

# いいいいいというというによっているというできている。

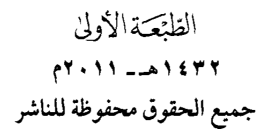
تأليف الإمَامِ الجُدِّدِ، مُجَّةِ الإِسْلَامِ وَالمُسْلِمِينَ زَيْزِ الدِّيْنِ، أَيْ حَثْمِد مُحَكِرِ بَنِ مُحَكِّدِ بَنِ أَحْمَدَ الْعَزَالِيّ مُحَكِدِ بَنِ مُحَكِمَّدِ بِنِ أَحْمَدَ الْعَزَالِيّ الطُّوْسِيِّ الطَّابَرَانِيِّ الشَّكَافِعِيِّ رَضِحَ اللَّهُ عَنْهُ رَضِحَ اللَّهُ عَنْهُ

رُبُعُ المُنْجِيَاتِ/القِسْمُ الأوّل

ڪِتَابُ التَّوْبَةِ ـ الصَّبْرِوَالشُّكْرِ الرَّجَاءِوَاكِنَوْفِ



كالليتهاي



## كَارُالْمِبْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

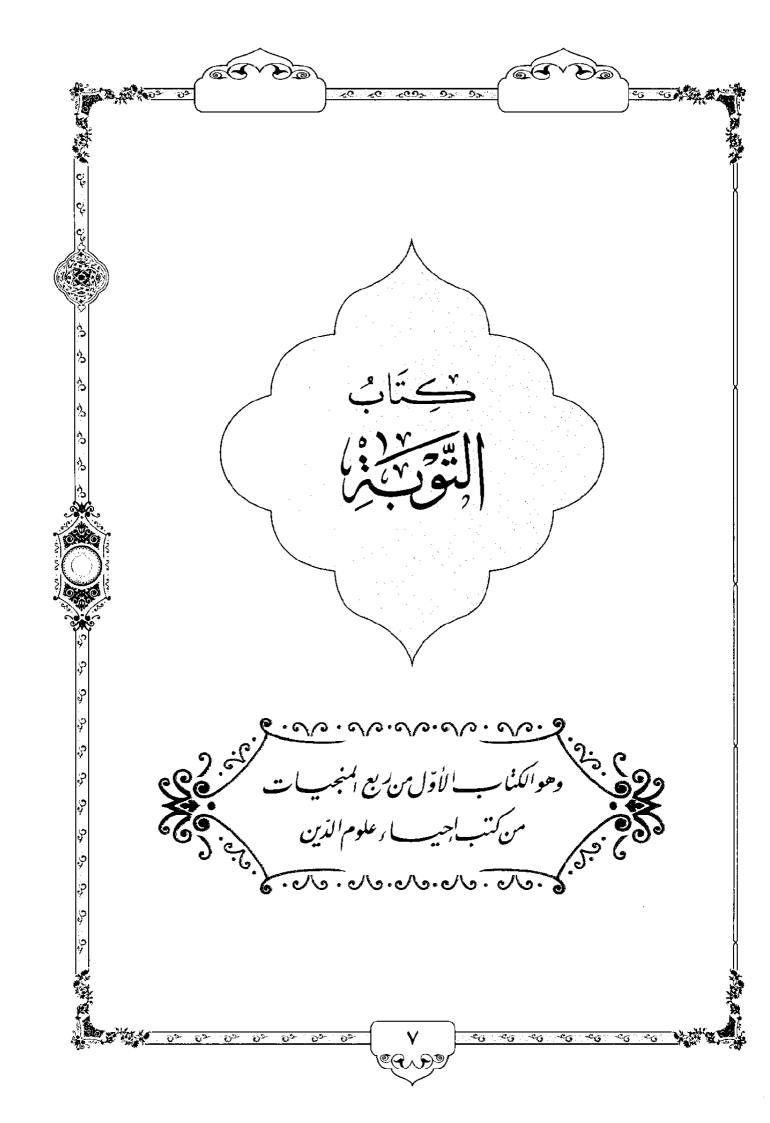
المملكة العربية السعودية ـ جدة حي الكندرة ـ شارع أبها تقاطع شارع ابن زيدون هاتف رئيسي 6326666 ـ الإدارة 6320392 المكتبة 6322471 ـ فاكس 21416

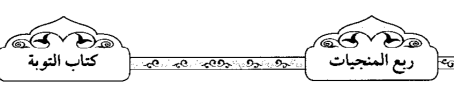
www.alminhaj.com

E-mail: info@alminhaj.com

ISBN: 978 - 9953 - 541 - 50 - 1







## كناب النوب

#### بِسُ أَلِيِّكُمْ الرَّحُمْ الرَّحِيْمِ

الحمدُ للهِ الذي بتحميدِهِ يُستفتحُ كلُّ كتابٍ ، وبذكرِهِ يُصدَّرُ كلُّ خطابٍ ، وبحمدِهِ يتسلَّى الأشقياءُ وإنْ أرخىٰ وبحمدِهِ يتسلَّى الأشقياءُ وإنْ أرخىٰ دونَهُمُ الحجابَ ، وضربَ بينَهُمْ وبينَ السعداءِ بسورٍ لهُ بابٌ ، باطنهُ فيهِ الرحمةُ وظاهرُهُ مِنْ قبلِهِ العذابُ .

ونتوبُ إليهِ توبةَ مَنْ يوقنُ أنَّهُ ربُّ الأربابِ ، ومسبِّبُ الأسبابِ ، ونرجوهُ رجاءَ مَنْ يعلمُ أنَّهُ الملكُ الرحيمُ الغفورُ التوَّابُ ، ونمزجُ برجائِنا الخوفَ مزْجَ مَنْ لا يرتابُ أنَّهُ مع كونِهِ غافرَ الذنبِ وقابلَ التوبِ شديدُ العقابِ .

ونصلًى على نبيّهِ محمدٍ وآلِهِ وصحبِهِ الأكرمينَ صلاةً تنقذُنا مِنْ هولِ المُطَّلَعِ يومَ العرضِ والحسابِ<sup>(۱)</sup> ، وتمهدُ لنا عندَ اللهِ زلفىٰ وحسنَ مآبٍ .

#### أما بعث :

فإنَّ التوبةَ عنِ الذنوبِ بالرجوعِ إلى ستَّارِ العيوبِ وعلاَّمِ الغيوبِ مبدأً طريقِ السالكينَ ، ورأسُ مالِ الفائزينَ ، وأوَّلُ إقدامِ المريدينَ ، ومفتاحُ

<sup>(</sup>۱) المُطَّلَع: ما يطلع عليه من أهوال الآخرة وشدائدها ، ولا يبعد أن تكون المَطْلَع موضع الطلوع ، أو بكسر اللام وقت الطلوع . انظر « مشارق الأنوار » ( ۱/ ۳۱۹) .

استقامةِ المائلينَ ، ومَطلِعُ الاصطفاءِ والاجتباءِ للمقرَّبينَ ، ولأبينا آدمَ صلَّى اللهُ عليهِ وعلىٰ سائر الأنبياءِ أجمعينَ .

وما أجدرَ بالأولادِ الاقتداءَ بالآباءِ والأجدادِ ، فلا غروَ إِنْ أَذنبَ الآدميُّ واجترمَ ؛ فهي شِنْشِنَةٌ يعرفُها مِنْ أخزمَ ، ومَنْ أشبهَ أباهُ فما ظلمَ ، ولكنَّ الأبَ إذا جبرَ بعدَ أَنْ كسرَ ، وعَمَرَ بعدَ أَنْ هدمَ . . فليكنِ النزوعُ إليهِ في كلا طرفي النفي والإثباتِ ، والوجودِ والعدمِ ، ولقدْ قرعَ آدمُ عليهِ السلامُ سنَّ الندمِ ، وتندَّمَ علي ما سبقَ منهُ وتقدَّمَ ، فمَنِ اتخذَهُ قدوةً في الذنبِ دونَ التوبةِ . . فقدْ زلَّتْ بهِ القدمُ .

بلِ التجرُّدُ لمحضِ الخيرِ دأبُ الملائكةِ المقرَّبينَ ، والتجرُّدُ للشرِّ دونَ التلافي سجيَّةُ الشياطينِ ، والرجوعُ إلى الخيرِ بعدَ الوقوعِ في الشرِّ ضرورةُ الآدميينَ ، فالمتجرِّدُ للخيرِ مَلَكُ مقرَّبُ عندَ الملكِ الديَّانِ ، والمتجرِّدُ للشرِّ شيطانٌ ، والمتلافي للشرِّ بالرجوعِ إلى الخيرِ بالحقيقةِ إنسانٌ ، فقدِ ازدوجَ في طينةِ الإنسانِ شائبتانِ ، واصطحبَ فيهِ سجيَّتانِ ، وكلُّ عبدٍ مصحِّحٌ نسبَهُ ؛ إمَّا إلى المَلَكِ ، أوْ إلى آدمَ ، أوْ إلى الشيطانِ :

فالتائبُ قد أقامَ البرهانَ على صحَّةِ نسبهِ إلى آدمَ عليهِ السلامُ بملازمةِ حدِّ الإنسانِ .

والمصرُّ على الطغيانِ مسجِّلٌ علىٰ نفسِهِ بنسبِ الشيطانِ (١).

<sup>(</sup>۱) في ( ب ) : ( منتحل لنفسه ) بدل ( مسجل علىٰ نفسه ) .

فأمًّا تصحيحُ النسبِ بالتجرُّدِ لمحضِ الخيرِ إلى الملائكةِ.. فخارجٌ عنْ حَيْرِ الإمكانِ ؛ فإنَّ الشرَّ معجونٌ مع الخيرِ في طينةِ آدمَ عليهِ السلامُ عجناً محكماً ، لا يخلِّصُهُ إلا إحدىٰ نارينِ ؛ نارِ الندمِ أوْ نارِ جهنَّمَ ، فالإحراقُ بالنارِ ضروريٌّ في تخليصِ جوهرِ الإنسانِ عنْ خبائثِ الشيطانِ .

وإليكَ الآنَ اختيارُ أهونِ الشرَّينِ ، والمبادرةُ إلىٰ أخفِّ النارينِ ، قبلَ أنْ يُطوىٰ بساطُ الاختيارِ ، ويُساقَ إلىٰ دارِ الاضطرارِ ، إمَّا إلى الجنَّةِ وإمَّا إلى النار .

وإذا كانَتِ التوبةُ موقعُها مِنَ الدينِ هـنذا الموقعُ.. وجبَ تقديمُها في صدْرِ ربعِ المنجياتِ ؛ بشرحِ حقيقتِها ، وشروطِها ، وسببِها ، وعلامتِها ، وثمرتِها ، والآفاتِ المانعةِ منها ، والأدويةِ الميسِّرةِ لها ، ويتضحُ ذلكَ بذكرِ أربعةِ أركانِ :

الركنُ الأوَّلُ: في نفسِ التوبةِ ، وبيانِ حدِّها وحقيقتِها ، وأنَّها واجبةٌ على الفورِ ، وعلىٰ جميعِ الأشخاصِ ، وفي جميعِ الأحوالِ ، وأنَّها إذا صحَّتْ. . كانَتْ مقبولةً .

الركنُ الثاني : فيما عنهُ التوبةُ ؛ وهيَ الذنوبُ ، وبيانِ انقسامِها إلىٰ صغائرَ وكبائرَ ، وما يتعلَّقُ بالعبادِ وما يتعلَّقُ بحقِّ اللهِ تعالىٰ ، وبيانِ كيفيَّةِ توزُّعِ الدرجاتِ والدركاتِ على الحسناتِ والسيئاتِ ، وبيانِ الأسبابِ التي بها تعظمُ الصغائرُ .

الركنُ الثالثُ : في بيانِ شروطِ التوبةِ ودوامِها ، وكيفيَّةِ تداركِ ما مضىٰ مِنَ المظالمِ ، وكيفيةِ تكفيرِ الذنوبِ ، وبيانِ أقسامِ التائبينَ في دوامِ التوبةِ . الركنُ الرابعُ : في السببِ الباعثِ على التوبةِ ، وكيفيةِ العلاجِ في حلِّ عقدةِ الإصرارِ مِنَ المذنبينَ .

ويتمُّ المقصودُ بهانِه الأركانِ الأربعةِ إنْ شاءَ الله تعالىٰ .

ربع المنجيات

\_\_\_\_\_\_

#### الرُّڪنُ الأَوَّلُ سيف نفسل لٺوب

#### سيان قيف النوب وحدّها

اعلم : أنَّ التوبةَ عبارةٌ عنْ معنىً ينتظمُ ويلتئمُ مِنْ ثلاثةِ أمورٍ مرتبَّةٍ : علم ، وحالٍ ، وفعلٍ ، فالعلمُ أوَّلُ ، والحالُ ثانٍ ، والفعلُ ثالثٌ ، والأوَّلُ موجِبٌ للثاني ، والثاني موجِبٌ للثالثِ إيجاباً اقتضاهُ اطرادُ سنَّةِ اللهِ تعالىٰ في الملكِ والملكوتِ .

أمَّا العلمُ.. فهوَ معرفةُ عظَمِ ضررِ الذنوبِ ، وكونِها حجاباً بينَ العبدِ وبينَ كلِّ محبوبِ .

فإذا عرفَ ذلكَ معرفةً محقَّقةً بيقينٍ غالبٍ على قلبِهِ. . ثارَ مِنْ هاذهِ المعرفةِ تألُّمُ للقلبِ بسببِ فواتِ المحبوبِ ؛ فإنَّ القلبَ مهما شعرَ بفواتِ محبوبهِ . تألَّمُ .

فإنْ كانَ فواتُهُ بفعلِهِ. . تأسَّفَ على الفعلِ المفوِّتِ ، فيُسمَّىٰ تألُّمُهُ بسببِ فعلِهِ المفوِّتِ لمحبوبِهِ ندماً .

فإذا غلبَ هاذا الألمُ على القلبِ واستولىٰ. . انبعثَ مِنْ هاذا الألمِ في

القلبِ حالةٌ أخرىٰ تسمَّىٰ إرادةً وقصداً إلىٰ فعلٍ لهُ تعلُّقٌ بالحالِ ، وبالماضي ، وبالاستقبالِ :

أمَّا تعلُّقُهُ بالحالِ . . فبالتركِ للذنبِ الذي كانَ ملابساً لهُ .

وأمَّا بالاستقبالِ.. فبالعزمِ علىٰ تركِ الذنبِ المفوِّتِ للمحبوبِ إلىٰ آخرِ العمرِ.

وأمًّا بالماضي. . فبتلافي ما فاتَ بالجبْرِ والقضاءِ إنْ كانَ قابلاً للجبْرِ .

فالعلمُ هو الأوّلُ، وهو مطلّعُ هاذهِ الخيراتِ، وأعني بهاذا العلمِ الإيمانَ واليقينَ ؛ فإنَّ الإيمانَ عبارةٌ عنِ التصديقِ بأنَّ الذنوبَ سمومٌ مهلكةٌ ، واليقينَ عبارةٌ عنْ تأكُّدِ هاذا التصديقِ ، وانتفاءِ الشكّ عنهُ ، واستيلائِهِ على القلبِ ، فيثمرُ نورُ هاذا الإيمانِ مهما أشرقَ على القلبِ نارَ الندمِ ، فيتألَّمُ بها القلبُ حيثُ يبصرُ بإشراقِ نورِ الإيمانِ أنّهُ صارَ محجوباً عنْ محبوبهِ ؛ كمَنْ يشرقُ عليهِ نورُ الشمسِ وقدْ كانَ في ظلمةٍ ، فسطعَ النورُ عليهِ بانقشاعِ سحابِ أو انحسارِ حجابٍ ، فرأى محبوبةُ قدْ أشرفَ على الهلاكِ ، فتشعلُ نيرانُ الحبِّ في قلبهِ ، فتنبعثُ بتلكَ النيرانِ إرادتُهُ للانتهاضِ فتشتعلُ نيرانُ الحبِّ في قلبهِ ، فتنبعثُ بتلكَ النيرانِ إرادتُهُ للانتهاضِ للتداركِ .

فالعلمُ ، والندمُ ، والقصدُ المتعلِّقُ بالتركِ في الحالِ والاستقبالِ والتلافي للماضي . . ثلاثةُ معانٍ مرتبةٍ في الحصولِ ، يُطلقُ اسمُ التوبةِ علىٰ مجموعِها .

وكثيراً ما يُطلقُ اسمُ التوبةِ على معنى الندم وحدَهُ ، ويُجعلُ العلمُ كالسابقِ والمقدمةِ ، والتركُ كالثمرةِ والتابع المتأخِّرِ ، وبهـٰذا الاعتبار قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الندمُ توبةٌ »(١) ؛ إذْ لا يخلو الندمُ عنْ علم أوجبَهُ وأَثْمَرَهُ ، وعنْ عزم يتبعُهُ ويتلوهُ ، فيكونُ الندمُ محفوفاً بطرفيهِ ؛ أعني : ثمرته ومثمرة (٢).

وبهاذا الاعتبار قيلَ في حدِّ التوبةِ : إنَّهُ ذوبانُ الحشا لما سبقَ مِنَ الخطا(٣) ، فإنَّ هاذا يعرضُ لمجرَّدِ الألم .

وكذلكَ قيلَ : هوَ نارٌ في القلب تلتهبُ ، وصدعٌ في الكبدِ لا ينشعبُ .

وباعتبار معنى التركِ قيلَ في حدِّ التوبةِ : إنَّهُ خلعُ لباسِ الجفاءِ ، ونشرُ بساطِ الوفاءِ<sup>(٤)</sup> .

وقالَ سهلُ بنُ عبدِ اللهِ التستريُّ : ( التوبةُ : تبديلُ الحركاتِ المذمومةِ بالحركاتِ المحمودةِ ، ولا يتمُّ ذلكَ إلا بالخلوةِ ، والصمتِ ، وأكل

رواه ابن ماجه ( ٤٢٥٢ ) . (1)

فالمثمر هو العلم ، والثمرة هي العزم . (Y)

والحشا داخل البطن ، وذوبانه بتأثير ألم فيه عن الزلات السابقة . « إتحاف » . (0.7/1)

والمراد بخلع لباس الجفاء ألا يعود إلى ما يبعده عن حضرة الله ، وينشر لباس الوفاء بأن يستقيم عليه ، فلا يمر بباله الجفاء حتى ذكره ؛ إذ ذكر الجفاء حال الصفاء جفاء . انظر « الإتحاف » ( ۸/۳/۸ ) .

الحلالِ )(١) ، وكأنَّهُ أشارَ إلى المعنى الثالثِ مِنَ التوبةِ .

والأقاويلُ في حدودِ التوبةِ لا تنحصرُ ، وإذا فهمتَ هـٰذهِ المعانيَ الثلاثةَ وتلازمَها وترتيبَها. . عرفتَ أنَّ جميعَ ما قيلَ في حدودِها قاصرٌ عنِ الإحاطةِ بجميع معانيها ، وطلبُ العلمِ بحقائقِ الأمورِ أهمُّ مِنْ طلبِ الألفاظِ المجرَّدة .

<sup>(</sup>۱) تفسير التستري ( ص٧٤) ، وأورده له صاحب « القوت » ( ١٨١/١ ) ، والخركوشي في « تهذيب الأسرار » (ص١٤٧ ) .

ربع المنجيات موروه موروه موروه كتاب التوبة

#### بيان وجوب النّوب وفضلها

اعلمْ: أنَّ وجوبَ التوبةِ ظاهرٌ بالأخبارِ والآياتِ ، وهوَ واضحٌ بنورِ البصيرةِ عندَ مَنِ انفتحَتْ بصيرتُهُ ، وشرحَ اللهُ بنورِ الإيمانِ صدرَهُ ، حتَّى البصيرةِ علىٰ أنْ يسعىٰ بنورِهِ الذي بينَ يديهِ في ظلماتِ الجهلِ ، مستغنياً عنْ قائدٍ يقودُهُ في كلِّ خطوةٍ ، فالسالكُ إمَّا أعمىٰ لا يستغني عنِ القائدِ في خطوهِ ، وإمَّا بصيرٌ يُهدىٰ إلىٰ أوَّلِ الطريقِ ثمَّ يهتدي بنفسِهِ .

وكذلكَ الناسُ في طريقِ الدينِ ينقسمونَ هاذا الانقسامَ ؛ فمِنْ قاصرٍ لا يقدرُ على مجاوزةِ التقليدِ في خطوهِ ، فيفتقرُ إلىٰ أنْ يسمعَ في كلِّ قدمٍ نصاً مِنْ كتابِ اللهِ تعالىٰ أوْ سنَّةِ رسولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، وربَّما يعوزُهُ ذلكَ فيتحيَّرُ ، فسيرُ هاذا وإنْ طالَ عمرُهُ وعظمَ جَدُهُ مختصرٌ ، وخطاهُ قاصرةٌ ، ومِنْ سعيدٍ شرحَ اللهُ صدرَهُ للإسلامِ ، فهوَ علىٰ نورٍ مِنْ ربّهِ ، يتنبَّهُ بأدنى إشارةِ لسلوكِ طريقٍ معوصةٍ ، وقطع عقباتٍ متعبةٍ ، فيشرقُ في قلبهِ نورُ القرآنِ ونورُ الإيمانِ ، وهوَ لشدَّةِ نورِ باطنِهِ يجتزىءُ بأدنىٰ بيانِ (١) ، وكأنَّهُ يكادُ زيتُهُ يضيءُ ولوْ لمْ تمسسْهُ نارٌ ، فإذا مسَّتهُ نارٌ . فهوَ نورٌ علىٰ نورٍ ، يهدى اللهُ لنورهِ مَنْ يشاءُ ، فهاذا لا يحتاجُ إلىٰ نصِّ منقولٍ في كلِّ واقعةٍ .

فَمَنْ هَاذًا حَالُهُ إِذًا أَرَادَ أَنْ يَعُرُفَ وَجُوبَ الْتُوبَةِ.. فَيَنْظُرُ أَوَّلاً بِنُورِ

<sup>(</sup>۱) يجتزىء: يكتفي.

البصيرة إلى التوبة ما هي ، ثم إلى الوجوب ما معناه ، ثم يجمع بين معنى الوجوب والتوبة ، فلا يشك في ثبوته لها ؛ وذلك بأنْ يعلم أنَّ معنى الواجب ما هو واجب في الوصول إلى سعادة الأبد ، والنجاة مِنْ هلاك الأبد ، وأنَّهُ لولا تعلُّقُ السعادة والشقاوة بفعل الشيء وتركه . لم يكن لوصفه بكونه واجباً معنى معقول ، وقول القائل : (صار واجباً بالإيجاب ) حديث محض ؛ فإنَّ ما لا غرض لنا عاجلاً وآجلاً في فعله وتركه فلا معنى لاشتغالنا به ، أوجبة علينا غيرُنا أوْ لم يوجبه .

فإذا عرفَ معنى الوجوبِ ، وأنّه الوسيلة إلى سعادة الأبدِ ، وعلمَ أنّه لا سعادة في دارِ البقاء إلا في لقاءِ اللهِ تعالىٰ ، وأنّ كلَّ محجوبِ عنه يشقىٰ لا محالة ، مَحولٌ بينه وبينَ ما يشتهيهِ ، محترقٌ بنارِ الفراقِ ونارِ جهنّم ، وعلمَ أنّه لا مبعِدَ عنْ لقاءِ اللهِ إلا اتباعُ الشهواتِ ، والأنسُ بهنذا العالمِ الفاني ، والإكبابُ علىٰ حبِّ ما لا بدَّ مِنْ فراقِهِ قطعاً ، وعلمَ أنّه لا مقرّبَ مِنْ لقاءِ اللهِ إلا قطعُ علاقةِ القلبِ عنْ زخرفِ هنذا العالمِ ، والإقبالُ بالكليّةِ على اللهِ ؛ طلباً للأنسِ بهِ بدوامِ ذكرِهِ ، وللمحبةِ لهُ بمعرفةِ جلالِهِ وجمالِهِ على قدْرِ طاقتِهِ ، وعلمَ أنّ الذنوبَ التي هيَ إعراضٌ عنِ اللهِ واتباعٌ لمحابً علىٰ قدْرِ طاقتِهِ ، وعلمَ أنّ الذنوبَ التي هيَ إعراضٌ عنِ اللهِ واتباعٌ لمحابً عزّ وجلّ . فلا يشكُ في أنّ الانصراف عنْ طريقِ البعدِ واجبٌ للوصولِ إلى القربِ ، وإنّما يتمُّ الانصرافُ بالعلمِ والندمِ والعزمِ ، فإنّهُ ما لمْ يعلمْ أنّ الذنوبَ أسبابٌ للبعدِ عنِ المحبوبِ . . لمْ يتندَّمْ ولمْ يتوجَعْ بسببِ سلوكِهِ في الذنوبَ أسبابٌ للبعدِ عنِ المحبوبِ . . لمْ يتندَّمْ ولمْ يتوجَعْ بسببِ سلوكِهِ في

ربع المنجيات

طريقِ البعدِ، وما لمْ يتوجَّعْ. . فلا يرجعُ ، ومعنى الرجوعِ : التركُ والعزمُ ، فلا يشكُّ في أنَّ المعانيَ الثلاثةَ ضروريةٌ في الوصولِ إلى المحبوبِ .

فهكذا يكونُ الإيمانُ الحاصلُ عنْ نور البصيرةِ .

وأمَّا مَنْ لمْ يترشَّحْ لمثلِ هـنذا المقامِ المرتفعِ ذروتُهُ عنْ حدودِ أفهامِ أكثرِ الخلقِ. . ففي التقليدِ والاتباعِ لهُ مجالٌ رحبٌ ، يتوصَّلُ بهِ إلى النجاةِ مِنَ الهلاكِ ، فليلاحظْ فيهِ قولَ اللهِ تعالىٰ ، وقولَ رسولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، وقولَ السلفِ الصالحينَ :

فقد قالَ اللهُ تعالىٰ: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تَقْلِحُونَ ﴾ ، وهاذا أمرٌ على العموم .

وقالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللّهِ تَوْبَـةً نَصُوحًا . . ﴾ الآية ، ومعنى النصوح : الخالصُ للهِ تعالىٰ خالياً عنِ الشوائبِ ، مأخوذٌ مِنَ النَّصْحِ . ومعنى النصوح : الخالصُ للهِ تعالىٰ خالياً عنِ الشوائبِ ، مأخوذٌ مِنَ النَّصْحِ . ويدلُّ علىٰ فضلِ التوبةِ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَابِينَ وَيُحِبُ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ .

وقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « التائبُ حبيبُ اللهِ ، والتائبُ مِنَ الذنبِ كَمَنْ لا ذنبَ لهُ »(١) .

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱/۹۷۱ ) ، وقوله : « التائب من الذنب كمن لا ذنب له » رواه ابن ماجه ( ۲۲۵۰ ) ، وصدر الحديث نصَّت عليه الآية المتقدمة ، وقد روى ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ۱۸۳ ) عن الشعبي أنه ذكر حديث ابن ماجه وتلا هاذه الآية ، وروى أيضاً ( ۱۸۵ ) مرفوعاً من حديث أنس رضى الله عنه : « إن الله يحب الشاب التائب » .

ربع المنجيات

وقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم : « للهُ أفرحُ بتوبةِ عبدِهِ المؤمنِ مِنْ رجلٍ نزلَ في أرضٍ دَوِيَّةِ مهلكةٍ ، معَهُ راحلتُهُ عليها طعامُهُ وشرابُهُ ، فوضع رأسهُ ، فنامَ نومة ، فاستيقظ وقدْ ذهبَتْ راحلتُهُ ، فطلبَها ، حتَّىٰ إذا اشتدَّ عليهِ الحرُّ والعطشُ أوْ ما شاءَ اللهُ . قالَ : أرجعُ إلىٰ مكاني الذي كنتُ فيهِ فأنامُ حتَّىٰ أموت ، فوضع رأسَهُ علىٰ ساعدِهِ ليموت ، فاستيقظ ، فإذا راحلتُهُ عندَهُ عليها زادُهُ وشرابُهُ ، فاللهُ تعالىٰ أشدُّ فرحاً بتوبةِ العبدِ المؤمنِ مِنْ ما اللهم عندا براحلتِهِ الله وأنت عبدي الألفاظِ قالَ مِنْ شدَّة فرحِهِ إذْ أرادَ شكرَ اللهِ : اللهم اللهم المؤمن وأنت عبدي المؤمن مِنْ .

ويروى عنِ الحسنِ قالَ : لمَّا تابَ اللهُ عزَّ وجلَّ على آدمَ عليهِ السلامُ . هنّا أَنهُ الملائكةُ ، وهبطَ عليهِ جبريلُ وميكائيلُ ودرديائيلُ فقالوا : يا آدمُ ؛ قرَّتْ عينُكَ بتوبةِ اللهِ عليكَ ، فقالَ آدمُ عليهِ السلامُ : يا جبريلُ ؛ فإنْ كانَ بعدَ هذه التوبةِ سؤالٌ . فأينَ مقامي ؟ فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ : يا آدمُ ؛ ورَّثْتَ ذرّيتكَ التعبَ والنصبَ ، وورَّثتُهُمُ التوبةَ ، فمَنْ دعاني منهم بدعوتِكَ . لبّيتُهُ كما لبّيتُكَ ، ومَنْ سألني المغفرةَ . لمْ أبخلُ عليهِ ؛ لأني قريبٌ مجيبٌ يا آدمُ ، وأحشرُ التائبينَ مِنَ القبورِ مستبشرينَ ضاحكينَ ، ومعاؤُهُمْ مستجابٌ ""

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٣٠٨ ) ، ومسلم ( ٢٧٤٤ ) واللفظ له .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ( ٢٧٤٧ ) بتقديم وتأخير .

<sup>(</sup>٣) كذا أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص١٤٩ ) .

والأخبارُ والآثارُ في ذلكَ لا تُحصىٰ ، والإجماعُ منعقدٌ مِنَ الأُمَّةِ علىٰ وجوبِها ؛ إذْ معناهُ العلمُ بأنَّ الذنوبَ والمعاصيَ مهلكاتٌ ومبعِداتٌ عنِ اللهِ تعالىٰ ، وهاذا داخلٌ في وجوبِ الإيمانِ ، ولكنْ قدْ تدهشُ الغفلةُ عنهُ ، فمعنىٰ هاذا العلم إزالةُ هاذهِ الغفلةِ ، ولا خلافَ في وجوبِها .

ومِنْ معانيها: تركُ المعاصي في الحالِ ، والعزمُ على تركِها في الاستقبالِ ، وتداركُ ما سبقَ مِنَ التقصيرِ في سابقِ الأحوالِ ، وذلكَ لا يُشكُ في وجوبهِ .

وأمَّا التندُّمُ علىٰ ما سبقَ والتحزُّنُ عليهِ.. فواجبٌ ، وهوَ روحُ التوبةِ ، وبهِ تمامُ التلافي ، فكيفَ لا يكونُ واجباً ؟! بلْ هوَ نوعُ ألمِ يحصلُ \_ لا محالةَ \_عَقيبَ حقيقةِ المعرفةِ بما فاتَ مِنَ العمرِ وضاعَ في سخطِ اللهِ .

فإنْ قلتَ : تألُّمُ القلبِ أمرٌ ضروريٌّ لا يدخلُ تحتَ الاختيارِ ، فكيفَ يُوصفُ بالوجوبِ ؟(١) .

فاعلمْ: أنَّ سببَهُ تحقيقُ العلمِ بفواتِ المحبوبِ ، ولهُ سبيلٌ إلىٰ تحصيلِ سببِهِ ، وبمثلِ هاذا المعنىٰ دخلَ العلمُ تحتَ الوجوبِ ، لا بمعنىٰ أنَّ العلمَ يخلقُهُ العبدُ ويحدثهُ في نفسِهِ ، فإنَّ ذلكَ محالٌ ، بلِ العلمُ والندمُ والفعلُ يخلقُهُ العبدُ ويحدثهُ في نفسِهِ ، فإنَّ ذلكَ محالٌ ، بلِ العلمُ والندمُ والفعلُ

<sup>(</sup>۱) أي : كيف يوصف بوجوب الإيجاد وهو موجود بالضرورة لعلمنا بأن من فعل كذا. . فقد عصى الله تعالىٰ ، ومن عصاه . . فقد فاته محبوبه ونأىٰ عن سعادته ؟

والإرادةُ والقدرةُ والقادرُ والمقدورُ والكلُّ(١) مِنْ خلقِ اللهِ وفعلِهِ ، ﴿ وَٱللَّهُ عَلَامَهُ وَاللَّهُ عَلَمَ اللهِ وفعلِهِ ، ﴿ وَٱللَّهُ عَلَمَا يَعْمَلُونَ ﴾ .

هـٰذا هوَ الحقُّ عندَ ذوي البصائرِ ، وما سوى هـٰذا ضلالٌ .

فإنْ قلتَ : أَفليسَ للعبدِ اختيارٌ في الفعلِ والتركِ ؟

قلنا: نعمْ ، وذلكَ لا يناقضُ قولَنا: (إنَّ الكلَّ مِنْ خلقِ اللهِ تعالىٰ) ، بلِ الاختيارُ أيضاً مِنْ خلقِ اللهِ ، والعبدُ مضطرٌ في الاختيارِ الذي له ؛ فإنَّ الله إذا خلقَ اليدَ الصحيحة ، وخلقَ الطعامَ اللذيذَ ، وخلقَ الشهوة للطعامِ في المعدة ، وخلقَ العلمَ في القلبِ بأنَّ هاذا الطعامَ مسكِّنٌ للشهوة ، وخلقَ الخواطرَ المتعارضة في أنَّ هاذا الطعامَ هلْ فيهِ مضرَّةٌ معَ أنَّهُ يسكِّنُ الشهوة ، وهلْ دونَ تناولِهِ مانعٌ يتعذَّرُ معَهُ تناولُهُ أمْ لا ، ثمَّ خلقَ العلمَ بأنَّهُ لا مانعَ . . فعندَ اجتماعِ هاذهِ الأسبابِ تنجزمُ الإرادةُ الباعثةُ على التناولِ ، فانجزامُ الإرادة بعدَ تردُّدِ الخواطرِ المتعارضةِ وبعدَ قوَّةِ الشهوةِ للطعامِ يسمَّى اختياراً ، ولا بدَّ مِنْ حصولِهِ عندَ تمامِ أسبابِهِ ، فإذا حصلَ انجزامُ الإرادة بخلقِ اللهِ تعالىٰ إيًاها . . تحرَّكتِ البدُ الصحيحةُ إلىٰ جهةِ الطعامِ لا محالة ؛ بخلْقِ اللهِ تعالىٰ إيًاها . . تحرَّكتِ البدُ الصحيحةُ إلىٰ جهةِ الطعامِ لا محالة ؛ إذْ بعدَ تمامِ الإرادة والقدرةِ يكونُ حصولُ الفعلِ ضرورياً ، فتحصلُ إذْ بعدَ تمامِ الإرادة والقدرة يكونُ حصولُ الفعلِ ضرورياً ، فتحصلُ انتحامِ المتعامِ المناهِ ، في الفعلِ ضرورياً ، فتحصلُ انتحامِ المناهِ ، في الفعلِ المناهِ المناهِ ، في الفعلِ فرورياً ، فتحصلُ انتحامِ المناهِ ، في الفعلِ فرورياً ، فتحصلُ انتحامِ المناهِ ، في الفعلِ فرورياً ، فتحصلُ انتحامِ الفعلِ فرورياً ، فتحصلُ الفعلِ فرورياً ، فتحصلُ انتحامِ المناهِ المناهِ المناهِ المناهِ اللهُ المناهِ ال

<sup>(</sup>۱) كذا في جميع النسخ: (والكل) بإثبات الواو، وفي نسخة الحافظ الزبيدي (١) كذا في بإسقاطها.

الحركةُ ، فتكونُ الحركةُ بخلْقِ اللهِ تعالىٰ بعدَ حصولِ القدرةِ وانجزامِ الإرادةِ ، وهما أيضاً مِنْ خلقِ اللهِ ، وانجزامُ الإرادةِ يحصلُ بعدَ صدقِ الشهوةِ والعلمِ بعدمِ الموانعِ ، وهما أيضاً مِنْ خلقِ اللهِ تعالىٰ ، ولكنْ بعضُ هلذهِ المخلوقاتِ يترتّبُ على البعضِ ترتباً جرَتْ بهِ سنّةُ اللهِ تعالىٰ في خلقهِ ، ولنْ تجدَ لسنّةِ اللهِ تبديلاً ، فلا يخلقُ اللهُ حركةَ اليدِ بكتابةِ منظومةٍ ما لمْ يخلقْ فيها حياةً ، وما لمْ يخلقْ إرادةً يخلقْ المجزومة ما لمْ يخلقْ شهوة وميلاً في النفسِ ، مجزومة ، ولا يخلقُ الإرادة المجزومة ما لمْ يخلقْ شهوة وميلاً في النفسِ ، ولا ينبعثُ هلذا الميلُ انبعاثاً تاماً ما لمْ يخلقْ علماً بأنّهُ موافقٌ للنفسِ ؛ إمّا في الحالِ أوْ في المآلِ ، ولا يخلقُ العلمَ أيضاً إلا بأسبابٍ أخرَ ترجعُ إلىٰ حركةٍ وإرادةٍ وعلم .

فالعلمُ والميلُ الطبيعيُّ أبداً يستتبعُ الإرادةَ الجازمةَ ، والإرادةُ والقدرةُ البداً تستردفُ الحركة ، وهنكذا الترتيبُ في كلِّ فعلٍ ، والكلُّ مِنِ اختراعِ اللهِ تعالىٰ ، ولكنْ بعضُ مخلوقاتِهِ شرطٌ لبعضٍ ، فلذلكَ يجبُ تقدُّمُ البعضِ وتأخُّرُ البعضِ ؛ كما لا تُخلقُ الإرادةُ إلا بعدَ العلمِ ، ولا يُخلقُ العلمُ إلا بعدَ الحياةِ ، ولا تُخلقُ الحياةُ الا بعدَ الجسمِ ، فيكونُ خلقُ الجسمِ شرطاً لحدوثِ الحياةِ ، لا أنَّ الحياةَ تتولَّدُ مِنَ الجسمِ ، ويكونُ خلقُ الحياةِ شرطاً لخلقِ العلمِ ، لا أنَّ العلمَ يتولَّدُ مِنَ الحياةِ ، ولكنْ لا يستعدُّ المحلُّ لقبولِ العلمِ إلا إذا كانَ حيّاً ، ويكونُ خلقُ العلمِ شرطاً لجزمِ الإرادةِ ، لا أنَّ العلمَ يولِّدُ العلمِ شرطاً لجزمِ الإرادةِ ، لا أنَّ العلمَ يولِّدُ الإرادةَ الإجسمُ حيٌّ عالمٌ .

ولا يدخلُ في الوجودِ إلا ممكنٌ ، وللإمكانِ ترتيبٌ لا يقبلُ التغييرَ ؛ لأنّ تغييرَهُ محالٌ ، فمهما وُجدَ شرطُ الوصفِ. . استعدَّ المحلُّ بهِ لقبولِ الوصفِ ، فحصلَ ذلكَ الوصفُ مِنَ الجودِ الإلهيِّ والقدرةِ الأزليَّةِ عندَ حصولِ الاستعدادِ ، ولمَّا كانَ للاستعدادِ بسببِ الشروطِ ترتيبٌ . كانَ لحصولِ الحوادثِ بفعلِ اللهِ تعالىٰ ترتيبٌ ، والعبدُ مجرىٰ هاذهِ الحوادثِ المرتبَّةِ ، وهي مرتبَّةٌ في قضاءِ اللهِ تعالى الذي هوَ واحدٌ كلمحِ البصرِ ، ترتيبًا كليًا لا يتغيَّرُ ، وظهورُها بالتفصيلِ مقدرٌ بقدرٍ لا يتعداهُ ، وعنهُ العبارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءِ خَلَقَتَهُ مِقَدَرٍ ﴾ .

وعن القضاءِ الكلِّيِّ الأزليِّ العبارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَمَا أَمَرُنَا إِلَّا وَحِدَّةُ كَلَمْجِ بِٱلْبَصَرِ ﴾ .

وأمَّا العبادُ.. فإنَّهُمْ مسخَّرونَ تحتَ مجاري القضاءِ والقدرِ ، ومِنْ جملةِ القدرِ خلقُ حركةٍ في يدِ الكاتبِ بعدَ خلقِ صفةٍ مخصوصةٍ في يدِهِ تُسمَّى القدرةَ ، وبعدَ خلقِ ميلٍ قويِّ جازمٍ في نفسِهِ يُسمَّى القصْدَ ، وبعدَ علم بما اليهِ ميلُهُ يُسمَّى الإدراكَ والمعرفة .

فإذا ظهرَتْ مِنْ باطنِ الملكوتِ هاذهِ الأمورُ الأربعةُ على جسمِ عبدٍ مسخّرٍ تحت قهْرِ التقديرِ.. سبقَ أهلُ عالمِ الملكِ والشهادةِ المحجوبونَ عنْ عالمِ الغيبِ والملكوتِ وقالوا: أيُّها الرجلُ ؛ قدْ تحرَّكتَ وكتبتَ ورميتَ ، ونُوديَ مِنْ وراءِ حُجُبِ الغيبِ ، وسرادقاتِ الملكوتِ : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ

رَمَيْتَ وَلَكِكِ ﴾ ، وما قتلتَ إذْ قتلتَ ولكنَّ اللهَ قتلهُمُ ، ﴿ قَاتِلُوهُمْ

وعندَ هاذا تتحيَّرُ عقولُ القاعدينَ في بحبوحةِ عالم الشهادةِ:

فَمِنْ قَائِلِ : إِنَّهُ جِبْرٌ محضٌ .

يُعَذِّبْهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ ﴿ .

ومِنْ قائلِ : إنَّهُ اختراعٌ صرْفٌ (١) .

ومِنْ متوسِّطٍ مائلٍ إلىٰ أنَّهُ كسبٌ (٢) .

ولوْ فُتحَتْ لهمْ أبوابُ السماءِ ، فنظروا إلىٰ عالمِ الغيبِ والملكوتِ . . لظهرَ لهُمْ أنَّ كلَّ واحدٍ صادقٌ مِنْ وجهٍ ، وأنَّ القصورَ شاملٌ لجميعِهِمْ (٣) ، فلمْ يدركُ واحدٌ منهُمْ كنْهَ هاذا الأمرِ ، ولمْ يحطْ علمُهُ بجوانبِهِ ، وتمامُ علمِهِ فلمْ يدركُ واحدٌ منهُمْ كنْهَ هاذا الأمرِ ، ولمْ يحطْ علمُهُ بجوانبِهِ ، وتمامُ علمِهِ يُنالُ بإشراقِ النورِ مِنْ كوَّةٍ نافذة إلىٰ عالمِ الغيبِ ، وأنَّهُ تعالىٰ عالمُ الغيبِ والشهادة لا يظهرُ علىٰ غيبِهِ أحداً إلا مَنِ ارتضىٰ منْ رسولٍ ، وقدْ يُطلعُ على الشهادة مَنْ لمْ يدخلْ في حيِّز الارتضاءِ .

<sup>(</sup>١) أي : من فعل العبد ، وهاؤلاء هم القدرية . « إتحاف » ( ٨/ ٥١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) فيسندون الفعل إلى الله ويثبتون للعبد كسباً في الفعل ، وهاؤلاء هم الأشاعرة من أهل السنة والجماعة ومن وافقهم في هاذه المسألة من الماتريدية ، إلا أنهم سمَّوه جزءاً اختيارياً ، وهاؤلاء هم المتوسطة . « إتحاف » ( ١٠/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) علىٰ تفاوت بينهم ، فقصور المتوسط في إدراك كنه هاذا الأمر وتمام علمه ، والطرفان قصورهم في مناقضتهم للتلفيق بين ظواهر النصوص ومقتضيات العقول فضلاً عن ذلك ، وسيبين المصنف هاذا بمثال في التحريجة الآتية .

ومَنْ حرَّكَ سلسلةَ الأسبابِ والمسبَّباتِ ، وعلمَ كيفيَّةَ تسلسلِها ، ووجهَ ارتباطِ مناطِ سلسلتِها بمسبِّبِ الأسبابِ . . انكشفَ لهُ سرُّ القدرِ ، وعلمَ علماً يقيناً أَنْ لا خالقَ إلا اللهُ ، ولا مبدعَ سواهُ .

فإنْ قلت : فقد قضيت على كلِّ واحدٍ مِنَ القائلينَ بالجبْرِ والاختراعِ والكسبِ بأنَّهُ صادقٌ مِنْ وجهٍ ، وهو مع صدقِهِ قاصرٌ ، وهاذا متناقضٌ ، فكيف يمكنُ فهمُ ذلك ؟ وهلْ يمكنُ إيصالُ ذلكَ إلى الأفهام بمثالٍ ؟

فاعلم : أنَّ جماعةً مِن العميانِ سمعوا أنَّهُ قدْ حُمِلَ إلى البلدةِ حيوانٌ عجيبٌ يُسمَّى الفيلَ ، وما كانوا قطُّ شاهدوا صورته ، ولا سمعوا اسمه ، فقالوا : لا بدَّ لنا مِنْ مشاهدتِه ومعرفتِه باللمسِ الذي نقدرُ عليهِ ، فطلبوه ، فلما وصلوا إليهِ . لمسوه ، فوقعَتْ يدُ بعضِ العميانِ على رجلِه ، ووقعَتْ يدُ بعضِ العميانِ على رجلِه ، ووقعَتْ يدُ بعضِهم على أذنِه ، فقالوا : قدْ عرفناه ، فلما انصرفوا . سألَهُمْ بقيَّةُ العميانِ ، فاختلفَ أجوبتُهُمْ :

فقالَ الذي لمسَ الرجْلَ : إنَّ الفيلَ ما هوَ إلا مثلُ أُسطوانةٍ خشنةِ الظاهر ، إلا أنَّهُ ألينُ منها .

وقالَ الذي لمسَ النابَ : ليسَ كما يقولُ ، بلْ هوَ صلْبٌ لا لينَ فيهِ ، وأملسُ لا خشونةَ فيهِ ، وليسَ في غلظِ الأسطوانةِ أصلاً ، بلْ هوَ مثلُ عمودٍ .

وقالَ الذي لمسَ الأُذُنَ : لعمري هوَ ليِّنٌ وفيهِ خشونةٌ ، فصدَّقَ أحدَهُمَا فيهِ ، ولكنْ قالَ : ما هوَ مثلَ عمودٍ ، ولا هو مثلَ أُسطوانةٍ ، وإنَّما هوَ مثلُ جلدٍ عريضٍ غليظٍ .

فكلُّ واحدٍ مِنْ هؤلاءِ صدقَ مِنْ وجهٍ ، إذْ أخبرَ كلُّ واحدٍ عمَّا أصابَهُ مِنْ معرفةِ الفيلِ ، ولمْ يخرجْ واحدٌ في خبرِهِ عنْ وصفِ الفيلِ ، ولكنَّهُمْ بجملتِهِمْ قصَّروا عنِ الإحاطةِ بكُنْهِ صورةِ الفيلِ .

فاستبصر بهلذا المثالِ واعتبر بهِ ، فإنَّهُ مثالُ أكثرِ ما اختلفَ الناسُ فيهِ .

وإذا كانَ هاذا كلاماً يناطحُ علومَ المكاشفةِ ويحرِّكُ أمواجَها، وليسَ ذلكَ مِنْ غرضِنا. فلنرجع إلى ما كنَّا بصددِهِ ، وهوَ بيانُ أنَّ التوبةَ واجبةٌ بجميعِ أجزائِها الثلاثةِ : العلمِ ، والندمِ ، والتركِ ، وأنَّ الندمَ داخلٌ في الوجوبِ ؛ لكونِهِ واقعاً في جملةِ أفعالِ اللهِ المحصورةِ بينَ علمِ العبدِ وإرادتِهِ وقدرتِهِ المتخللةِ بينهُما ، وما هاذا وصفهُ فأسمُ الوجوبِ يشملُهُ .

کتاب النوبة مورده موروم موروم موروم موروم المنجيات مورده موروم مو

#### بيان أنّ وجوب لنّوب على الفور

أمَّا وجوبُها على الفورِ.. فلا يسترابُ فيه (١٠)؛ إذْ معرفة كونِ المعاصي مهلكاتٍ مِنْ نفسِ الإيمانِ ، وهوَ واجبٌ على الفورِ ، والمتفصّي عنْ وجوبِهِ هوَ الذي عرفة معرفة رجرَهُ ذلكَ عنِ الفعلِ المكروهِ (٢٠) ، فإنَّ هاذهِ المعرفة ليسَتْ مِنْ علومِ المكاشفاتِ التي لا تتعلَّقُ بعملٍ ، بلُ هيَ مِنْ علومِ المعاملةِ ، وكلُّ علم يرادُ ليكونَ باعثاً على عملٍ . فلا يقعُ التفصّي عنْ عهدتِهِ ما لمْ يصرْ باعثاً عليهِ ، فالعلمُ بضررِ الذنوبِ إنَّما أريدَ ليكونَ باعثاً على تركِها ، فمَنْ لمْ يتركْها . فهوَ فاقدٌ لهاذا الجزْءِ مِنَ الإيمانِ .

وهوَ المرادُ بقولِهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « لا يزني الزاني حينَ يزني وهوَ مؤمنٌ »(٣) ، وما أرادَ بهِ نفيَ الإيمانِ الذي يرجعُ إلىٰ علومِ المكاشفةِ ؛ كالعلمِ باللهِ ، ووحدانيتِهِ وصفاتِهِ ، وكتبِهِ ، ورسلِهِ ؛ فإنَّ ذلكَ لا ينافيهِ الزنا والمعاصي ، وإنَّما أرادَ بهِ نفيَ الإيمانِ بكونِ الزنا مبعداً عنِ اللهِ جلَّ جلالُهُ

<sup>(</sup>۱) وحاصل ما سيذكره في السياق الآتي : هو أن المعاصي للإيمان كالمأكولات المضرة بالأبدان ، فمن تناول سمّاً بغير علم وأدركه الأسف علىٰ بدنه أترىٰ يخرجه من بدنه بالقيء وغيره على الفور تلافياً لبدنه أو يتراخىٰ في ذلك ؟ فإذا كان خوفه علىٰ بدنه يوجب إخراج ما فيه من المهلك. . فالرجوع على الفور من سمائم الذنوب المفوّتة لسعادة الأبد أولىٰ . « إتحاف » ( ٨/ ١١٥ ) .

<sup>(</sup>٢) المتفصى : كذا بالفاء والصاد المهملة ؛ أي : المتخلص . « إتحاف » ( ١١ / ٨ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٢٤٧٥ ) ، ومسلم ( ٥٧ ) .

40 00 M

موجباً للمقتِ ؛ كما إذا قالَ الطبيبُ : (هـٰذا سمُّ فلا تتناولُهُ) ، فإذا تناولَهُ. . يُقالُ : (تناولَ وهوَ غيرُ مؤمنٍ) ، لا بمعنىٰ أنَّهُ غيرُ مؤمنٍ بوجودِ الطبيبِ وكونِهِ طبيباً، وغيرُ مصدِّقٍ بهِ، بلِ المرادُ أنَّهُ غيرُ مصدِّقٍ بقولِهِ : (إنَّهُ سمُّ مهلكُ )، فإنَّ العالمَ بالسمِّ لا يتناولُهُ أصلاً ، فالعاصي بالضرورةِ ناقصُ الإيمانِ .

وليسَ الإيمانُ باباً واحداً ، بلْ هوَ نيقٌ وسبعونَ باباً ، أعلاها شهادةُ أنْ لا إللهَ إلا اللهُ ، وأدناها إماطةُ الأذى عنِ الطريقِ<sup>(۱)</sup> ، ومثالُهُ : قولُ القائلِ : ليسَ الإنسانُ موجوداً واحداً ، بلْ هوَ نيقٌ وسبعونَ موجوداً ، أعلاها القلبُ والروحُ ، وأدناها إماطةُ الأذى عنِ البشرةِ ؛ بأنْ يكونَ مقصوصَ الشاربِ ، مقلومَ الأظفارِ ، نقيَّ البشرةِ عنِ الخبثِ ، حتَّىٰ يتميَّزَ عنِ البهائمِ المرسلةِ الملوثةِ بأرواثِها ، المستكرهةِ الصورِ بطولِ مخالِبها وأظلافِها .

وهاذا مثالٌ مطابقٌ ؛ فالإيمانُ كالإنسانِ ، وفقدُ شهادةِ التوحيدِ يوجبُ البطلانَ بالكليَّةِ كفقدِ الروحِ ، والذي ليسَ لهُ إلا شهادةُ التوحيدِ والرسالةِ هوَ كإنسانِ مقطوعِ الأطرافِ ، مفقوءِ العينِ ، فاقدٍ لجميعِ أعضائِهِ الظاهرةِ والباطنةِ إلاَّ أصلَ الروحِ .

وكما أنَّ مَنْ هاذا حالُهُ قريبٌ مِنْ أنْ يموتَ ، فتزايلُهُ الروحُ الضعيفةُ المنفردةُ التي تخلَّفَ عنها الأعضاءُ التي تمدُّها وتقوِّيها. . فكذلكَ مَنْ ليسَ لهُ إلا أصلُ الإيمانِ ، وهوَ مقصِّرٌ في الأعمالِ ، قريبٌ مِنْ أنْ تُقتلعَ شجرةُ إيمانِهِ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹) ، ومسلم (۳۵) .

كتاب النوبة موريون ١٩٥٥ موريون موريون

إذا صدمَتْها الرياحُ العاصفةُ المحرِّكةُ للإيمانِ في مقدمةِ قدومِ ملكِ الموتِ وورودِهِ ، فكلُّ إيمانِ لمْ يثبتْ في اليقينِ أصلُهُ ، ولمْ تنتشرْ في الأعمالِ فروعُهُ. لمْ يثبتْ على عواصفِ الأهوالِ عندَ ظهورِ ناصيةِ ملكِ الموتِ ، وخيفَ عليهِ سوءُ الخاتمةِ ، إلاَّ ما سُقِي بماءِ الطاعاتِ علىٰ توالي الأيامِ والساعاتِ حتَّىٰ رسخَ وثبتَ .

وقولُ العاصي للمطيعِ: إنِّي مؤمنٌ كما أنَّكَ مؤمنٌ.. كقولِ شجرةِ القرعِ لشجرةِ الصنوبرِ: إنِّي شجرةٌ وأنتِ شجرةٌ، وما أحسنَ جوابَ شجرة الصنوبرِ إذْ قالَتْ: ستعرفينَ اغترارَكِ بشمولِ الاسمِ إذا عصفَتْ رياحُ الخريفِ، فعندَ ذلكَ تنقلعُ أصولُكِ، وتتناثرُ أوراقُكِ، وينكشفُ غرورُكِ بالمشاركةِ في اسمِ الشجرِ معَ الغفلةِ عنْ أسبابِ ثباتِ الأشجارِ.

وَسَوْفَ تَرَىٰ إِذَا ٱنْجَلَى ٱلْغُبَارُ أَفَ رَسٌ تَحْتَ لَكَ أَمْ حِمارُ (١) فهاذا أمرٌ يظهرُ عندَ الخاتمةِ ، وإنّما انقطعَ نياطُ العارفينَ خوفاً مِنْ دواهي الموتِ ومقدماتِهِ الهائلةِ (٢) ، التي لا يثبتُ عليها إلا الأقلُونَ ، فالعاصي إذا كانَ لا يخافُ الخلودَ في النارِ بسببِ معصيتِهِ كالصحيحِ المنهمكِ في الشهواتِ المضرّةِ للأبدانِ إذا كانَ لا يخافُ الموتَ بسببِ صحيةِ ، وإنّ الموتَ غالباً لا يقعُ فجأةً ، فيُقالُ لهُ : الصحيحُ يخافُ صحيةِ ، وإنّ الموتَ غالباً لا يقعُ فجأةً ، فيُقالُ لهُ : الصحيحُ يخافُ

<sup>(</sup>۱) الواو أول البيت عاطفة وليست منه ، وهو من الرجز لبديع الزمان الهمذاني . انظر « التمثيل والمحاضرة » ( ص ٣٤٥ ) ، و « معجم الأدباء » ( ١/ ٤٠٤-٤٠٤ ) .

 <sup>(</sup>٢) النياط: الفؤاد، أو هو عرق علِّق به القلب من الوتين، فإذا قطع. . مات صاحبه .

المرضَ ، ثمَّ إذا مرضَ . . خاف الموت ؛ فكذلك العاصى يخاف سوءَ الخاتمةِ ، ثمَّ إذا خُتِمَ لهُ بالسوءِ والعياذُ باللهِ. . وجبَ الخلودُ في النار ، فالمعاصي للإيمانِ كالمأكولاتِ المضرَّةِ للأبدانِ ، فلا تزالُ تجتمعُ في الباطنِ وتغيِّرُ مزاجَ الأخلاطِ وهوَ لا يشعرُ بها إلىٰ أنْ يفسدَ المزاجُ ، فيمرضَ دفعةً ، ثمَّ يموتَ دفعةً ؛ فكذلكَ المعاصى .

فإنْ كانَ الخائفُ مِنَ الهلاكِ في هاذهِ الدنيا المنقضيةِ يجبُ عليه تركُ السموم وما يضرُّهُ مِنَ المأكولاتِ في كلِّ حالٍ وعلى الفور. . فالخائفُ مِنْ هلاكِ الأبدِ أُولَىٰ بأنْ يجبَ عليهِ ذلكَ ، وإنْ كانَ متناولُ السمِّ إذا ندمَ. . يجبُ عليهِ أَنْ يتقيَّأُ ويرجعَ عنْ تناولِهِ بإبطالِهِ وإخراجِهِ عنِ المعدةِ علىٰ سبيلِ الفور والمبادرة ؛ تلافياً لبدنِهِ المشرفِ على هلاكٍ لا يفوِّتُ عليهِ إلا هاذهِ الدنيا الفانيةَ.. فمتناولُ سموم الدينِ وهيَ الذنوبُ أولىٰ بأنْ يجبَ عليهِ الرجوعُ عنها بالتداركِ الممكنِ ما دامَ يبقىٰ للتداركِ مهلةٌ وهوَ العمرُ ، فإنَّ المخوفَ مِنْ هـٰذا السمِّ فواتُ الآخرةِ الباقيةِ ، التي فيها النعيمُ المقيمُ والملكُ العظيمُ ، وفي فواتِها نارُ الجحيمِ والعذابُ المقيمُ ، الذي تتصرَّمُ أضعافُ أعمار الدنيا دونَ عشْرِ عَشِيرِ مدَّتِهِ ؛ إذْ ليسَ لمدَّتِهِ آخرٌ ألبتةً .

فالبدارَ البدارَ إلى التوبةِ قبلَ أنْ تعملَ سمومُ الذنوبِ بروح الإيمانِ عملاً يجاوزُ الأمرُ فيهِ اختيارَ الأطباءِ ، ولا ينفعُ بعدَهُ الاحتماءُ ، فلا ينجعُ بعدَ ذلكَ نصحُ الناصحينَ ووعظَ الواعظينَ ، وتحقُّ الكلمةُ عليهِ بأنَّهُ مِنَ الهالكينَ ، ويدخلُ تحتَ عموم قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي ٓأَعۡنَاقِهِمۡ أَغۡلَالًا فَهِيَ

كتاب التوبة

إِلَى ٱلْأَذْقَانِ فَهُم مُّقْمَحُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ ٱلْمِيمِ مُسَكَّا وَمِنْ خَلْفِهِ مُ سَدَّا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لا يُبْعِرُونَ ﴿ وَلا يَغْرَنَكُ لَفَظُ الْإِيمانِ ، فتقول : المرادُ بهِ الكافرون ؛ إِذْ بُيِّنَ لكَ أَنَّ الإِيمانَ بضع وسبعونَ باباً ، وأَنَّ الزاني لا يزني حينَ يزني وهو مؤمن ، فالمحجوب عنِ الإيمانِ الذي هو أصل ، كما أنَّ هو شُعب وفروع سيحجب في الخاتمة عنِ الإيمانِ الذي هو أصل ، كما أنَّ الشخصَ الفاقدَ لجميعِ الأطرافِ التي هي حروف وفروع . . سيساقُ إلى الموتِ المعدِم للروحِ التي هي أصل ، فلا بقاءَ للأصلِ دونَ الفرع ، ولا وجودَ للفرع دونَ الأصلِ ، ولا فرق بينَ الأصلِ والفرعِ إلا في شيءِ واحدٍ ، وهو أنَّ وجودَ الفرعِ وبقاءَهُ جميعاً يستدعي وجودَ الأصلِ ، وأمَّا وجودُ الأصلِ . فلا يستدعي وجودَ الفرع ، في فيقاءُ الأصلِ بالفرعِ . في المنافرعِ اللهرع ، ولكنْ بقاؤُهُ يستدعي وجودَ الفرع ، فيقاءُ الأصلِ بالفرعِ . في أن الأصلِ بالفرعِ . في المنافر عنه المنافر الفرع ، ولكنْ بقاؤُهُ يستدعي وجودَ الفرع ، فيقاءُ الأصلِ بالفرعِ الفرع ، ولكنْ بقاؤُهُ يستدعي وجودَ الفرع ، فيقاءُ الأصلِ بالفرعِ الفرع ، ولكنْ بقاؤُهُ يستدعي وجودَ الفرع ، فيقاءُ الأصلِ بالفرعِ . في وجودُ الفرع ، ولكنْ بقاؤُهُ يستدعي وجودَ الفرع ، فيقاءُ الأصلِ بالفرعِ . في وجودُ الفرع ، ولكنْ بقاؤُهُ يستدعي وجودَ الفرع ، فيقاءُ الأصلِ بالفرع ووجودُ الفرع بالأصلِ .

فعلومُ المكاشفةِ وعلومُ المعاملةِ متلازمةٌ كتلازمِ الفرعِ والأصلِ ، فلا يستغني أحدُهُما عنِ الآخرِ وإنْ كانَ أحدُهُما في رتبةِ الأصلِ والآخرُ في رتبةِ التابعِ ، وعلومُ المعاملةِ إذا لمْ تكنْ باعثةً على العملِ . فعدمُها خيرٌ مِنْ وجودِها ؛ فإنّها لمْ تعملْ عملَها الذي تُرادُ لهُ ، ثمّ قامَتْ مؤكّدةً للحجّةِ على صاحبِها ، ولذلكَ يُزادُ في عذابِ العالمِ الفاجرِ على عذابِ الجاهلِ الفاجرِ كما أوردنا مِنَ الأخبارِ في كتابِ العلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي : قوَّته به . « إتحاف » ( ٨/ ١٤٥ ) .

### بيان أنّ وجوب لنّوبه عامٌّ في الأشخاص والأحوال فلا بنفك عنه أحدُ ألبت في

اعلم : أَنَّ ظَاهِرَ الْكَتَابِ قَدْ دَلَّ عَلَىٰ هَاذَا ؛ إِذْ قَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ ثُقْلِحُونَ ﴾ فعمَّمَ الخطابَ .

ونورُ البصيرةِ أيضاً يرشدُ إليهِ ؛ إذْ معنى التوبةِ : الرجوعُ عنِ الطريقِ المبعِدِ عنِ اللهِ تعالىٰ ، المقرِّبِ إلى الشيطانِ ، ولا يُتصوَّرُ ذلكَ إلا مِنْ عاقلٍ ، ولا تكملُ غريزةُ العقلِ إلا بعدَ كمالِ غريزةِ الشهوةِ والغضبِ وسائرِ الصفاتِ المذمومةِ التي هي وسائلُ الشيطانِ إلىٰ إغواءِ الإنسانِ ؛ إذْ كمالُ العقلِ إنَّما يكونُ عندَ مقاربةِ الأربعينَ ، وأصلُهُ إنَّما يتمُّ عندَ مراهقةِ البلوغِ ، ومباديهِ تظهرُ بعدَ سبع سنينَ .

والشهواتُ جنودُ الشيطانِ ، والعقولُ جنودُ الملائكةِ ، فإذا اجتمعا. . قامَ القتالُ بينَ الجندينِ بالضرورةِ ؛ إذْ لا يثبتُ أحدُهُما للآخرِ ؛ فإنَّهما ضدَّانِ ، فالتطاردُ بينَهُما كالتطاردِ بينَ الليلِ والنهارِ ، والنورِ والظلمةِ ، فمهما غلبَ أحدُهُما. . أزعجَ الآخرَ بالضرورةِ .

وإذا كانَتِ الشهواتُ تكملُ في الصبا والشبابِ قبلَ كمالِ العقلِ.. فقدْ سبقَ جندُ الشيطانِ ، واستولىٰ على المكانِ ، ووقع للقلبِ بهِ أنسٌ ، وألفَ لل محالة ـ مقتضياتِ الشهواتِ بالعادةِ ، وغلبَ ذلكَ عليهِ ، وتعسَّرَ عليهِ النزوعُ عنهُ .

ثمّ يلوحُ العقلُ الذي هوَ حزبُ اللهِ وجندُهُ ، ومنقذُ أوليائِهِ مِنْ أيدي أعدائِهِ شيئاً فشيئاً على التدريجِ ؛ فإنْ لمْ يقوَ ولمْ يكملْ . سلمَتْ مملكةُ القلبِ للشيطانِ (١) ، وأنجزَ اللعينُ موعودَهُ حيثُ قالَ : ﴿ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ القلبِ للشيطانِ (١ ، وأنجزَ اللعينُ موعودَهُ حيثُ قالَ : ﴿ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ اللهِ القلبِ للشيطانِ القلبِ للشيطانِ ، وإنْ كَمُلَ العقلُ وقويَ . كانَ أوَّلَ شغلِهِ قمعُ جنودِ الشيطانِ بكسرِ الشهواتِ ، ومفارقةِ العاداتِ ، وردِّ الطبعِ علىٰ سبيلِ القهرِ إلى العباداتِ ، ولا معنىٰ للتوبةِ إلا هاذا ، وهوَ الرجوعُ عنْ طريقٍ دليلُهُ الشهوةُ وخفيرُهُ الشيطانُ إلىٰ طريقِ اللهِ تعالىٰ .

وليسَ في الوجودِ آدميٌّ إلا وشهوتهُ سابقةٌ على عقلِهِ ، وغريزتهُ التي هيَ عُدَّةُ الملائكةِ ، فكانَ الرجوعُ هيَ عُدَّةُ الملائكةِ ، فكانَ الرجوعُ عمَّا سبقَ إليهِ على مساعدةِ الشهواتِ ضرورياً في حقِّ كلِّ إنسانِ ، نبيّاً كانَ أوْ غبيّاً ، فلا تظنَّنَ أنَّ هاذهِ الضرورةَ اختصَّتْ بآدمَ عليهِ السلامُ ، وقدْ قيلَ السلامُ :

فَلا تَحْسَبَنْ هِنْداً لَهَا ٱلْغَدْرُ وَحْدَها سَجِيَّةَ نَفْسِ كُلُّ غَانِيَةٍ هِنْـدُ

بلْ هوَ حكْمٌ أَزليُّ مكتوبٌ على جنسِ الإنسِ ، لا يمكنُ فرضُ خلافِهِ ما لمْ تتبدَّلِ السنةُ الإللهيَّةُ التي لا مطمعَ في تبديلِها .

 <sup>(</sup>۱) فاستولى عليها بما فيها من العجائب والخزائن ، وصار ما في البدن رعايا له .
 « إتحاف » ( ۸/٥١٥ ) .

<sup>(</sup>٢) ، البيت لأبي تمام في « ديوانه بشرح التبريزي » ( ٢/ ٨١ ) .

هراب التوبة كتاب التوبة

فإذاً ؛ كلُّ مَنْ بلغ كافراً جاهلاً فعليهِ التوبةُ مِنْ كَفرِهِ وجهلِهِ ، فإذا بلغ مسلماً تبعاً لأبويهِ ، غافلاً عنْ حقيقةِ إسلامِهِ . . فعليهِ التوبةُ عنْ غفلتِهِ بتفهُّمِ معنى الإسلامِ ، فإنَّهُ لا يغني عنهُ إسلامُ أبويهِ شيئاً ما لمْ يسلمْ بنفسِهِ .

فإنْ فهمَ ذلكَ. . فعليهِ الرجوعُ عنْ عادتِهِ وإلْفِهِ للاسترسالِ وراءَ الشهواتِ مِنْ غيرِ صارفٍ ؛ بالرجوعِ إلىٰ قالبِ حدودِ اللهِ في المنعِ والإطلاقِ ، والانكفافِ والاسترسالِ ، وهوَ مِنْ أشقَ أبوابِ التوبةِ ، وفيهِ هلكَ الأكثرونَ ؛ إذْ عجزوا عنهُ ، وكلُّ هاذا رجوعٌ وتوبةٌ .

فدلَّ أَنَّ التوبةَ فرضُ عينٍ في حقِّ كلِّ شخصٍ ، لا يُتصوَّرُ أَنْ يستغنيَ عنها أحدٌ مِنَ البشرِ ، كما لمْ يستغنِ عنها آدمُ عليهِ السلامُ ، فخلقةُ الولدِ لا تتسعُ لما لمْ يتسعْ لهُ خلقةُ الوالدِ أصلاً .

وأمَّا بيانُ وجوبِها على الدوامِ وفي كلِّ حالٍ : فهوَ أنَّ كلَّ بشرٍ لا يخلُو عنْ معصيةٍ بجوارحِهِ ؛ إذْ لمْ يخلُ عنهُ الأنبياءُ عليهمُ السلامُ ، كما وردَ في القرآنِ والأخبارِ مِنْ خطايا الأنبياءِ وتوبتِهِمْ ، وبكائِهِمْ علىٰ خطاياهُم .

فإنْ خلا في بعضِ الأحوالِ عنْ معصيةِ الجوارحِ . . فلا يخلو عنِ الهمِّ بالذنوب بالقلب (١) .

<sup>(</sup>۱) وقد روى ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٢٥٧٢ ) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً : « ما من أحد إلا وقد أخطأ أو همَّ بخطيئة إلا يحيى بن زكريا » .

فإنْ خلا في بعضِ الأحوالِ عنِ الهمِّ. . فلا يخلو عنْ وساوسِ الشيطانِ بإيرادِ الخواطرِ المتفرقةِ المذهلةِ عنْ ذكرِ اللهِ .

فإنْ خلا عنهُ.. فلا يخلو عنْ غفلةٍ وقصورٍ في العلمِ باللهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ .

وكلُّ ذلكَ نقصٌ ، ولهُ أسبابٌ ، وتركُ أسبابِهِ بالتشاغلِ بأضدادِهِ رجوعٌ عنْ طريقٍ إلىٰ ضدِّهِ ، والمرادُ بالتوبةِ الرجوعُ ، ولا يُتصوَّرُ الخلوُّ في حقّ الآدميِّ عنْ هاذا النقصِ ، وإنَّما يتفاوتونَ في المقاديرِ ، فأمَّا الأصلُ . فلا بدَّ منهُ .

ولهاذا قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّهُ ليُغانُ علىٰ قلبي ، فأستغفرُ اللهَ في اليومِ والليلةِ سبعينَ مرَّةً »(١) ، ولذلكَ أكرمَهُ اللهُ تعالىٰ بأنْ قالَ : ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا نَقَدَمَ مِن ذَنْلِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ ، وإذا كانَ هاذا حالَهُ. . فكيفَ حالُ غيرِهِ ؟!

فإنْ قلتَ : لا يخفىٰ أنَّ ما يطرأُ على القلبِ مِنَ الهمومِ والخواطرِ نقصٌ ، وأنَّ الكمالَ في الخلوِّ عنهُ ، وأنَّ القصورَ عنْ معرفةِ كنْهِ جلالِ اللهِ نقصٌ ، وأنَّ الانتقالَ إلى الكمالِ نقصٌ ، وأنَّ كلَّما زادَتِ المعرفةُ . . زادَ الكمالُ ، وأنَّ الانتقالَ إلى الكمالِ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ( ۲۷۰۲ ) ، وأبو داوود ( ۱۵۱۵ ) بلفظ : « مئة مرة » بدل « سبعين مرة » ، وعند البخاري ( ۲۳۰۷ ) : « والله إني لأستغفر الله وأتوب في اليوم أكثر من سبعين مرة » .

مِنْ أسبابِ النقصانِ رجوعٌ ، والرجوعُ توبةٌ ؛ ولكنْ هاذهِ فضائلُ لا فرائضُ ، وقدْ أطلقتَ القولَ بوجوبِ التوبةِ في كلِّ حالٍ ، والتوبةُ عنْ هاذهِ الأمورِ ليسَتْ بواجبةٍ ؛ إذْ دَرْكُ الكمالِ غيرُ واجبٍ في الشرعِ ، فما المرادُ بقولِكَ : ( التوبةُ واجبةٌ في كلِّ حالٍ ) ؟

فاعلمْ: أنّهُ قدْ سبقَ أنَّ الإنسانَ لا يخلو في مبدأ خلقتِهِ عنِ اتباعِ الشهواتِ أصلاً ، وليسَ معنى التوبةِ تركَها فقطْ ، بلْ تمامُ التوبةِ بتداركِ ما مضىٰ ، وكلُّ شهوةِ اتبعَها الإنسانُ ارتفعَ منها ظلمةٌ إلىٰ قلبهِ كما يرتفعُ مِنْ نفسِ الإنسانِ ظلمةٌ إلىٰ وجهِ المرآةِ الصقيلةِ ، فإنْ تراكمَتْ ظلمةُ الشهواتِ . صارَتْ رَيْناً ؛ كما يصيرُ بخارُ النَّفسِ في وجهِ المرآةِ عندَ تراكمِهِ خبثاً ، كما قالَ تعالىٰ : ﴿ كَلّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ ، فإذا تراكمَ الرينُ . صارَ طَبْعاً ، فيُطبعُ علىٰ قلبهِ ؛ كالخبثِ علىٰ وجهِ المرآةِ إذا تراكمَ وطالَ زمانهُ . خاصَ في جرمِ الحديدِ وأفسدَهُ ، وصارَ لا يقبلُ الصقلَ بعدَهُ ، وصارَ كالمطبوع مِنَ الخبثِ .

ولا يكفي في تداركِ اتباعِ الشهواتِ تركُها في المستقبلِ ، بلْ لا بدَّ مِنْ محوِ تلكَ الآثارِ التي انطبعَتْ في القلبِ ، كما لا يكفي في ظهورِ الصورِ في المرآةِ قطعُ الأنفاسِ والبخاراتِ المسوِّدةِ لوجهِها في المستقبلِ ما لمْ يشتغلْ بمحوِ ما انطبع فيها مِنَ الآثارِ .

وكما يرتفعُ إلى القلبِ ظلمةٌ مِنَ المعاصي والشهواتِ. . فيرتفعُ إليهِ نورٌ مِنَ الطاعاتِ ، وإليهِ مِنَ الطاعاتِ وتركِ الشهواتِ ، فتنمحي ظلمةُ المعصيةِ بنورِ الطاعةِ ، وإليهِ

الإشارةُ بقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : ﴿ أَتَبِعِ السَّيْثَةَ الحسنةَ تَمْحُهَا ﴾(١) .

فإذاً ؛ لا يستغني العبدُ في حالٍ مِنْ أحوالِهِ عنْ محوِ آثارِ السيئاتِ عنْ قلبِهِ بِ مِباشرةِ حسناتٍ تضادُّ آثارُها آثارَ تلكَ السيئاتِ .

هاذا في قلبِ حصلَ أوَّلاً صفاؤُهُ وجلاؤُهُ ، ثمَّ أظلمَ بأسبابِ عارضةٍ ، فأمَّا التصقيلُ الأوَّلُ. . ففيهِ يطولُ الشغلُ ؛ إذْ ليسَ شغْلُ الصَّيْقَلِ في إزالةِ الصدأِ عنِ المرآةِ كشغْلِهِ في عملِ أصْلِ المرآةِ (٢) ، فهاذهِ أشغالُ طويلةٌ لا تنقطعُ أصلاً ، وكلُّ ذلكَ يرجعُ إلى التوبةِ .

فأمَّا قولُكَ : ( إِنَّ هـٰذَا لا يُسمَّىٰ واجباً ، بلْ هوَ فضْلٌ وطلبُ كمالٍ ). . فاعلمُ أنَّ الواجبَ لهُ معنيانِ :

أحدُهُما: ما يدخلُ في فتوى الشرع ، ويشتركُ فيه كافّةُ الخلقِ ، وهوَ القدْرُ الذي لوِ اشتغلَ كافّةُ الخلقِ بِهِ. لمْ يخربِ العالمُ ، ولوْ كلّف الناسُ كلّهُمْ أَنْ يتقوا اللهَ حقَّ تقاتِهِ . لتركوا المعايشَ ، ورفضوا الدنيا بالكليّةِ ، ثمّ يؤدِّي ذلكَ إلىٰ بطلانِ التقوىٰ بالكليّةِ ؛ فإنّهُ مهما فسدتِ المعايشُ . لمْ يتفرّغ أحدٌ للتقوىٰ ، بلْ شغلُ الحياكةِ والحراثةِ والخَبْزِ يستغرقُ جميعَ عُمُرِ يتفرّغ أحدٌ للتقوىٰ ، بلْ شغلُ الحياكةِ والحراثةِ والخَبْزِ يستغرقُ جميعَ عُمُرِ كلّ واحدٍ فيما يحتاجُ إليهِ ، فجميعُ هاذهِ الدرجاتِ ليسَتْ واجبةً بهاذا الاعتبار .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في « المسند » ( ٥/ ٢٣٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠/ ١٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) الصيقل: الذي يشحذ السيوف ويجلوها ، وهو ما يعمله صانع المرايا .

والواجبُ الثاني : هوَ الذي لا بدَّ منهُ للوصولِ بهِ إلى القرْبِ المطلوبِ مِنْ رَبِّ العالمينَ ، والمقامِ المحمودِ بينَ الصديقينَ ، والتوبةُ عنْ جميعِ ما ذكرناهُ واجبةٌ في الوصولِ إليهِ ، كما يُقالُ : الطهارةُ واجبةٌ في صلاةِ التطوَّع ؛ أيْ : لمَنْ يريدُها ، فإنَّهُ لا يُوصلُ إليها إلا بها .

كتاب التوبة

فأمًّا مَنْ رضيَ بالنقصانِ والحرمانِ عنْ فضْلِ صلاةِ التطوَّعِ. فالطهارةُ ليسَتْ واجبة عليهِ لأجلِها ؛ كما يُقالُ : العينُ والأذنُ واليدُ والرجْلُ شرطٌ في وجودِ الإنسانِ ؛ يعني أنَّهُ شرطٌ لمَنْ يريدُ أنْ يكونَ إنساناً كاملاً ينتفعُ بإنسانيتِهِ ، ويتوصَّلُ بها إلىٰ درجاتِ العلا في الدنيا ، فأمَّا مَنْ قنعَ بأصلِ الحياةِ ، ورضيَ بأنْ يكونَ كلحْمِ علىٰ وَضَمِ (١) ، وكخرقةٍ مطروحةٍ . فليسَ يشترطُ لمثل هاذهِ الحياةِ عينٌ ويدٌ ورجْلٌ .

فأصلُ الواجباتِ الداخلةِ في فتوى العامَّةِ لا يُوصلُ إلا إلىٰ أصلِ النجاةِ ، وما وراء أصلِ النجاةِ مِنَ السعاداتِ التي بها تتهيَّأ الحياةُ يجري مَجرى الأعضاءِ والآلاتِ التي بها تتهيَّأ الحياةُ ، وفيهِ سَعْيُ الخياءُ يجري مَجرى الأعضاءِ والآلاتِ التي بها تتهيَّأ الحياةُ ، وفيهِ سَعْيُ الأنبياءِ والأولياءِ والعلماءِ والأمثلِ فالأمثلِ ، وعليهِ كانَ حرصُهُمْ ، وحواليهِ كانَ تطوافُهُمْ ، ولأجلِهِ كانَ رفضُهُمْ لملاذِّ الدنيا بالكليَّةِ ، حتَّى انتهىٰ عيسىٰ عليهِ السلامُ إلىٰ أنْ توسَّدَ حجراً في منامِهِ ، فجاءَ إليهِ الشيطانُ وقالَ : أما عليهِ السلامُ إلىٰ أنْ توسَّدَ حجراً في منامِهِ ، فجاءَ إليهِ الشيطانُ وقالَ : أما

<sup>(</sup>۱) الوضم: الخشبة التي يفرئ عليها اللحم، أو ما يوضع عليه من خشبة أو خصفة ليوقى، وقوله: (لحم على وضم) هو مثل يضرب للضعيف والذليل.

كتاب النوبة محمد حديده محمد حديده المنجبات

كنتَ تركتَ الدنيا للآخرة ؟ فقالَ : نعمْ ، وما الذي حدث؟ فقالَ : توسُّدُكَ لهاذا الحجرِ تنعُمُ بالدنيا ، فلمَ لا تضعُ رأسَكَ على الأرضِ ؟ فرمى عيسى عليهِ السلامُ بالحجرِ ، ووضعَ رأسَهُ على الأرضِ (١) ، وكانَ رميهُ الحجرَ توبة عن ذلكَ التنعُم ، أفترى أنَّ عيسىٰ عليهِ السلامُ لمْ يعلمْ أنَّ وضعَ الرأسِ على الأرضِ لا يسمَّىٰ واجباً في فتاوى العامَّةِ ؟!

أفترىٰ أنَّ نبيَّنا محمداً صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ لمَّا شغلَهُ النوبُ الذي كانَ عليهِ عَلَمٌ في صلاتِهِ حتَّىٰ نزعَهَ (٢) ، وشغلَهُ شِراكُ نعلِهِ الذي جدَّدَهُ حتَّىٰ أعادَ الشِّراكَ الخليعَ (٣). . ما علمَ أنَّ ذلكَ ليسَ واجباً في شرعِهِ الذي شرعَهُ لكافَّةِ العبادِ ؟! فإذا علمَ ذلكَ . . فلمَ تابَ عنهُ بتركِهِ ؟ وهلْ كانَ ذلكَ إلاّ لأنَّهُ رآهُ مؤثِّراً في قلبِهِ أثراً يمنعُهُ عنْ بلوغ المقام المحمودِ الذي قدْ وُعِدَ بهِ ؟ مؤثِّراً في قلبِهِ أثراً يمنعُهُ عنْ بلوغ المقام المحمودِ الذي قدْ وُعِدَ بهِ ؟

أوترى أنَّ الصدِّيقَ رضيَ اللهُ عنهُ بعدَ أنْ شربَ اللبنَ ، وعرفَ أنَّهُ مِنْ غيرِ وجهِهِ ، أدخلَ إصبعَهُ في حلقِهِ ليخرجَهُ ، حتَّىٰ كادَ أنْ يخرجَ معَهُ روحُهُ . ما علمَ مِنَ الفقهِ هاذا القدْرَ وهوَ أنَّ ما أكلَهُ عنْ جهلٍ فهوَ غيرُ آثم بهِ ، ولا يجبُ في فتوى الفقهِ إخراجُهُ ؟! فلِمَ تابَ عنْ شربِهِ بالتداركِ علىٰ حسَبِ إمكانِهِ بتخليةِ المعدةِ عنهُ ؟(٤) وهلْ كانَ ذلكَ إلا لسرِّ وقرَ في حسَبِ إمكانِهِ بتخليةِ المعدةِ عنهُ ؟(٤) وهلْ كانَ ذلكَ إلا لسرِّ وقرَ في

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في « الزهد » ( ص٤٩٣ ) عن إسماعيل بن أبي خالد .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري ( ۳۷۳ ) ، ومسلم ( ۵٦ / ٦٢ ) .

<sup>(</sup>T) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٠٢ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٣٨٤٢ ) .

صدرِهِ (١) ، عرَّفَهُ ذلكَ السرُّ أنَّ فتوى العامَّةِ حديثٌ آخرُ ، وأنَّ خطرَ طريقِ الآخرةِ لا يعرفُهُ إلا الصدِّيقونَ ؟

فتأمَّلْ أحوالَ هؤلاءِ الذينَ همْ أعرفُ خلْقِ اللهِ باللهِ ، وبطريقِ اللهِ ، وبمكْرِ اللهِ ، وبمكامنِ الغرورِ باللهِ ، وإيَّاكَ مرَّةً واحدةً أنْ تغرَّكَ الحياةُ الدنيا ، وإيَّاكَ ثمَّ إيَّاكَ ألفَ مرَّةٍ أنْ يغرَّكَ باللهِ الغَرورُ .

فهاذهِ أسرارٌ مَنِ استنشقَ مباديَ روائجِها. . علمَ أنَّ لزومَ التوبةِ النصوحِ ملازمٌ للعبدِ السالكِ في طريقِ اللهِ تعالىٰ في كلِّ نَفَسٍ مِنْ أنفاسِهِ ، ولوْ عُمِّرَ عمرَ نوحِ ، وأنَّ ذلكَ واجبٌ على الفورِ مِنْ غيرِ مهلةٍ .

ولقد صدق أبو سليمان الداراني حيث قال : ( لو لم يبكِ العاقلُ فيما بقي مِنْ عمرِهِ إلا على فوْتِ ما مضى منهُ في غيرِ الطاعةِ. . لكانَ خَليقاً أنْ بحزنة ذلك إلى المماتِ ، فكيف مَنْ يستقبلُ ما بقي مِنْ عمرِهِ بمثلِ ما مضى مِنْ جهلِهِ ؟! )(٢) .

وإنَّما قالَ هـٰذا لأنَّ العاقلَ إذا ملكَ جوهرةً نفيسةً فضاعَتْ منهُ بغيرِ فائدةٍ.. بكى عليها لا محالةً ، وإنْ ضاعَتْ منهُ وصارَ ضياعُها سببَ هلاكِهِ.. كانَ بكاؤُهُ منها أشدً ، وكلُّ ساعةٍ مِنَ العمرِ بلْ كلُّ نَفَسٍ جوهرةٌ

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « فضائل الصحابة » ( ۱۱۸ ) ، وأبو داوود في « الزهد » ( ۳۷ ) ، والحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ( ص ۳۱ ) ، و « ختم الأولياء » ( ص ٤٤٦ ) موقوفاً علىٰ بكر بن عبد الله المزني .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١٧٩/١ ) .

نفيسةٌ ، لا خَلَفَ لها ، ولا بدلَ منها ؛ فإنَّها صالحةٌ لأَنْ توصلَكَ إلىٰ سعادةِ الأبدِ ، وتنقذَكَ مِنْ شقاوةِ الأبدِ ، وأيُّ جوهرِ أنفسُ مِنْ هـٰذا ؟

فإذا ضيَّعتَها في الغفلةِ.. فقدْ خسرتَ خُسراناً مبيناً ، وإنْ صرفتَها إلىٰ معصيةٍ.. فقدْ هلكتَ هلاكاً فاحشاً .

فإنْ كنتَ لا تبكي على هاذهِ المصيبةِ . فذلكَ لجهلِكَ ، ومصيبتُك بجهلِكَ أعظمُ مِنْ كلِّ مصيبةٍ ، لكنَّ الجهلَ مصيبةٌ لا يعرفُ المصابُ بها أنَّهُ صاحبُ مصيبةٍ ، فإنَّ نومَ الغفلةِ يحولُ بينَهُ وبينَ معرفتِهِ ، والناسُ نيامٌ ، فإذا ماتوا . انتبهوا ، فعندَ ذلكَ ينكشفُ لكلِّ مفلسٍ إفلاسُهُ ، ولكلِّ مصابٍ مصيبتُهُ ، وقدْ وقعَ الياسُ عنِ التداركِ .

قالَ بعضُ العارفينَ : إنَّ ملكَ الموتِ عليهِ السلامُ إذا ظهرَ للعبدِ. . أعلمَهُ أنَّهُ قدْ بقيَ مِنْ عمرِكَ ساعةٌ ، وإنَّكَ لا تستأخرُ عنها طرفةَ عينٍ ، فيبدو للعبدِ مِنَ الأسفِ والحسرةِ ما لوْ كانتْ لهُ الدنيا بحذافيرِها. . لخرجَ منها علىٰ أنْ يضمَّ إلىٰ تلكَ الساعةِ ساعةً أخرىٰ ، ليستعتبَ فيها ويتداركَ تفريطَهُ ، فلا يجدُ إليهِ سبيلًا(۱) .

وهوَ أُوَّلُ مَا يَظْهِرُ مِنْ مَعَانِي قُولِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ وَجِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشَتَهُونَ ﴾ . وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَآ

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٨٠ ) .

كتاب التوبة

أَخْرَتَنِيَ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ﴾ ، فقيلَ : الأجلُ القريبُ الذي يطلبُهُ العبدُ معناهُ : أنَّهُ يقولُ عندَ كَشْفِ الغطاءِ: يا ملكَ الموتِ ؛ أخِّرْني يوماً أعتذرُ فيهِ إلىٰ ربِّي وأتوبُ وأتزوَّدُ صالحاً لنفسي ، فيقولُ : فنيَتِ الأيامُ فلا يومَ ، فيقولُ : فأخِّرْني ساعةً ، فيقولُ : فنيَتِ الساعاتُ فلا ساعةً ، فيغلقُ عليهِ بابَ التوبةِ ، فيغرغرُ بروحِهِ ، وتتردَّدُ أنفاسُهُ في شراسيفِهِ (١) ، ويتجرَّعُ غصَّةَ اليأس عنِ التداركِ ، وحسرة الندامةِ على تضييع العمرِ ، فيضطربُ أصلُ إيمانِهِ في صدماتِ تلكَ الأهوالِ ، فإذا زهقَتْ نفسُهُ ؛ فإنْ كانَ قدْ سبقَتْ لهُ مِنَ اللهِ الحسنيٰ.. خرجَتْ روحُهُ على التوحيدِ ، فذلكَ حسنُ الخاتمةِ ، وإنْ سبقَ لهُ القضاءُ بالشقوةِ والعياذُ باللهِ. . خرجَتْ روحُهُ على الشكِّ والاضطراب ، وذلكَ سوءُ الخاتمةِ ، ولمثل هـٰذا يُقالُ : ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَـٰةُ لِلَّذِينَ يَعْـمَلُونَ ٱلسَّكِيِّـاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ ٱلْكَنَ ﴾ ، بل ﴿ ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَّءَ بِجَهَلَةٍ ثُكَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ ، ومعناهُ : عنْ قرب عهدٍ بالخطيئةِ ؛ بأنْ يتندَّمَ عليها ، ويمحوَ أثرَها بحسنةٍ يردفُها بها قبلَ أنْ يتراكمَ الرينُ على القلب فلا يقبلَ المحوَ (٢) .

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أتبع السيئةَ الحسنةَ تمحُها »(٣) .

<sup>(</sup>١) الشراسيف: أطراف الأضلاع مما يلي البطن.

<sup>(</sup>۲) قوت القلوب (۲/ ۱۸۰).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ٥/ ٢٣٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠/ ١٤٥ ) .

ولذلكَ قالَ لقمانُ لابنِهِ : (يا بنيَّ ؛ لا تؤخرِ التوبةَ ؛ فإنَّ الموتَ يأتي بغتةً )(١) .

ومَنْ تركَ المبادرةَ إلى التوبةِ بالتسويفِ. . كانَ بينِ خطرينِ عظيمينِ : أحدُهُما : أَنْ تتراكمَ الظلمةُ علىٰ قلبِهِ مِنَ المعاصي حتَّىٰ يصيرَ ريناً وطبْعاً ، فلا يقبلُ المحوَ .

والثاني: أنْ يعاجلَهُ المرضُ أوِ الموتُ ، فلا يجدُ مهلةً للاشتغالِ بالمحوِ .

ولذلك ورد في الخبر : (إنَّ أكثرَ صياحِ أهلِ النارِ مِنَ التسويفِ ) (٢) . فما هلك مَنْ هلك إلا بالتسويفِ ، فيكونُ تسويدُهُ للقلبِ نقداً ، وجلاؤُهُ بالطاعةِ نسيئة ، إلى أنْ يختطفَهُ الأجلُ ، فيأتي الله بقلبٍ غيرِ سليم ، ولا ينجو إلا مَنْ أتى الله بقلبٍ سليم ، فالقلبُ أمانةُ اللهِ تعالىٰ عندَ عبدِهِ ، والعمرُ أمانةُ اللهِ عندَهُ ، وكذا سائرُ أسبابِ الطاعةِ ، فمَنْ خانَ في الأمانةِ ولمْ يتداركْ خيانتهُ . فأمرُهُ مخطرٌ .

قالَ بعضُ العارفينَ : إنَّ للهِ تعالىٰ إلىٰ عبدِهِ سرَّينِ يسرُّهُما إليهِ علىٰ سبيلِ

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ٢٩ ) ، والبيهقي في « الزهد الكبير » ( ٥٩٠ ) عن عثمان بن زائدة يذكر الوصية .

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في « قصر الأمل » ( ٢١٧ ) عن عبد الله بن المبارك بلفظ : ( بلغني أن أكثر تلاقع أهل النار : أفّ لسوف ، أف لسوف ) .

کتاب التوبة کتاب التوبة

6 -6 7 MA

الإلهام ؛ أحدُهُما : إذا خرجَ مِنْ بطنِ أُمِّهِ يقولُ لهُ : عبدي ؛ قدْ أخرجتُكَ إلى الدنيا طاهراً نظيفاً ، واستودعتُكَ عمرَكَ وأتمنتُكَ عليهِ ، فانظرْ كيفَ تحفظُ الأمانة ، وانظرْ كيفَ تلقاني ، والثاني : عندَ خروج روحِهِ يقولُ : عبدي ؛ ماذا صنعتَ في أمانتي عندَكَ ؟ هلْ حفظتَها حتَّى تلقاني على العهدِ فألقاكَ على الوفاءِ ؟ أوْ أضعتَها فألقاكَ بالمطالبةِ والعقاب ؟(١).

وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى آُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ ، وبقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى آُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ ، وبقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَالَّذِينَ هُوْ لِأَمْنَكَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٨١ ) ، والسياق عنده .

کتاب التوبة میرون می

## بيان أنّ النّوب إذا استجمّعت شرائطها فهي مقبولةً لامحالذ (١)

اعلم : أنَّكَ إذا فهمتَ معنى القبولِ . . لمْ تشكَّ في أنَّ كلَّ توبةٍ صحيحةٍ في مقبولةٌ .

فالناظرونَ بنورِ البصائرِ المستمدُّونَ مِنْ أنوارِ القرآنِ علموا أنَّ كلَّ قلبٍ سليم مقبولٌ عندَ اللهِ ، ومتنعُمٌ في الآخرةِ في جوارِ اللهِ تعالىٰ ، ومستعدُّ لأنْ ينظرَ بعينِهِ الباقيةِ إلىٰ وجهِ اللهِ تعالىٰ ، وعلموا أنَّ القلبَ خُلِقَ سليماً في الأصلِ ، فكلُّ مولودٍ يُولدُ على الفطرةِ ، وإنَّما تفوتُهُ السلامةُ بكدورةِ ترهقُ وجهةُ مِنْ غَبَرةِ الذنوبِ وظلمتِها ، وعلموا أنَّ نارَ الندمِ تحرقُ تلكَ الغبرة ، وأنَّ نورَ الحسنةِ يمحو عنْ وجهِ القلبِ ظلمةَ السيئةِ ، وأنَّهُ لا طاقةَ لظلامِ المعاصي مع نورِ النهارِ ، بلُ لا طاقةَ لظلامِ الليلِ مع نورِ النهارِ ، بلُ كما لا طاقةَ لكدورةِ الوسخِ مع بياضِ الصابونِ ، وكما أنَّ الثوبَ الوسخَ لا يقبلُهُ اللهُ تعالىٰ لأنْ يكونَ لباسَهُ . . فالقلبُ المظلمُ لا يقبلُهُ اللهُ تعالىٰ لأنْ يكونَ لباسَهُ . . فالقلبُ المظلمُ لا يقبلُهُ اللهُ تعالىٰ لأنْ يكونَ لباسَهُ . . فالقلبُ المظلمُ لا يقبلُهُ اللهُ تعالىٰ لأنْ يكونَ في جوارهِ ، وكما أنَّ استعمالَ الثوبِ في الأعمالِ الخسيسةِ يوستَخُ الثوبَ ، وغسلُهُ بالصابونِ والماءِ الحارِّ ينظّفُهُ لا محالةَ . . فاستعمالُ القلبِ المالة المالة . . فاستعمالُ القلبِ المالة القله المالة . . فاستعمالُ القلبِ المالة المالة . . فاستعمالُ القلبِ المالة المالة المالة المالة . . فاستعمالُ القلبُ المالة المالة . . فاستعمالُ القلبِ المالة المالة . . فاستعمالُ الفراءِ المالة . . فاستعمالُ القلبِ المالة المالة . . فاستعمالُ الفراءِ المالة . . فاستعالة . . فاستعالة . . . فاستعالة . . فاستعالة . . . فاستعالة . . . فاستعالة . . . فاستعالة . . . فاست

<sup>(</sup>۱) بفضل الله تعالى ، لا بطريق الوجوب ؛ إذ لا يجب شيء على الخالق ؛ لأنه لا يرجو ثواباً ولا يخاف عقاباً ، قال الله تعالى : ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَلَهَا ﴾ ، هاذا حاصل ما ذكره المصنف في هاذا الفصل ، وقد أخّر تلك الشرائط وكان الأولى تقديمها حتى يكون ما في هاذا الفصل كالمتمم له ، والإيمان بهاذا واجب ؛ لأنه من عقود الإيمان بالله تعالى . « إتحاف » ( ٥٢٢/٨ ) .

CO CO A MA

في الشهواتِ يوسِّخُ القلبَ ، وغسلُهُ بماءِ الدموعِ وحرقةِ الندمِ ينظَفُهُ ويطهِّرُهُ ويزكِّيهِ ، وكلُّ قلبٍ زكيُّ طاهرٍ فهوَ مقبولٌ ؛ كما أنَّ كلَّ ثوبِ نظيفٍ فهوَ مقبولٌ ، فإنَّما عليكَ التزكيةُ والتطهيرُ ، فأمَّا القبولُ . فمبذولٌ قدْ سبقَ بهِ القضاءُ الأزليُّ الذي لا مردَّ لهُ ، وهوَ المسمَّىٰ فلاحاً في قولِهِ : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ اللَّهُ وَالْهُ مَن زَكَّنها ﴾ .

ومَنْ لَمْ يعرفْ علىٰ سبيلِ التحقيقِ معرفة أقوىٰ وأجلىٰ مِنَ المشاهدةِ بالبصرِ أنَّ القلبَ يتأثرُ بالمعاصي والطاعاتِ تأثرًا متضادًا ؛ يُستعار لأحدِهِما لفظُ الظلمةِ كما يُستعارُ للجهلِ ، ويُستعارُ للآخرِ لفظُ النورِ كما يُستعارُ للعلمِ ، وأنَّ بينَ النورِ والظلمةِ تضاداً ضرورياً لا يُتصوَّرُ الجمعُ بينهُما. . فكأنَّهُ لمْ يعرفْ مِنَ الدينِ إلا قشورَهُ ، ولمْ يعلقْ بهِ إلا أسماؤُهُ ، وقلبُهُ في غطاءِ كثيفٍ عنْ حقيقةِ الدينِ ، بلْ عنْ حقيقةِ نفسِهِ وصفاتِ نفسِهِ ، ومنَ عطاءِ كثيفٍ عنْ حقيقةِ الدينِ ، بلْ عنْ حقيقةِ نفسِهِ وصفاتِ نفسِهِ ، ومنَ على نفسَهُ . . فهو بغيرِهِ أجهلُ ، وأعني بهِ قلبَهُ ؛ إذْ بقلبِهِ يعرفُ غيرَ قلبِهِ ، فكيفَ يعرفُ غيرَ قلبِهِ ، فكيفَ يعرفُ غيرَ قلبِهِ ، فكيفَ يعرفُ غيرَهُ وهو لا يعرفُ قلبَهُ ؟ إذْ بقلبِهِ يعرفُ غيرَهُ وهو لا يعرفُ قلبَهُ ؟ إذْ بقلبِهِ يعرفُ غيرَهُ وهو لا يعرفُ قلبَهُ ؟ إ

فَمَنْ يَتُوهَّمُ أَنَّ التُوبَةَ تَصِحُّ ولا تُقْبِلُ كَمَنْ يَتُوهَّمُ أَنَّ الشَّمْسَ تَطَلَعُ والظّلامُ لا يزولُ ، والثوبَ يغسلُ بالصابونِ والوسخُ لا يزولُ ، إلا أنْ يغوصَ الوسخُ لا يزولُ ، الا أنْ يغوصَ الوسخُ لطولِ تراكمِهِ في تجاويفِ الثوبِ وخَللِهِ ، فلا يقوى الصابونُ على قلعِهِ ، فمثالُ ذلكَ أنْ تتراكمَ الذنوبُ حتَّى تصيرَ طبعاً وريناً على القلبِ ، فمثلُ هذا القلبِ لا يرجعُ ولا يتوبُ .

نعمْ ، قدْ يقولُ باللسانِ : ( تبتُ ) ، فيكونُ ذلكَ كقولِ القصارِ بلسانِهِ : ( قدْ غسلتُ الثوبَ ) ، وذلك لا ينظّفُ الثوبَ أصلاً ، ما لمْ يغيّرُ صفةَ الثوبِ باستعمالِ ما يضادُ الوصفَ المتمكّنَ منهُ .

فهاذا حالُ امتناعِ أصلِ التوبةِ ، وهو غيرُ بعيدٍ ، بلُ هو الغالبُ على كانَّةِ الخلقِ المقبلينَ على الله بالكليَّةِ .

فهنذا البيانُ كافٍ عندَ ذوي البصائرِ في قبولِ التوبةِ ، ولكنَّا نعضدُ جناحَهُ بنقلِ الآياتِ والأخبارِ والآثارِ ، فكلُّ استبصارٍ لا يشهدُ لهُ الكتابُ والسنَّةُ لا يوثقُ بهِ .

وقدْ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ ، إلىٰ غيرِ ذلكَ مِنَ الآياتِ . وقالَ تعالىٰ : ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ ﴾ ، إلىٰ غيرِ ذلكَ مِنَ الآياتِ . وقالَ صلَّى اللهُ عليه اللهُ عليه اللهُ عليه اللهُ عليه الفرو وزيادة وللهُ الحديث (١) ، والفرحُ وراءَ القبولِ ، فهوَ دليلٌ على القبولِ وزيادة .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ يبسطُ يدَهُ بالتوبةِ لمسيءِ الليلِ إلى النهارِ ، ولمسيءِ النهارِ إلى الليلِ ، حتَّىٰ تطلعَ الشمسُ مِنْ مغربِها »(٢) ، وبسطُ اليدِ كنايةٌ عنْ طلبِ التوبةِ (٣) ، والطالبُ وراءَ القابلِ ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٣٠٨ ) ، ومسلم ( ٢٧٤٤ ) .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ( ۲۷۵۹ ) بنحوه .

 <sup>(</sup>٣) وقبولها ، وهو في حقه تعالىٰ عبارة عن التوسع في الجود ، والتنزيه عن المنع عند
 اقتضاء الحكمة . « إتحاف » ( ٥٢٤/٨ ) .

ربع المنجيات مربع المنجيات

فربَّ قابلِ ليسَ بطالبٍ ، ولا طالبَ إلا وهوَ قابلٌ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لوْ عملتُمُ الخطايا حتَّىٰ تبلغَ السماءَ ، ثمَّ ندمتُمْ . . لتابَ اللهُ عليكُمْ »(١) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ أيضاً : « إِنَّ العبدَ ليذنبُ الذنبَ فيدخلُ بهِ الجنَّةَ » ، قيلَ : كيفَ ذلكَ يا رسولَ اللهِ ؟ قالَ : « يكونُ نصبَ عينِهِ تائباً منهُ فارّاً حتَّىٰ يدخلَ الجنَّةَ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « كفارةُ الذنبِ الندامةُ » (٣) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « التائبُ مِنَ الذنبِ كمَنْ لا ذنبَ لهُ »(٤) .

ويُروىٰ أنَّ حبشيّاً قالَ : يا رسولَ اللهِ ؛ إنِّي كنتُ أعملُ الفواحشَ ، فهلْ لي مِنْ توبةٍ ؟ قالَ : « نعمْ » ، فولَّىٰ ثمَّ رجعَ ، فقالَ : يا رسولَ اللهِ ؛ أكانَ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه ( ٤٢٤٨ ) ولفظه : « لو أخطأتم حتىٰ تبلغ خطاياكم السماء ثم تبتم . . لتاب عليكم » ، وسيأتي شاهده الذي رواه الترمذي ( ٣٥٤٠ ) ، وفيه : « يا بن آدم ؛ لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني . . غفرت لك ولا أبالي . . . » الحديث .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٦٢ ) عن الحسن مرسلاً ، وبنحوه رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٢١٦٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ١٧٦/٦ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً ، ولفظه : « إن العبد ليذنب ذنباً ، فإذا ذكره . . أحزنه ما صنع ، فإذا نظر الله إليه قد أحزنه ما صنع . . غفر له » ، وعند ابن أبي الدنيا في « التوبة » فإذا نظر الله إليه قد أحزنه ما صنع . . غفر له » ، وعند ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ١٩٩ ) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما مرفوعاً : « إن الله لينفع العبد بالذنب يذنبه » .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ١/ ٢٨٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٧٢ / ١٧١ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه ( ٤٢٥٠ ) .

يراني وأنا أعملُها ؟ قالَ : « نعمُ » ، فصاحَ الحبشيُّ صيحةً خرجَتْ فيها نفسُهُ (١) .

ويُروىٰ أَنَّ اللهَ عَزَّ وجلَّ لمَّا لعنَ إبليسَ. . سألَهُ النَّظِرةَ ، فأنظرَهُ إلىٰ يومِ القيامةِ ، فقالَ : وعزَّتِكَ ؛ لا خرجتُ مِنْ قلبِ ابنِ آدمَ ما دامَ فيهِ الروحُ ، فقالَ اللهُ تعالىٰ : وعزَّتي وجلالي ؛ لا حجبتُ عنهُ التوبةَ ما دام فيه الروحُ (٢).

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ الحسناتِ يذهبنَ السيناتِ كما يذهبُ الماءُ الوسخَ »(٣) .

والأخبارُ في هـٰـذا لا تُحصىٰ .



- (۱) رواه أبو طاهر بن العلاف في « زهر الرياض » كما ذكر ذلك ابن الجوزي في « تنوير الغبش في فضل السودان والحبش » ( ص١٤٧ ) .
- (٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٠٤٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٢/ ٢٨٤ ) عن أبي قلابة بلفظ المصنف هنا ، وروى أحمد في « المسند » ( ٢٩/٣ ) ، وأبو يعلى في « مسنده » ( ١٣٩٩ ) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مرفوعاً : « إن الشيطان قال : وعزتك يا رب ؛ لا أبرح أغوي عبادك ما دامت أرواحهم في أجسادهم ، قال الرب : وعزتي وجلالي ؛ لا أزال أغفر لهم ما استغفروني » .
- (٣) قال الحافظ العراقي: (لم أجده بهاذا اللفظ، وهو صحيح المعنى، وهو بمعنى:

  « أتبع السيئة الحسنة تمحها » رواه الترمذي وتقدم قريباً)، وعلق عليه الحافظ الزبيدي
  بقوله: (بل روى أبو نعيم في « الحلية » [١/ ٢٧٠] من حديث شداد بن أوس: « إن
  التوبة تغسل الحوبة، وإن الحسنات يذهبن السيئات » الحديث، فلعل المصنف أشار
  إلىٰ هاذا). « إتحاف » (٨/ ٥٢٥).

ربع المنجيات محمد محمد محمد محمد محمد المنجيات

## وأمَّا الآثارُ :

فقدْ قالَ سعيدُ بنُ المسيَّبِ : ( أُنزلَ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّلِينَ عَفُورًا ﴾ في الرجلِ يذنبُ ثمَّ يتوبُ ، ثمَّ يذنبُ ثمَّ يتوبُ )(١) .

وقالَ الفضيلُ: (قالَ اللهُ عزَّ وجلَّ: بشِّرِ المذنبينَ بأنَّهُمْ إنْ تابوا.. قبلتُ منهُمْ، وحذِّرِ الصديقينَ أنِّي إنْ وضعتُ عليهِمْ عدلي.. عذَّبتُهُمْ)(٢).

وقالَ طلْقُ بنُ حبيبٍ : ( إنَّ حقوقَ اللهِ أعظمُ مِنْ أَنْ يقومَ بها العبدُ ، ولكنْ أصبحوا تائبينَ وأمسوا تائبينَ ) (٣) .

وقالَ عبدُ اللهِ بنُ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُما : ( مَنْ ذكرَ خطيئةً ألمَّ بها ، فوجلَ منها قلبُهُ . . محيَتْ عنهُ في أمِّ الكتابِ )(٤) .

ويُروىٰ أَنَّ نبيّاً مِنْ أُنبياءِ بني إسرائيلَ أَذنبَ ذَنباً ، فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ : وعزَّتي وجلالي ؛ لئنْ عدتَ. . لأعذَّبنَّكَ ، فقالَ : يا ربِّ ؛ أنتَ أنتَ ، وأنا أنا ، وعزَّتِكَ لئنْ لمْ تعصمْني . . لأعودَنَّ ، فعصمَهُ اللهُ تعالىٰ (٥) .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ۱۰۹٤ ) .

<sup>(</sup>٢) روىٰ نحوه أبو نعيم في « الحلية » ( ٨/ ١٩٥ ) عن عبد العزيز بن أبي رواد .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٠٢ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٣/ ٦٥ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ١١٧ ) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما بنحوه .

 <sup>(</sup>٥) الخبر بنحوه في « القوت » ( ٢/ ٦٥ ) عن آصف ابن خالة سيدنا موسى عليه السلام ،
 وروى ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٥٩٣٦ ) عن جابر رضي الله عنه قال : رأى =

وقالَ بعضُهُمْ : ( إِنَّ العبدَ ليذنبُ الذنبَ ، فلا يزالُ نادماً حتَّىٰ يدخلَ الجنَّةَ ، فيقولُ إبليسُ : ليتني لمْ أوقعْهُ في الذنبِ ) .

وقالَ حبيبُ بنُ أبي ثابتٍ : ( تُعرضُ على الرجلِ ذنوبُهُ يومَ القيامةِ ، فيمرُّ بالذنبِ فيقولُ : أما إنِّي قدْ كنتُ مشفقاً منكَ ، فيُغفرُ لهُ )(١) .

ويُروىٰ أنَّ رجلاً سألَ ابنَ مسعودٍ عنْ ذنبِ ألمَّ بهِ : هلْ لهُ مِنْ توبةٍ ؟ فأعرضَ عنهُ ابنُ مسعودٍ ، ثمَّ التفتَ إليهِ ، فرأىٰ عينيهِ تذرفانِ ، فقالَ لهُ : إنَّ للجنةِ ثمانيةَ أبوابٍ ، كلُها تفتحُ وتغلقُ إلا بابَ التوبةِ ، فإنَّ عليهِ ملكاً موكلاً بهِ لا يغلقُ ، فاعملُ ولا تيئسْ (٢) .

وقالَ عبدُ الرحمانِ بنُ أبي القاسمِ: تذاكرنا معَ عبدِ الرحيمِ توبةَ الكافرِ وقولَ اللهِ تعالىٰ: ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُعَفَرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾ ، فقالَ: إنِّي لأرجو أنْ يكونَ المسلمُ أحسنَ حالاً عندَ اللهِ ، ولقدْ بلغني أنَّ توبةَ المسلم كإسلام بعدَ إسلام (٣) .

وقالَ عبدُ اللهِ بنُ سلام : ( لا أحدُّنكُمْ إلا عنْ نبيِّ مرسلِ أوْ كتابٍ

<sup>=</sup> رجل جمجمة ، فحدث نفسه بشيء ، قال : فخرَّ ساجداً تائباً مكانه ، قال : فقيل له : ارفع رأسك ، فإنك أنت أنت ، وأنا أنا .

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في « الثوبة » ( ٢٠٥ ) عن عروة بن عامر .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن المبارك في ﴿ الزهد ﴾ ( ١٠٤٢ ) .

<sup>(</sup>٣) وعبد الرحيم هو ابن يحيى المعروف بالأسود، كذا نص عليه في « الإتحاف » (٣) ( ٥٢٦/٨ ) ، وفي ( ب ) : ( وقد بلغني أن العبد إذا عمل عملاً من أعمال البرّ. . دخل به الجنة ، ولقد بلغني . . . ) .

منزلِ ، إنَّ العبدَ إذا عملَ ذنباً ثمَّ ندمَ عليهِ طرفةَ عينٍ . . سقطَ عنهُ أسرعَ مِنْ طرفةِ عينِ . . سقطَ عنهُ أسرعَ مِنْ طرفةِ عينِ )(١) .

وقالَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ: ( اجلسوا إلى التوَّابينَ ؛ فانَّهُمْ أُرقُّ أُفَّدُةً )(٢) .

وقالَ بعضُهُمْ : أنا أعلمُ متَّىٰ يغفرُ اللهُ لي ، قيلَ : ومتى ؟ قالَ : إذا تابَ عليَّ (٣) .

وقالَ آخرُ : ( أنا مِنْ أَنْ أُحرِمَ التوبةَ أخوفُ مِنْ أَنْ أُحرِمَ المغفرةَ )(٤) أي : المغفرةُ مِنْ لوازم التوبةِ وتوابِعها لا محالةَ .

ويُروى أنَّهُ كَانَ في بني إسرائيلَ شَابُّ عبدَ اللهُ تعالىٰ عشرينَ سنة ، ثمَّ نظرَ في المرآةِ فرأى الشيبَ في لحيتِهِ ، فساءَهُ ذلك ، فقالَ : إللهي ؛ أطعتُكَ عشرينَ سنة ، ثمَّ عصيتُكَ عشرينَ سنة ، فإنْ رجعتُ إليكَ أتقبلُني ؟ فسمعَ قائلاً يقولُ ولا يرى شخصاً : أحببتنا فأحببناك ، وتركتنا فتركناك ، وعصيتنا فأمهلناك ، وإنْ رجعتَ إلينا. . قبلناكَ (٥) .

<sup>(</sup>۱) رواه بنحوه الطبراني كما نص عليه الهيثمي في « مجمع الزوائد » ( ۲۰۱/۱۰ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٥٦٠٦ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ٦٣١ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١٨١/١ ) .

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ١٨١/١ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٦٧٢٣ ) عن إبراهيم بن شيبان ، يحكي هاذا عن شاب كان عندهم بنحوه .

كتاب التوبة <u>حو حوه عه عه و</u> ربع المنجيات

وقالَ ذو النونِ المصريُّ رحمهُ اللهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ للهِ عباداً نصبوا أشجارَ الخطايا نصب روامقِ القلوبِ ، وسقوها بماءِ التوبةِ ، فأثمرَتْ ندماً وحزناً ، فجُنُّوا مِنْ غيرِ جنونٍ ، وتبلُّدوا مِنْ غيرِ عيِّ ولا بَكَم ، وإنَّهُمْ لهُمُ البلغاءُ الفصحاءُ ، العارفونَ باللهِ ورسولِهِ ، ثمَّ شربوا بكأس الصفاءِ ، فورثوا الصبرَ على طولِ البلاءِ ، ثمَّ تولُّهَتْ قلوبُهُمْ في الملكوتِ ، وجالَ فَكُرُهُمْ بِينَ سرايا حُجِبِ الجبروتِ ، واستظلُّوا تحتَ رواقِ الندم ، وقرؤوا صحيفةَ الخطايا ، فأورثوا أنفسَهُمُ الجزعَ ، حتَّىٰ وصلوا إلىٰ عُلْوِ الزهدِ بسلّم الورع ، فاستعذبوا مرارة التركِ للدنيا ، واستلانوا خشونة المضجع ، حتَّىٰ ظفروا بحبلِ النجاةِ وعروةِ السلامةِ ، فسرحَتْ أرواحُهُمْ . في العلا ، حتَّىٰ أناخوا في رياضِ النعيمِ ، وخاضوا في بحرِ الحياةِ ، وردموا خنادقَ الجزع ، وعبروا جسورَ الهوىٰ ، حتَّىٰ نزلوا بفناءِ العلمِ ، واستقوا مِنْ غديرِ الحكمةِ ، وركبوا سفينةَ الفطنةِ ، وأقلعوا بريح النجاةِ في بحرِ السلامةِ ، حتَّىٰ وصلوا إلىٰ رياضِ الراحةِ ، ومعدنِ العزِّ والكرامة )<sup>(١)</sup> .

فهنذا القدر كاف في بيانِ أنَّ كلَّ توبةٍ صحيحةٍ فمقبولةٌ لا محالة .

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٥٥ ) واللفظ له ، وبنحوه عند أبي نعيم في « الحلية » ( ٣٣٢/٩ ) .

فإنْ قلتَ : أفتقولُ ما قالَهُ المعتزلةُ مِنْ أنَّ قبولَ التوبةِ واجبٌ على اللهِ ؟(١) .

فأقولُ: لا أعنى بما ذكرتُهُ مِنْ وجوب قبولِ التوبةِ على اللهِ إلا ما يريدُهُ القائلُ بقولِهِ : ﴿ إِنَّ الثوبَ إِذَا غُسِلَ بِالصَابُونِ. . وجبَ زُوالُ الوسخ ، وإنَّ ا العطشانَ إذا شربَ الماءَ. . وجبَ زوالُ العطشِ ، وإنَّهُ إذا مُنِعَ الماءَ مدَّةً. . وجبَ العطشُ ، وإنَّهُ إذا دامَ العطشُ . . وجبَ الموتُ ) ، وليسَ في شيءٍ مِنْ ذلكَ ما يريدُهُ المعتزلةُ بالإيجابِ على اللهِ تعالىٰ.

بِلْ أَقُولُ : خلقَ اللهُ تعالى الطاعةَ مكفِّرةً للمعصيةِ والحسنةَ ماحيةً للسيئةِ كما خلقَ الماءَ مزيلاً للعطش ، والقدرةُ متسعةٌ بخلافِهِ لوْ سبقَتْ بهِ المشيئةُ ، فلا واجبَ على اللهِ تعالىٰ ، ولكنْ ما سبقتْ بهِ إرادتُهُ الأزليَّةُ فواجبٌ كونُهُ لا محالةً .

فإنْ قلتَ : فما مِنْ تائبِ إلا وهوَ شاكٌّ في قبولِ توبيّهِ ، والشاربُ للماءِ لا يشكُّ في زوالِ عطشِهِ ، فلِمَ يشكُّ في قبولِ التوبةِ ؟

فأقولُ: شكُّهُ في القبولِ كشكِّهِ في وجودِ شرائطِ الصحَّةِ ، فإنَّ للتوبةِ أركاناً وشروطاً دقيقةً كما سيأتي ، وليسَ يتحقَّقُ وجودُ جميع شروطِها ، كالذي يشكُّ في دواءِ شربَهُ للإسهالِ في أنَّهُ هلْ يسهلُ ، وذلكَ لشكُّهِ في

انظر « الإرشاد » ( ص٤٠٣ ) .

حصولِ شروطِ الإسهالِ في الدواءِ ؛ باعتبارِ الحالِ والوقتِ ، وكيفيةِ خلْطِ الدواءِ وطبخِهِ ، وجودةِ عقاقيرِهِ وأدويتِهِ .

فهاذا وأمثالُهُ موجبٌ للخوفِ بعدَ التوبةِ ، وموجبٌ للشكّ في قبولِها لا محالةَ ، علىٰ ما سيأتي في شروطِها إنْ شاءَ اللهُ عزَّ وجلَّ .

ربع المنجيات مورد دوروي مهم المنجيات كتاب التوبة

# الرُّكِنُ الثَّاني الرُّكِنُ الثَّاني فيما عنه النَّوبة ، وهي لدّنوب صغائرها وكب أرها

اعلمْ: أنَّ التوبةَ ترْكُ الذنبِ ، ولا يمكنُ ترْكُ الشيءِ إلا بعدَ معرفتِهِ ، وإذا كانَتِ التوبةُ واجبةً . كانَ ما لا يتوصَّلُ إليها إلا بهِ واجباً ، فمعرفةُ الذنوب إذاً واجبةٌ .

والذنبُ : عبارةٌ عنْ كلِّ ما هوَ مخالفٌ لأمرِ اللهِ مِنْ تركِ أَوْ فعلٍ ، وتفصيلُ ذلكَ يستدعي شرحَ التكليفاتِ مِنْ أَوَّلِها إلىٰ آخرِها ، وليسَ ذلكَ مِنْ غرضِنا ، ولكنَّا نشيرُ إلىٰ مجامعِها وروابطِ أقسامِها ، واللهُ الموفقُ للصواب برحمتِهِ .

# بيان قسام لذنوب بالإضاف إلى صفات العبد

اعلمْ: أنَّ للإنسانِ أخلاقاً وأوصافاً كثيرةً ، على ما عُرفَ شرحُهُ في كتابِ عجائبِ القلبِ وعوالمِهِ (١) ، ولكنْ تنحصرُ مثاراتُ الذنوبِ في أربع صفاتٍ : صفاتٍ ربوبيَّةٍ ، وصفاتٍ شيطانيَّةٍ ، وصفاتٍ بهيميةٍ ، وصفاتٍ سبعيةٍ ، وذلكَ لأنَّ طينةَ الإنسانِ عُجنَتْ مِنْ أخلاطٍ مختلفةٍ ، فاقتضى كلُّ واحدٍ مِنَ الأخلاطِ في المعجونِ منهُ أثراً مِنَ الآثارِ ، كما يقتضي السكَّرُ واحدٍ مِنَ الأخلاطِ في المعجونِ منهُ أثراً مِنَ الآثارِ ، كما يقتضي السكَّرُ

<sup>(</sup>۱) في (ن): (وغوائله) بدل (وعوالمه).

والخلُّ والزعفرانُ في السكنجبينِ آثاراً مختلفةً (١) .

فأمّا ما يقتضيهِ النزوعُ إلى الصفاتِ الربوبيةِ : فمثلُ الكبرِ ، والفخرِ ، والخبروتِ (٢) ، وحبّ المدحِ والثناءِ والعزّ والغنىٰ ، وحبّ دوامِ البقاءِ ، وطلبِ الاستعلاءِ على الكافّةِ ، حتَّىٰ كأنّهُ يريدُ أنْ يقولَ : ( أنا ربُّكُمُ الأعلىٰ ).

وهـٰذا يتشعَّبُ منهُ جملةٌ مِنْ كبائرِ الذنوبِ ، غفلَ عنها الخلْقُ ولمْ يعدُّوها ذنوباً ، وهيَ المهلكاتُ العظيمةُ التي هيَ كالأمَّهاتِ لأكثرِ المعاصي ، كما استقصيناهُ في ربع المهلكاتِ .

الثانية : هي الصفة الشيطانيّة : التي منها يتشعّب الحسد ، والبغي ، والحيلة ، والخداع ، والأمر بالفساد والمنكر ، وفيه يدخل الغش ، والنفاق ، والدعوة إلى البدع والضلال .

الثالثةُ: الصفةُ البهيميَّةُ: ومنها يتشعَّبُ الشرهُ، والكَلَبُ، والحرْصُ علىٰ قضاءِ شهوةِ البطنِ والفرجِ، ومنهُ يتشعَّبُ الزنا، واللواطُ، والسرقةُ، وأكلُ مالِ الأيتام، وجمعُ الحطام لأجلِ الشهواتِ.

الرابعةُ : الصفةُ السبعيَّةُ : ومنها يتشعَّبُ الغضبُ ، والحقدُ ، والتهجُّمُ على الناسِ بالضربِ والشتمِ والقتلِ واستهلاكِ الأموالِ ، ويتفرَّعُ عنها جملٌ مِنَ الذنوبِ .

<sup>(</sup>۱) السكنجبين: هو مخلوط العسل والخل والسكر لدفع الصفراء، كلمة فارسية معربة، أصلها سكَنْكُبين.

<sup>(</sup>٢) في غير (أ): (والجبرية) بدل (والجبروت)، وهما بمعنى .

وهاذه الصفاتُ لها تدريجٌ في الفطرة ، فالصفةُ البهيميَّةُ هيَ التي تغلبُ أُولاً ، ثمَّ تتلوها الصفةُ السبعيَّةُ ثانياً ، ثمَّ إذا اجتمعتا. . استعملتا العقلَ في الخداعِ والمكرِ والحيلةِ ، وهيَ الصفةُ الشيطانيَّةُ ، ثمَّ بالآخرةِ تغلبُ الصفاتُ الربوبيَّةُ ، وهيَ الفخرُ والعنُّ والعلُوُ ، وطلبُ الكبرياءِ ، وقصدُ الاستيلاءِ علىٰ جميع الخلقِ .

فهاذهِ أُمَّهَاتُ الذنوبِ ومنابعُها ، ثمَّ تتفجَّرُ الذنوبُ مِنْ هاذهِ المنابعِ على الجوارحِ ؛ فبعضُها على القلبِ خاصَّةً ؛ كالكفرِ والبدعةِ والنفاقِ وإضمارِ السوءِ للناسِ ، وبعضُها على العينِ والسمعِ ، وبعضُها على اللسانِ ، وبعضُها على البطنِ والفرجِ ، وبعضُها على اليدينِ والرجلينِ ، وبعضُها على جميع البدنِ ، ولا حاجة إلى بيانِ تفصيلِ ذلكَ ، فإنَّهُ واضحٌ .

### قسمةً ثانيةً :

اعلم : أنَّ الذنوبَ تنقسمُ إلىٰ ما بينَ العبدِ وبينَ اللهِ تعالىٰ ، وإلىٰ ما يتعلَّقُ بحقوقِ العبادِ .

فما يتعلَّقُ بالعبدِ خاصَّةً كتركِ الصلاةِ ، والصومِ ، والواجباتِ الخاصَّةِ .

وما يتعلَّقُ بحقوقِ العبادِ كتركِهِ الزكاةَ ، وقتلِهِ النفسَ ، وغصبِهِ الأموالَ ، وشتمِهِ الأعراضَ .

ربع المنجيات

وكلُّ متناوَلٍ مِنْ حقِّ الغيرِ فإمَّا نفسٌ ، أَوْ طرفٌ ، أَوْ مالٌ ، أَوْ عرضٌ ، أَوْ دِينٌ ، أَوْ جَاهٌ .

وتناولُ الدِّين بالإغواءِ ، والدعاءِ إلى البدعةِ ، والترغيبِ في المعاصي ، وتهييج أسبابِ الجراءةِ على اللهِ تعالىٰ ، كما يفعلُهُ بعضُ الوعَّاظِ بتغليبِ جانب الرجاءِ على جانبِ الخوفِ.

وما يتعلُّق بالعبادِ فالأمرُ فيهِ أغلظُ ، وما بينَ العبدِ وبينَ اللهِ تعالىٰ إذا لمْ يكنْ شركاً. . فالعفوُ فيهِ أرجىٰ وأقربُ ، وقدْ جاءَ في الخبر : « الدواوينُ ثلاثةٌ : ديوانٌ يُغفرُ ، وديوانٌ لا يُغفرُ ، وديوانٌ لا يتركُ ، فالديوانُ الذي يُغفرُ ذنوبُ العبادِ بينَهُمْ وبينَ اللهِ تعالىٰ ، وأمَّا الديوانُ الذي لا يُغفرُ. . فالشركُ باللهِ تعالىٰ ، وأمَّا الديوانُ الذي لا يُتركُ. . فمظالمُ العبادِ ٣ (١) أيْ : لا بدَّ أَنْ يطالبَ بها حتَّىٰ يتفصَّىٰ عنها .

### قسمةٌ ثالثةٌ:

اعلمْ : أنَّ الذنوبَ تنقسمُ إلى صغائرَ وكبائرَ ، وقدْ كثرَ اختلافُ الناس فيها ، فقالَ قائلونَ : ( لا صغيرةً ، بلْ كلُّ مخالفةٍ للهِ فهي كبيرةٌ )(٢) ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « مسنده » (٦/ ٢٤٠) ، والحاكم في « المستدرك » (٤/ ٥٧٥) من حديث عائشة رضي الله عنها مرفوعاً .

وسيأتي قريباً قول ابن عباس رضي الله عنهما : (كل ما نهي الله عنه فهو كبيرة) ، وقال القشيري في « لطائف الإشارات » ( ٣/ ٤٨٧ ) : ( الذنوب كلها كبائر ؛ لأنها مخالفة ،

وهاذا ضعيف (١) ؛ إذْ قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآيِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ لَكُوْ عَنْـهُ لَكُوْرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ ٱلَّذِينَ يَعْتَنِبُونَ كَبَيْرِ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّهُمَ ﴾ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الصلواتُ الخمسُ والجمعةُ إلى الجمعةِ تكفِّرُ ما بينَهُنَّ إنِ اجتنبَتِ الكبائرُ »(٢) .

وفي لفظٍ آخرَ : «كفاراتٌ لما بينَهُنَّ إلا الكبائرَ ٣٠٠٠ .

وقدْ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ فيما رواهُ عبدُ اللهِ بنُ عمرِو بنِ العاصِ : « الكبائرُ : الإشراكُ باللهِ ، وعقوقُ الوالدينِ ، وقتْلُ النفسِ ، واليمينُ الغموسُ »(٤) .

الأمرالله ، ولكن بعضها أكبر من بعض ، ولا شيء أعظم من الشرك ) ، ونقل أبو حيان في « البحر المحيط » ( ٣/ ٣٣٣ ) هذا إذ قال : ( وقد اختلفوا في ذلك ، فذهب الجمهور إلى انقسام الذنوب إلى كبائر وصغائر . . . ، وذهب جماعة من الأصوليين منهم الأستاذ أبو إسحاق الإسفرايني وأبو المعالي وأبو نصر عبد الرحيم القشيري إلى أن الذنوب كلها كبائر ، وإنما يقال لبعضها : صغيرة بالإضافة إلى ما هو أكبر منها ؛ كما يقال : الزنا صغيرة بالنسبة إلى الكفر ) .

<sup>(</sup>١) انظر « المستصفىٰ » ( ٢١٣/٢ ) ، و « الإتحاف » ( ٨/ ٥٣٠ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ( ٢٣٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) كذا في « القوت » ( ٢/ ١٤٧ ) ، ورواه أحمد في « مسنده » ( ٣٥٩/٢ ) : « كفارات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر » .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٦٦٧٥ ) .

واختلفَ الصحابةُ والتابعونَ في عددِ الكبائرِ مِنْ أربعٍ ، إلى سبعٍ ، إلىٰ تسعٍ ، إلىٰ تسعٍ ، إلىٰ تسعٍ ، إلىٰ إحدىٰ عشرةَ ، فما فوقَ ذلكَ .

فقالَ ابنُ مسعودٍ : ( هُنَّ أربعُ )<sup>(١)</sup> .

وقالَ ابنُ عمرَ : ( هُنَّ سبعٌ )<sup>(٢)</sup> .

وقالَ عبدُ اللهِ بنُ عمرِو : ( هُنَّ تسعٌ )(٣) .

وكانَ ابنُ عباسٍ إذا بلغَهُ قولُ ابنِ عمرَ : (الكبائرُ سبعٌ) . . يقولُ : (هُنَّ إلىٰ سبعينَ أقربُ منها إلىٰ سبعٍ) . .

وقالَ مرَّةً : (كلُّ ما نهى اللهُ عنهُ فهوَ كبيرةٌ ) (٥٠) .

<sup>(</sup>۱) روى الطبراني في « الكبير » ( ١٥٦/٩ ) عنه قال : ( أكبر الكبائر : الإشراك بالله ، والأمن من مكر الله ، والقنوط من رحمة الله ، واليأس من روح الله ) ، وسياق المصنف هنا تبع لصاحب « القوت » ( ١٤٨/٢ ) ، وجمع غالبها الطبري في « تفسيره » ( ٤/٥/٤ ) .

 <sup>(</sup>۲) روى الخرائطي في « مساوىء الأخلاق » ( ۲٤٨ ) عنه قال : ( الكبائر : الإشراك بالله ، وقذف المحصنة \_ قال الراوي : أقبل الدم ؟ قال : نعم ، ورغما \_ وقتل النفس ، والفرار يوم الزحف ، وأكل الربا ، وأكل مال اليتيم ، وعقوق الوالدين ) .

<sup>(</sup>٣) روى البخاري في « الأدب المفرد » ( ٨ ) عن ابن عمر لا ابن عمرو رضي الله عنهم جميعاً : ( هن تسع : الإشراك بالله ، وقتل نسمة ، والفرار من الزحف ، وقذف المحصنة ، وأكل الربا ، وأكل مال اليتيم ، وإلحاد في المسجد ، والذي يستسحر ، وبكاء الوالدين من العقوق . . . ) الحديث .

<sup>(</sup>٤) رواه اللالكائي في « اعتقاد أهل السنة » ( ١٩١٧ ) .

 <sup>(</sup>٥) رواه اللالكائي في « اعتقاد أهل السنة » ( ١٩١٦ ) .

وقالَ غيرُهُ : (كُلُّ مَا أُوعِدَ اللهُ عليهِ بِالنَّارِ فَهُوَ مِنَ الْكَبَائِرِ )(١) .

وقالَ بعضُ السلفِ : ( كلُّ ما أوجبَ الحدُّ في الدنيا فهوَ كبيرةٌ )(٢) .

وقيلَ : (إنَّهَا مبهمةٌ لا يُعرفُ عددُها ، كليلةِ القدْرِ ، وساعةِ يومِ الجمعةِ ) (٣) .

وقالَ ابنُ مسعودِ لمَّا سُئِلَ عنها: (اقرأُ مِنْ أَوَّلِ "سورةِ النساءِ "إلىٰ رأسِ ثلاثينَ آيةً منها عندَ قولِهِ: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ ﴾ ، فكلُّ ما نهى اللهُ عنهُ في هاذهِ السورةِ إلىٰ هاهنا فهوَ كبيرةٌ )(٤) .

وقالَ أبو طالبِ المكيُّ : ( الكبائرُ سبعَ عشرةَ ، جمعتُها مِنْ جملةِ

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱٤٨/٢ ) ، وجاء عن ابن عباس رضي الله عنهما وعن سعيد بن جبير كذلك عند الطبري في « تفسيره » ( ٤/ ٥٩/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في « تفسيره » (٤/٥/٥ ) عن الضحاك ومجاهد والحسن .

<sup>(</sup>٣) كذا في «القوت» (١٤٨/٢)، وقال الشيخ ابن حجر الهيتمي في «الزواجر» (١٥/١): (واعتمده الواحدي من أصحابنا في «بسيطه»، فقال: الصحيح: أن الكبيرة ليس لها حد يعرفها العباد به، وإلا. لاقتحم الناس الصغائر واستباحوها، ولكن الله عز وجل أخفى ذلك عن العباد ليجتهدوا في اجتناب المنهي عنه رجاء أن تجتنب الكبائر، ونظائره إخفاء الصلاة الوسطى وليلة القدر وساعة الإجابة ونحو ذلك)، ولم يرتضه، والمصنف رحمه الله تعالى أورد هاذا ولم يستبعده، بشرط أن يكون قسما من الأقسام، لا على إطلاقه، وكتاب ابن حجر الهيتمي «الزواجر عن اقتراف الكبائر» أجمع كتاب في هاذا الباب كما ذكر الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٥٣٥/٨).

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في « تفسيره » ( ٤/٥/٢٥ ) .

الأخبارِ، وجملةُ ما اجتمعَ مِنْ قولِ ابنِ عباسٍ وابنِ مسعودٍ وابنِ عمرَ وغيرِهِمْ: أربعةٌ في القلبِ: وهيَ الشركُ باللهِ، والإصرارُ على معصيتِهِ، والقنوطُ مِنْ رحمتِهِ، والأمنُ مِنْ مَكْرِهِ.

وأربعةٌ في اللسانِ: وهي شهادةُ الزورِ، وقذفُ المحصنِ، واليمينُ الغموسُ؛ وهيَ التي يحقُّ بها باطلاً أوْ يبطلُ بها حقّاً، وقيلَ: هيَ التي يقتطعُ بها مالَ امرىءِ مسلم باطلاً ولوْ سواكاً مِنْ أراكِ، وسمّيتْ غموساً لأنّها تغمسُ صاحبَها في النارِ، والسحرُ؛ وهوَ كلُّ كلامٍ يغيّرُ الإنسانَ وسائرَ الأجسام عنْ موضوعاتِ الخلْقةِ.

وثلاثٌ في البطنِ : وهيَ شربُ الخمرِ والمسكرِ مِنْ كلِّ شرابٍ ، وأكلُ مالِ اليتيم ظلماً ، وأكلُ الربا وهوَ يعلمُ .

واثنتانِ في الفرجِ : وهما الزنا ، واللواطُ .

واثنتانِ في اليدينِ ؛ وهما القتلُ ، والسرقةُ .

وواحدةٌ في الرجلينِ : وهيَ الفرارُ مِنَ الزحفِ ، الواحدُ مِن اثنينِ ، والعشرةُ مِنْ عشرينَ .

وواحدةٌ في جميع النجسدِ: وهي عقوقُ الوالدينِ، قالَ: وجملةُ عقوقِهِما أَنْ يُقسما عليهِ في حقّ فلا يبرَّ قسمَهُما، وأَنْ يسألاهُ حاجةً فلا يعطيَهُما، وأن يسبَّاهُ فيضربَهُما، ويجوعانِ فلا يطعمُهما)(١).

<sup>(</sup>۱) « قوت القلوب » ( ۱٤٨/٢ ) .

هاذا ما قالَهُ ، وهو قريبٌ ، ولكنْ ليسَ يحصلُ بهِ تمامُ الشفاءِ ؛ إذْ يمكنُ الزيادةُ عليهِ والنقصانُ منهُ ، فإنّهُ جعلَ أكلَ الربا ومالِ اليتيمِ مِنَ الكبائرِ ، وهي جنايةٌ على الأموالِ ، ولمْ يذكرْ في كبائرِ النفوسِ إلا القتلَ ، فأمّا فقءُ العينينِ وقطعُ اليدينِ وغيرُ ذلكَ مِنْ تعذيبِ المسلمينَ بالضربِ وأنواعِ العذابِ . فلمْ يتعرّضْ لهُ ، وضربُ اليتيمِ وتعذيبُهُ وقطعُ أطرافِهِ لا شكّ في أنّهُ أكبرُ مِنْ أكل مالِهِ .

كتاب التوبة

كيفَ وفي الخبرِ: « مِنَ الكبائرِ السبَّتانِ بالسَّبَةِ ، ومِنَ الكبائرِ استطالةُ الرجلِ في عرضِ أخيهِ المسلمِ »(١) ، وهاذا زائدٌ علىٰ قذْفِ المحصنِ ؟!

وقالَ أبو سعيدِ الخدريُّ وغيرُهُ مِنَ الصحابةِ : ( إِنَّكُمْ لتعملونَ أعمالاً هيَ أدقُ في أعينِكُمْ مِنَ الشعرِ ، كنَّا نعدُّها علىٰ عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مِنَ الكبائرِ )(٢) .

وقالَتْ طائفةٌ : (كلُّ عمدٍ كبيرةٌ )<sup>(٣)</sup> ، (وكلُّ ما نهى اللهُ عنهُ فهوَ كبيرةٌ )<sup>(٤)</sup> .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داوود ( ٤٨٧٧ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في « المسند » ( ٣/٣ ) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ، وفيه : ( من الموبقات ) بدل ( من الكبائر ) ، وعنده ( ٣/ ٢٨٥ ) بلفظه من حديث أنس رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١٤٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه اللالكائي في « اعتقاد أهل السنة » ( ١٩١٦ ) .

وكشفُ الغطاءِ عنْ هاذا: أنَّ نظرَ الناظرِ في السرقةِ أهي كبيرةٌ أمْ لا.. لا يصحُّ ما لمْ يفهمْ معنى الكبيرةِ والمرادَبها ؛ كقولِ القائلِ: ( السرقةُ حرامٌ أمْ لا ) لا مطمع في معرفتِهِ إلا بعدَ تقريرِ معنى الحرامِ أولاً ، ثمَّ البحثِ عنْ وجودِهِ في السرقةِ .

فالكبيرةُ مِنْ حيثُ اللفظُ مبهمٌ ، ليسَ لهُ موضوعٌ خاصٌ في اللغةِ ولا في الشرعِ ، وذلكَ لأنَّ الكبيرَ والصغيرَ مِنَ المضافاتِ ، وما مِنْ ذنبِ إلا وهو كبيرٌ بالإضافةِ إلى ما دونهُ ، وصغيرٌ بالإضافةِ إلى ما فوقهُ ؛ فالمضاجعةُ معَ الأجنبيةِ كبيرةٌ بالإضافةِ إلى النظرِ ، صغيرةٌ بالإضافةِ إلى الزنا ، وقطعُ يدِ المسلم كبيرةٌ بالإضافةِ إلى قتلِهِ .

فهاذه الإطلاقاتُ لا حرجَ فيها ، وما نقلَ مِنْ أَلْفَاظِ الصحابةِ يتردَّدُ بينَ هاذهِ الجهاتِ ، ولا يبعدُ تنزيلُها على شيءٍ مِنْ هاذهِ الاحتمالاتِ .

نعمْ ، مِنَ المهمَّاتِ أَنْ تعلمَ معنىٰ قولِ اللهِ تعالىٰ : ﴿ إِن تَحْتَـنِبُواْ كَبَآيِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ ﴾ ، وقولِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الصلواتُ الخمسُ كفَّاراتٌ لما بينَهُنَّ إلا الكبائرَ »(١) ؛ فإنَّ هاذا إثباتُ حكم للكبائرِ .

والحقُّ في ذلك : أنَّ الذنوبَ منقسمةٌ في نظرِ الشرع إلى ما يعلمُ استعظامُهُ إِيَّاهَا ، وإلىٰ ما يعلم أنَّها معدودةٌ في الصغائرِ ، وإلىٰ ما يشكُّ فيهِ فلا يُدرى حكمُهُ .

فالطمعُ في معرفةِ حدِّ حاصرٍ أوْ عددِ جامع مانع طلبٌ لما لا يمكنُ ؛ فإنَّ ذلكَ لا يمكنُ إلا بالسماع مِنْ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، بأنْ يقولَ : إنِّي أردتُ بالكبائر عشراً ، أوْ خمساً ، ويفصِّلُها ، فإنْ لمْ يردْ هـٰـذا ، بلْ وردَ في بعضِ الألفاظِ: « ثلاثٌ مِنَ الكبائرِ »(٢) ، وفي بعضِها: « سبعٌ مِنَ الكبائرِ ٣٠٣ ، ثمَّ وردَ أنَّ السَّبتينِ بالسَّبَّةِ الواحدةِ مِنَ الكبائرِ (١) ، وهوَ خارجٌ عنِ السبع والثلاثِ. . علمَ أنَّهُ لمْ يقصدْ بهِ العددَ والحصرَ ، فكيفَ يطمعُ في عددِ ما لمْ يعدِّدْهُ الشرعُ ؟! وربَّما قصدَ الشرعُ إبهامَهُ ؛ ليكونَ العبادُ منهُ علىٰ وَجَلِ ، كما أبهمَ ليلةَ القدرِ ليعظمَ جدُّ الناس في طلبها .

<sup>(1)</sup> رواه مسلم ( ۲۳۳ ).

رواه البخاري ( ٢٦٥٤ ) ، ومسلم ( ٨٧ ) . **(**Y)

رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٥٧٠٥ ) . (٢)

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داوود ( ٤٨٧٧ ) .

نعم ، لنا سبيلٌ كلِّيٍّ يمكنُنا أنْ نعرفَ بهِ أجناسَ الكبائرِ وأنواعَها بالتحقيقِ ، وأمَّا أعيانُها . فنعرفُها بالظنِّ والتقريبِ ، ونعرفُ أيضاً أكبرَ الكبائرِ ، فأمَّا أصغرُ الصغائرِ . فلا سبيلَ إلىٰ معرفتِهِ .

وبيانُهُ: أنَّا نعلمُ بشواهدِ الشرعِ وأنوارِ البصائرِ جميعاً أنَّ مقصودَ الشرائعِ كلّها سياقةُ الخلْقِ إلىٰ جوارِ اللهِ تعالىٰ وسعادةِ لقائِهِ ، وأنَّهُ لا وصولَ لهُمْ إلىٰ ذلكَ إلا بمعرفةِ اللهِ ومعرفةِ صفانِهِ وكتبهِ ورسلِهِ ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللِّمِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ أيْ : ليكونوا عبيداً لي ، ولا يكونُ العبدُ عبداً ما لمْ يعرفُ ربَّهُ بالربوبيَّةِ ونفسَهُ بالعبوديَّةِ ، فلا بدَّ أنْ يعرفَ نفسَهُ وربيَّة ، فهاذا هوَ المقصودُ الأقصىٰ ببعثةِ الأنبياءِ .

ولكنْ لا يتمُّ هاذا إلا في الحياةِ الدنيا ، وهوَ المعنيُّ بقولِهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « الدنيا مزرعةُ الآخرةِ »(١) ، فصارَ حفظُ الدنيا أيضاً مقصوداً تابعاً للدين ؛ لأنَّهُ وسيلةٌ إليهِ .

والمتعلِّقُ مِنَ الدنيا بالآخرةِ شيئانِ ؛ النفوسُ والأموالُ ، فكلُّ ما يسدُّ بابَ معرفةِ اللهِ تعالىٰ فهوَ أكبرُ الكبائرِ ، ويليهِ ما يسدُّ بابَ حياةِ النفوسِ ،

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ العراقي : (لم أجده بهاذا اللفظ مرفوعاً ، ورواه العقيلي في « الضعفاء » [٣/٣] ، وأبو بكر بن لال في « مكارم الأخلاق » من حديث طارق بن أشيم : « نعمت الدار الدنيا لمن تزود منها لآخرته » الحديث ، وإسناده ضعيف ) . « إتحاف » ( ٨/٣٩ ) .

ويلي ذلكَ ما يسدُّ بابَ المعايشِ التي بها حياةُ النفوسِ، فهاذهِ ثلاثُ مراتبَ.

فحفظُ المعرفةِ على القلوبِ ، والحياةِ على الأبدانِ ، والأموالِ على الأشخاصِ . . ضروريٌ في مقصودِ الشرائعِ كلّها ، وهذهِ ثلاثةُ أمورِ لأيتصوَّرُ أَنْ يختلفَ فيها المللُ ، فلا يجوزُ أن يبعثَ اللهُ نبيّاً يريدُ ببعثتِهِ إصلاحَ الخلْقِ في دينِهِمْ ودنياهم ثمَّ يأمرُهُمْ بما يمنعُهُمْ عنْ معرفتِهِ ومعرفةِ رسلِهِ ، أوْ يأمرُهُمْ بإهلاكِ النفوس وإهلاكِ الأموالِ .

## فحصلَ مِنْ هاذا أنَّ الكبائرَ على ثلاثِ مراتب :

المرتبةُ الأولىٰ : ما يمنعُ مِنْ معرفةِ اللهِ تعالىٰ ومعرفةِ رسلِهِ : وهوَ الكفرُ ، فلا كبيرةَ فوقَ الكفرِ ؛ إذِ الحجابُ بينَ العبدِ وبين اللهِ هوَ الجهلُ ، والوسيلةُ المقرِّبةُ لهُ إليهِ هيَ العلمُ والمعرفةُ ، وقربُهُ بقدْرِ معرفتِهِ ، وبعدُهُ بقدْر جهلهِ .

ويتلو الجهلَ الذي يسمَّىٰ كفراً الأمنُ مِنْ مكرِ اللهِ ، والقنوطُ مِنْ رحمتِهِ ، فإنَّ هاذا أيضاً عينُ الجهلِ ، فمَنْ عرفَ اللهَ. . لمْ يُتصوَّرْ أَنْ يكونَ آمناً ، ولا أَنْ يكونَ آيساً .

ويتلو هـُـذهِ الرتبةَ البدعُ كلُّها المتعلِّقةُ بذاتِ اللهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ ، وبعضُها أشدُّ مِنْ بعضٍ ، وتفاوتُها علىٰ حسَبِ تفاوتِ الجهلِ بها ، وعلىٰ حسَبِ تعلُّقِها بذاتِ اللهِ سبحانَهُ وصفاتِهِ ، وبأفعالِهِ وشرائعِهِ ، وبأوامرِهِ

ونواهيهِ ، ومراتبُ ذلكَ لا تنحصرُ ، وهيَ تنقسمُ إلى ما يعلمُ أنَّها داخلةٌ تحتَ ذكرِ الكبائرِ المذكورةِ في القرآنِ ، وإلىٰ ما يُعلمُ أنَّهُ لا يدخلُ ، وإلىٰ ما يُعلمُ أنَّهُ لا يدخلُ ، وإلىٰ ما يُشكُ فيهِ ، وطلبُ رفعِ الشكِّ في القسمِ المتوسطِ طمعٌ في غيرِ مطمعٍ .

المرتبةُ النانيةُ : النفوسُ : إذْ ببقائِها وحفظِها تدومُ الحياةُ ، وتحصلُ المعرفةُ باللهِ ، فقتلُ النفسِ ـ لا محالةَ ـ مِنَ الكبائرِ ، وإنْ كانَ دونَ الكفرِ ؛ لأنَّ ذلكَ يصدمُ عينَ المقصودِ ، وهاذا يصدمُ وسيلةَ المقصودِ ؛ إذِ الحياةُ الدنيا لا تُرادُ إلا للآخرةِ ، والتوصلُ إليها بمعرفةِ اللهِ تعالىٰ .

ويتلو هاذهِ الكبيرةَ قطعُ الأطرافِ ، وكلُّ ما يفضي إلى الهلاكِ ، حتَّى الضربُ ، وبعضُها أكبرُ مِنْ بعضٍ .

ويقع في هاذه الرتبة تحريم الزنا واللواط ؛ لأنّه لو اجتمع الناس على الاكتفاء بالذكور في قضاء الشهوات. انقطع النسل ، ورفع الوجود (۱) قريب مِنْ قطع الوجود ، وأمّا الزنا. فإنّه لا يفوّت أصل الوجود ، ولكن يشوّش الأنساب ، ويبطل التوارث والتناصر ، وجملة مِن الأمور التي لا ينتظم العيش إلا بها ، بل كيف يتم النظام مع إباحة الزنا ولا ينتظم أمور البهائم ما لم يتميّز الفحل منها بإناث يختص بها عن سائر الفحول ؟! ولذلك ما لم يتميّز الفحل منها بإناث يختص بها عن سائر الفحول ؟! ولذلك لا يتصوّر أن يكون الزنا مباحاً في شرع قصد به الإصلاح .

<sup>(</sup>١) في غير (أ، س): (ودفع الوجود) بدل (ورفع الوجود).

وينبغي أنْ يكونَ الزنا في الرتبةِ دونَ القتلِ ؛ لأنَّهُ ليسَ يفوّتُ دوامَ الوجودِ ، ولا يمنعُ أصلَهُ ، ولكنْ يفوّتُ تمييزَ الأنسابِ ، ويحرّكُ مِنَ الأسبابِ ما يكادُ يفضي إلى التقاتلِ ، وينبغي أنْ يكونَ أشدً مِنَ اللواطِ ؛ لأنَّ الشهوةَ داعيةٌ إليهِ مِنَ الجانبينِ ، فيكثرُ وقوعُهُ ، ويعظمُ أثرُ الضررِ بكثرتِهِ .

\*\*

المرتبةُ الثالثةُ : الأموالُ : فإنها معايشُ الخلْقِ ، فلا يجوزُ تسليطُ الناسِ على تناولِها كيفَ شاؤوا حتَّىٰ بالاستيلاءِ والسرقةِ وغيرِهِما ، بلْ ينبغي أنْ تحفظُ لتبقى ببقائِها النفوسُ ، إلا أنَّ الأموالَ إذا أُخذَتْ . أمكنَ استردادُها ، وإنْ أُكلَتْ . أمكنَ تغريمُها ، فليسَ يعظمُ الأمرُ فيها .

نعمْ ، إذا جرى تناولُها بطريقٍ يعسرُ التداركُ لهُ. . فينبغي أنْ يكونَ ذلكَ مِنَ الكبائرِ ، وذلكَ بأربع طرقِ :

أحدُها : الخفيةُ ، وهيَ السرقةُ ، فإنَّهُ إذا لمْ يطلعْ عليهِ غالباً. . فكيفَ يتداركُ ؟

الثاني: أكلُ مالِ اليتيمِ ، وهاذا أيضاً مِنَ الخفيةِ ، وأعني بهِ في حقّ الوليِّ والقيِّمِ ، فإنَّهُ مؤتمنٌ فيهِ ، وليسَ لهُ خصمٌ سوى اليتيمِ ، وهوَ صغيرٌ لا يعرفهُ ، فتعظيمُ الأمرِ فيهِ واجبٌ ، بخلافِ الغصْبِ ؛ فإنَّهُ ظاهرٌ يعرفُ ، وبخلافِ الخيانةِ في الوديعةِ ؛ فإنَّ المودِعَ خصمٌ فيهِ ينتصفُ لنفسِهِ .

الثالثُ : تفويتُها بشهادةِ الزورِ .

الرابعُ: أخذُ الوديعةِ وغيرِها باليمينِ الغموسِ .

فإنَّ هاذهِ طرقٌ لا يمكنُ فيها التداركُ ، ولا يجوزُ أنْ تختلفَ الشرائعُ في تحريمِها أصلاً ، وبعضُها أشدُّ مِنْ بعضٍ ، وكلُّها دونَ الرتبةِ الثانيةِ المتعلَّقةِ بالنفوس .

وهاذه الأربعة جديرة بأنْ تكونَ مرادة بالكبائرِ ، وإنْ لمْ يُوجبِ الشرعُ الحدَّ في بعضِها ، ولكنْ كثَّرَ الوعيدَ عليها ، وعظَّمَ في مصالحِ الدنيا تأثيرَها .

وأمّا أكلُ الربا.. فليسَ فيه إلا أكلُ مالِ الغيرِ بالتراضي ، مع الإخلالِ بشرطٍ وضعة الشرع ، ولا يبعد أنْ تختلف الشرائع في مثلِهِ ، وإذا لمْ يُجعلِ الغصبُ الذي هو أكلُ مالِ الغيرِ بغيرِ رضاهُ وبغيرِ رضا الشرع مِنَ الكبائرِ.. فأكلُ الربا أكلٌ برضا المالكِ ، ولكنْ دونَ رضا الشرع ، وإنْ عظّمَ الشرعُ الربا بالزجرِ عنهُ.. فقدْ عظّمَ أيضاً الظلم بالغصبِ وغيرِهِ وعظّم الخيانة ، والمصيرُ إلىٰ أنَّ أكلَ دانقِ بالخيانةِ أوِ الغصبِ مِنَ الكبائرِ فيهِ نظرٌ ، وذلكَ واقعٌ في مظنّةِ الشكِّ ، وأكثرُ ميلِ الظنِّ إلىٰ أنَّهُ غيرُ داخلٍ تحتَ الكبائرِ ، بلْ واقعٌ في مظنّةِ الشكِّ ، وأكثرُ ميلِ الظنِّ إلىٰ أنَّهُ غيرُ داخلٍ تحتَ الكبائرِ ، بلْ ينبغي أنْ تختصَّ الكبيرةُ بما لا يجوزُ اختلافُ الشرائعِ فيهِ ؛ ليكونَ ضرورياً في الدين .

فيبقىٰ ممَّا ذكرَهُ أبو طالبِ المكيُّ : القذف ، والشربُ ، والسحرُ ،

ربع المنجيات مورده و دوي دوي

### والفرارُ مِنَ الزحفِ ، وعقوقُ الوالدينِ :

أمّا الشربُ لما يزيلُ العقلَ : فهوَ جديرٌ بأنْ يكونَ مِنَ الكبائرِ ، وقدْ دلّ عليهِ تشديداتُ الشرعِ وطريقُ النظرِ أيضاً ؛ لأنّ العقلَ محفوظةٌ من لا خيرَ في النفسِ دونَ العقلِ ، فإزالةُ العقلِ مِنَ الكبائرِ ، ولكنْ هاذا لا يجري في قطرة مِنَ الخمرِ ، ولا شكّ في أنّهُ لوْ شربَ ماءً فيه قطرةٌ مِنَ الخمرِ . وإنّما هوَ شربُ ماء نبسي ، فالقطرةُ وحدَها في محل الشكّ ، وإيجابُ الشرعِ الحدّ بهِ يدلُّ على تعظيمِ أمرِهِ ، فيعدُّ ذلكَ مِنَ الكبائرِ بالشرع ، وليسَ في القوّةِ البشريّةِ الوقوفُ على جميعِ فيعدُّ ذلكَ مِنَ الكبائرِ بالشرع ، وليسَ في القوّةِ البشريّةِ الوقوفُ على جميعِ أسرارِ الشرع ، فإنْ ثبتَ إجماعٌ في أنّهُ كبيرةٌ . وجبَ الاتباعُ ، وإلا. . فللتوقف فيهِ مجالٌ (١) .

كتأب التوبة

وأمَّا القذفُ: فليسَ فيهِ إلا تناولُ الأعراضِ ، والأعراضُ دونَ الأموالِ في الرتبةِ ولتناولِها مراتبُ ، وأعظمُها التناولُ بالقذفِ بالإضافةِ إلىٰ فاحشةِ الزنا ، وقدْ عظّمَ الشرعُ أمرَهُ ، وأظنُّ ظنّاً غالباً أنَّ الصحابةَ كانوا يعدُّونَ كلَّ ما يجبُ الحدُّ به كبيرة ، فهوَ بهاذا الاعتبارِ لا تكفِّرُهُ الصلواتُ الخمسُ ، وهوَ الذي نريدُهُ بالكبيرةِ الآنِ ، ولكنْ مِنْ حيثُ إنَّهُ يجوزُ أنْ تختلفَ فيهِ وهوَ الذي نريدُهُ بالكبيرةِ الآنِ ، ولكنْ مِنْ حيثُ إنَّهُ يجوزُ أنْ تختلفَ فيهِ

 <sup>(</sup>۱) وقال ابن حجر الهيتمي في «الزواجر» (۳۱۱/۲): (أما شرب الخمر ولو قطرة منها.. فكبيرة إجماعاً).

الشرائعُ فالقياسُ بمجرَّدِهِ لا يدلُّ على كبرِهِ وعظمِهِ ، بلْ كانَ يجوزُ أنْ يردَ الشرعُ بأنَّ العدلَ الواحدَ إذا رأى إنساناً يزني . . فلهُ أنْ يشهدَ عليهِ ، ويُجلدُ المشهودُ عليهِ بمجرَّدِ شهادتِهِ ، فإنْ لمْ تُقبلْ شهادتُهُ . فحدُّهُ ليسَ ضرورياً في مصالحِ الدنيا ، وإنْ كانَ على الجملةِ مِنَ المصالحِ الظاهرةِ الواقعةِ في رتبةِ الحاجاتِ .

فإذاً ؛ هذا أيضاً يلتحقُ بالكبائرِ في حقِّ مَنْ عرفَ حكْمَ الشرعِ ، فأمَّا مَنْ ظنَّ أَنَّ لهُ أَنْ يشهدَ وحدَهُ ، أَوْ ظنَّ أَنَّهُ يساعدُهُ على الشهادة غيرُهُ . فلا ينبغي أنْ يُجعلَ في حقِّهِ مِنَ الكبائرِ .

وأمَّا السحرُ: فإنْ كانَ فيهِ كفرٌ. . فكبيرةٌ ، وإلا . . فعظمُهُ بحسَبِ الضرر الذي يتولَّدُ منهُ ؛ مِنْ هلاكِ نفسٍ ، أوْ مرضٍ ، أوْ غيرِهِ .

وامًّا الفرارُ مِنَ الزحفِ وعقوقُ الوالدينِ : فهاذا أيضاً ينبغي أنْ يكونَ مِنْ حيثُ القياسُ في محلِّ التوقُّفِ ، وإذا قُطِعَ بأنَّ سبَّ الناسِ بكلِّ شيءِ سوى الزنا وضرْبَهُمْ والظلمَ لهُمْ بغضبِ أموالِهِمْ وإخراجِهِمْ مِنْ مساكنِهِمْ وبلادِهِمْ وإجلائِهِمْ مِنْ أوطانِهِمْ ليسَ مِنَ الكبائرِ ؛ إذْ لمْ يُنقلُ ذلكَ في السبعَ عشرةَ كبيرةً ، وهوَ أكثرُ ما قيلَ فيهِ . . فالتوقُّفُ في هاذا أيضاً غيرُ بعيدٍ ، ولكنَّ الحديثَ يدلُّ علىٰ تسميتِهِما كبيرةً ، فلتُلحقْ بالكبائرِ .

فإذاً ؛ رجع حاصلُ الأمرِ إلىٰ أنّا نعني بالكبيرةِ : ما لا تكفّرُهُ الصلواتُ الخمسُ بحكمِ الشرع ، وذلكَ ممّا انقسمَ إلىٰ ما عُلِمَ أنّهُ لا تكفّرُهُ قطعاً ، وإلىٰ ما يُتبعَي أنْ تكفّرَهُ ، وإلىٰ ما يُتوقّفُ فيهِ ، والمتوقّفُ فيه بعضُهُ مظنونٌ بالنفي والإثباتِ ، وبعضُهُ مشكوكٌ فيهِ ، وهوَ شكّ لا يزيلُهُ إلا نصُ كتابٍ أو سنّةٍ ، وإذْ لا مطمعَ فيهما . . فطلبُ رفع الشكّ فيهما محالٌ .

فإنْ قلتَ : فهاذا إقامةُ برهانِ على استحالةِ معرفةِ حدِّها ، فكيفَ يَرِدُ الشرعُ بما يستحيلُ معرفةُ حدِّهِ ؟

فاعلمْ: أنَّ كلَّ ما لا يتعلَّقُ بهِ حكْمٌ في الدنيا فيجوزُ أنْ يتطرَّقَ إليهِ الإبهامُ ؛ لأنَّ دارَ التكليفِ هي دارُ الدنيا ، والكبيرةُ على الخصوصِ لا حكم لها في الدنيا مِنْ حيثُ إنَّها كبيرةٌ ، بلْ كلُّ موجباتِ الحدودِ معلومةٌ بأسمائِها ؛ كالسرقةِ والزنا وغيرِهِما ، وإنَّما حكمُ الكبيرةِ أنَّ الصلواتِ الخمسَ لا تكفِّرُها ، وهاذا أمرٌ يتعلَّقُ بالآخرةِ ، والإبهامُ أليقُ بهِ ؛ حتَّىٰ لخمسَ لا تكفِّرُها ، وهاذا أمرٌ يتعلَّقُ بالآخرةِ ، والإبهامُ أليقُ بهِ ؛ حتَّىٰ يكونَ الناسُ على وَجَلِ وحذرِ ، فلا يتجرؤونَ على الصغائرِ اعتماداً على الصلواتِ الخمسِ ، وكذلكَ اجتنابُ الكبائرِ يكفِّرُ الصغائرَ بموجبِ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِن تَجْتَرِبُوا حَكَبَابِرَ مَا أَنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيَّنَاتِكُمُ ﴾ .

ولكنَّ اجتنابَ الكبيرةِ إنَّما يكفِّرُ الصغيرةَ إذا اجتنبَها معَ القدرةِ والإرادةِ ، كمَنْ يتمكَّنُ مِنِ امرأةٍ ومِنْ مواقعتِها ، فيكفُّ نفسَهُ عنِ الوقاعِ ويقتصرُ علىٰ نظرٍ أو لمس ؛ فإنَّ مجاهدة نفسِهِ في الكفِّ عنِ الوقاعِ أَشدُّ تأثيراً في تنويرِ قلبِهِ مِنْ إقدامِهِ على النظرِ في إظلامِهِ ، فهاذا معنى تكفيرِهِ ، فإنْ كانَ عنيناً ، أو لم يكنِ امتناعُهُ إلا بالضرورةِ للعجزِ ، أوْ كانَ قادراً ولكنِ امتنعَ لخوفِ أمرِ آخرَ . فهاذا لا يصلحُ للتكفيرِ أصلاً .

وكلُّ مَنْ لا يشتهي الخمرَ بطبعِهِ ، ولوْ أُبيحَ لهُ. . لما شربَهُ ؛ فاجتنابُهُ لا يكفِّرُ عنهُ الصغائرَ التي هيَ مِنْ مقدِّماتِهِ ؛ كسماع الملاهي والأوتارِ .

نعم ، مَنْ يشتهي الخمرَ وسماعَ الأوتارِ ، فيمسكُ نفسَهُ بالمجاهدةِ عنِ الخمرِ ، ويطلقُها في السماعِ . . فمجاهدةُ النفسِ بالكفِّ ربَّما تمحو عنْ قلبِهِ إلظلمةَ التي ارتفعَتْ إليهِ مِنْ معصيةِ السماع .

وكلُّ هاذهِ أحكامٌ أخرويَّةٌ يجوزُ أنْ يبقىٰ بعضُها في محلِّ الشكِّ ، وتكونَ مِنَ المتشابهاتِ ، ولا يُعرفُ تفصيلُها إلا بالنصِّ ، ولمْ يردِ النصُّ بعددٍ ولا حدِّ جامع ، بلُ وردَ بألفاظِ متفرِّقةٍ مختلفةٍ ، فقدْ روىٰ أبو هريرة رضيَ اللهُ عنهُ أنَّهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ قالَ : « الصلاةُ إلى الصلاةِ كفارةٌ ، ورمضانُ إلىٰ رمضانَ كفارةٌ ، إلا مِنْ ثلاثِ : إشراكِ باللهِ ، وتركِ السنَّةِ ، ونكثِ الصفقةِ » ، قيلَ : وما تركُ السنَّةِ ؟ قالَ : « الخروجُ مِنَ الجماعةِ ، ونكثِ الصفقةِ أنْ يبايع رجلاً ثمَّ يخرجَ عليهِ بالسيفِ يقاتلُهُ »(١) ، فهاذا

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في « المسند » ( ٢٢٩/٢ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ٢٥٩/٤ ) .

ربع المنجيات محمد محمد محمد المنجيات

وأمثالُهُ مِنَ الألفاظِ لا يحيطُ بالعددِ كلِّهِ ، ولا يدلُّ علىٰ حدِّ جامعٍ ، فيبقىٰ ــ لا محالةَ ـ مبهماً .

فإنْ قلتَ : الشهادةُ لا تُقبلُ إلا ممَّنْ يجتنبُ الكبائرَ ، والورعُ عنِ الصغائرِ ليسَ شرطاً في قبولِ الشهادةِ ، وهاذا مِنْ أحكام الدنيا .

فاعلم : أنَّا لا نخصِّصُ ردَّ الشهادةِ بالكبائرِ ، فلا خلافَ في أنَّ مَنْ يسمعُ الملاهي ، ويلبسُ الديباجَ ، ويتختَّمُ بخاتمِ الذهبِ ، ويشربُ مِنْ أواني الذهبِ والفضةِ . . لا تقبلُ شهادتُهُ ، ولمْ يذهبْ أحدٌ إلىٰ أنَّ هاذهِ الأمورَ مِنَ الكبائر .

وقالَ الشافعيُّ رضيَ اللهُ عنهُ : ( إذا شربَ الحنفيُّ النبيذَ. . حددتُهُ ولمْ أردَّ شهادتَهُ ) ، فقدْ جعلَهُ كبيرةً بإيجابِ الحدِّ عليهِ ، ولمْ يردَّ بهِ الشهادة ، فدلَّ على أنَّ الشهادة نفياً وإثباتاً لا تدورُ على الصغائرِ والكبائرِ .

بلُ كلُّ الذنوبِ تقدحُ في العدالةِ ، إلا ما لا يخلو الإنسانُ عنهُ غالباً بضرورةِ مجاري العاداتِ ؛ كالغيبةِ ، والتجسُّسِ ، وسوءِ الظنِّ ، والكذبِ في بعضِ الأقوالِ ، وسماعِ الغيبةِ ، وتركِ الأمرِ بالمعروفِ والنهي عنِ المنكرِ ، وأكلِ الشبهاتِ ، وسبِّ الولدِ والغلامِ ، وضربِهِما بحكم الغضبِ زائداً علىٰ حدِّ المصلحةِ ، وإكرامِ السلاطينِ الظلمةِ ، ومصادقةِ الفجَّارِ ، والتكاسلِ عنْ تعليمِ الأهلِ والولدِ جميعَ ما يحتاجونَ إليهِ مِنْ أمرِ الدينِ ؛

فهاذه ذنوب لا يُتصوَّرُ أَنْ ينفكَ الشاهدُ عَنْ قليلِها أَوْ كثيرِها إلا بأَنْ يعتزلَ الناسَ ، ويتجرَّدَ لأمرِ الآخرةِ ، ويجاهدَ نفسَهُ مدَّةً ، بحيثُ يبقىٰ علىٰ سجيتِهِ (۱) مع المخالطة بعدَ ذلكَ ، ولوْ لمْ يُقبلْ إلا قولُ مثلهِ . لعزَّ وجودُهُ ، وبطلَتِ الأحكامُ والشهاداتُ ، وليسَ لبسُ الحريرِ ، وسماعُ الملاهي ، واللعبُ بالنردِ ، ومجالسةُ أهلِ الشَّرْبِ في وقتِ الشربِ ، والخلوةُ بالأجنبياتِ ، وأمثالُ هاذهِ الصغائرِ . مِنْ هاذا القبيلِ ، فإلىٰ مثلِ هاذا المنهاجِ ينبغي أَنْ يُنظرَ في قبولِ الشهادةِ وردِّها ، لا إلى الكبيرةِ والصغيرةِ .

ثمَّ آحادُ هاذهِ الصغائرِ التي لا تُردُّ الشهادةُ بها. . لوْ واظبَ عليها لأثَّرَتُ في ردِّ الشهادةِ ؛ كمنِ اتخذَ الغيبةَ وثلْبَ الناسِ عادةً ، وكذلكَ مجالسةُ الفجَّار ومصادقتُهُمْ .

والصغيرةُ تكبرُ بالمواظبةِ ؛ كما أنَّ المباحَ يصيرُ صغيرةً بالمواظبةِ ، كاللعبِ بالشطرنج ، والترنُّمِ بالغناءِ على الدوامِ ، وغيرِهِ .

فهنذا بيانُ حكم الصغائرِ والكبائرِ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في غير (أ): (سمته) بدل (سجيته).

ربع المنجيات موسود مورود مورود

# بيان كيفت توزع الدّرجات والدّركات في الآخسرة على الحسنات والسّيئات في الدّنيا

اعلمْ: أنَّ الدنيا مِنْ عالمِ الملكِ والشهادةِ ، والآخرةَ مِنْ عالمِ الغيبِ والملكوتِ ، وأعني بالدنيا : حالتكَ قبلَ الموتِ ، وبالآخرةِ : حالتكَ بعدَ الموتِ ، فدنياكَ وآخرتُكَ صفاتُكَ وأحوالُكَ ، يسمَّى القريبُ الداني منها دنيا ، والمتأخِّرُ آخرةً .

ونحنُ الآنَ نتكلَّمُ مِنَ الدنيا في الآخرةِ ، فإنَّا الآنَ في الدنيا وهيَ عالمُ الملكِ ، وغرضُنا شرحُ الآخرةِ وهيَ عالمُ الملكوتِ ، ولا يُتصوَّرُ شرحُ عالمِ الملكوتِ في عالمِ الملكِ إلا بضربِ الأمثالِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَتِلْكَ الْمَثْلُ نَضْرِبُهَ اللّهَ الملكِ إلا بضربِ الأمثالِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثُلُ نَضْرِبُهِ اللّهَ اللّهُ عالمَ الملكِ اللّهَ مُثَلُ نَضْرِبُه اللّهَ اللّهُ عالمَ الملكوتِ ، ولذلكَ قالَ صلّى الله عليهِ وسلّمَ : نومٌ بالإضافةِ إلىٰ عالمِ الملكوتِ ، ولذلكَ قالَ صلّى الله عليهِ وسلّمَ : «الناسُ نيامٌ ، فإذا ماتوا . انتبهوا »(١) ، وما سيكونُ في اليقظةِ لا يتبيّنُ لكَ في النوم إلا بضربِ الأمثالِ المحوجةِ إلى التعبيرِ ، فكذلكَ ما سيكونُ في النوم ألا بضربِ الأمثالِ المحوجةِ إلى التعبيرِ ، فكذلكَ ما سيكونُ في

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ العراقي: (لم أجده مرفوعاً، وإنما يعزىٰ إلىٰ علي بن أبي طالب)، قال الحافظ الزبيدي: (وهكذا أورده الشريف الموسوي في «نهج البلاغة» من كلام أمير المؤمنين، وذكره أبو نعيم في «الحلية» [۷/ ۵۲] في ترجمة سفيان الثوري). «إتحاف» (۸/ ۵۶۸).

يقظةِ الآخرةِ لا يتبيَّنُ في نومِ الدنيا إلا في كسوةِ الأمثالِ ، وأعني بكسوةِ الأمثالِ ، وأعني بكسوةِ الأمثالِ : ما تعرفُهُ مِنْ علم التعبيرِ (١) .

ويكفيكَ منهُ إِنْ كنتَ فطناً ثلاثةُ أمثلةٍ :

كتاب التوبة

فقدْ جاءَ رجلٌ إلى ابنِ سيرينَ (٢) فقالَ : رأيتُ كأنَّ في يدي خاتماً أختمُ بهِ أفواهَ الرجالِ وفروجَ النساءِ ، فقالَ : إنَّكَ مؤذِّنٌ تؤذِّنُ في رمضانَ قبلَ طلوع الفجرِ ، قالَ : صدقتَ .

وجاءَ رجلٌ آخرُ فقالَ : رأيتُ كأنِّي أصبُّ الزيتَ في الزيتونِ ، فقالَ : إنْ كانَ تحتكَ جاريةٌ اشتريتها . ففتُشْ عنْ حالِها ؛ فإنَّها أُمُّكَ سُبِيَتْ في كانَ تحتكَ جاريةٌ اشتريتها . ففتُشْ عنْ حالِها ؛ فإنَّها أُمُّكَ سُبِيَتْ في صغرِكَ ؛ لأنَّ الزيتونَ أصلُ الزيتِ ، فهوَ ردُّ إلى الأصلِ ، فنظرَ ، فإذا جاريتُهُ كانَتْ أُمَّهُ وقدْ سبيَتْ في صغرهِ .

وقالَ لهُ آخرُ : رأيتُ كأنِّي أقلَّدُ الدرَّ في أعناقِ الخنازيرِ ، فقالَ : إنَّكَ تعلِّمُ الحكمةَ غيرَ أهلِها ، فكانَ كما قالَ .

والتعبيرُ مِنْ أُوَّلِهِ إلىٰ آخرِهِ مثالٌ يعرِّفُكَ طريقَ ضربِ الأمثالِ ، وإنَّما نعني بالمثالِ أَداءَ المعنىٰ في صورةٍ إنْ نُظِرَ إلىٰ معناهُ. . وُجِدَ صادقاً ، وإن نُظِرَ إلىٰ صورتِهِ . وُجِدَ كاذباً ، فالمؤذِّنُ إنْ نظرَ إلىٰ صورةِ الخاتمِ والختْم بهِ على إلىٰ صورةِ الخاتمِ والختْم بهِ على

<sup>(</sup>١) انظر للمصنف « مشكاة الأنوار » ( ص٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) التابعي البصري الثقة ، رأس المعبرين رحمه الله تعالىٰ ، وكان يضاهي الحسن في علمه وورعه ، وفيه القول المشهور الذي يستدل به علىٰ ( أو ) للتخيير : جالس الحسن أو ابن سيرين . « إتحاف » ( ٥٤٨/٨ ) .

الفروجِ.. رآهُ كاذباً ؛ فإنَّهُ لمْ يختمْ بهِ قطُّ ، وإنْ نظرَ إلىٰ معناهُ.. وجدَهُ صادقاً ؛ إذْ قدْ صدرَ منهُ روحُ الختمِ ومعناهُ ، وهوَ المنعُ الذي يرادُ الختمُ لهُ .

كتاب التوبة

وليسَ للأنبياءِ أَنْ يتكلَّموا معَ الخلْقِ إلا بضربِ الأمثالِ ؛ لأنَّهُمْ كُلِّفوا أَنْ يكلِّموا الناسَ على قدْرِ عقولِهِمْ ، وقدْرُ عقولِهِمْ أَنَّهُمْ في النومِ ، والنائمُ لا يُكشفُ لهُ عنْ شيءِ إلا بمثالٍ ، فإذا ماتوا. . انتبهوا وعرفوا أنَّ المثلَ صادقٌ .

ولذلكَ قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم : « قلبُ المؤمنِ بينَ إصبعينِ مِنْ أصابعِ الرحملنِ »(١) ، وهوَ مِنَ المثالِ الذي لا يعقلُهُ إلا العالمونَ ، فأمَّا الجاهلُ. . فلا يجاوزُ قدْرُهُ ظاهرَ المثالِ ؛ لجهلِهِ بالتفسيرِ الذي يُسمَّىٰ تأويلاً ؛ كما يُسمَّىٰ تفسيرُ ما يُرىٰ مِنَ الأمثلةِ في النومِ تعبيراً ، فيثبتُ للهِ تعالىٰ يداً وإصبعاً ، تعالى اللهُ عنْ قولِهِ علوّاً كبيراً .

وكذلكَ في قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ اللهَ خلقَ آدمَ على صورتِهِ »(٢) ، فإنَّه لا يفهمُ مِنَ الصورةِ إلا اللونَ والشكلَ والهيئةَ ، فيثبتُ للهِ تعالىٰ مثلَ ذلكَ ، تعالى اللهُ عنْ قولِهِ علواً كبيراً .

ومِنْ هاهنا زلَّ مَنْ زلَّ في صفاتِ الإلهيَّةِ ، حتَّىٰ في الكلامِ ، وجعلوهُ صوتاً وحرفاً ، إلىٰ غيرِ ذلكَ مِنَ الصفاتِ ، والقولُ فيهِ يطولُ .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۵۶).

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲۱۲/۱۱۱)، وبيَّن بعض سرَّه في «مشكاة الأنوار» (ص٥٩)،
 وسيأتي قريباً الحديث عنه .

وكذلك قد يرد في أمرِ الآخرةِ ضربُ أمثلةٍ يكذّبُ بها الملحدُ ؛ لجمودِ نظرِهِ على ظاهرِ المثالِ ، وتناقضِهِ عندَهُ ؛ كقولِهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ : « يُؤتى بالموتِ يومَ القيامةِ في صورةِ كبشِ أملحَ فيذبحُ »(١) ، فيثورُ الملحدُ الأحمـ قُ ويكـ ذب به ، ويستـ دلُّ به على كذبِ الأنبياءِ ، ويقـولُ : يا سبحانَ اللهِ ! الموتُ عرضٌ ، والكبشُ جسمٌ ، فكيفَ ينقلبُ العرضُ جسماً ؟ وهلْ هاذا إلا محالٌ ؟!

ولكنَّ اللهُ تعالىٰ عزلَ هؤلاءِ الحمقىٰ عنْ معرفةِ أسرارِهِ فقالَ : ﴿ وَمَا يَعْقِلُهُ الْعَكِلِمُونَ ﴾ ولا يدري المسكينُ أنَّ مَنْ قالَ : رأيتُ في منامي أنَّهُ جِيءَ بكبشٍ ، وقيلَ : هاذا هوَ الوباءُ الذي في البلدِ ، وذبحَ ، فقالَ المعبِّرُ : صدقتَ ، والأمرُ كما رأيتَ ، وهاذا يدلُّ علىٰ أنَّ هاذا الوباءَ ينقطعُ ولا يعودُ قطَّ ؛ لأنَّ المذبوحَ وقعَ اليأسُ عنهُ .

فإذاً ؛ المعبِّرُ صادقٌ في تعبيرِهِ (٢) ، وهوَ صادقٌ في رؤيتِهِ ، وترجعُ حقيقتُهُ إلىٰ أنَّ الملكَ الموكَّلَ بالرؤيا \_ وهوَ الذي يُطْلِعُ الأرواحَ عندَ النومِ علىٰ ما في اللوحِ المحفوظِ \_ عرَّفَهُ ما في اللوحِ المحفوظِ بمثالٍ ضربَهُ لهُ ؛ لأنَّ النائمَ إنَّما يحتملُ المثالَ ، فكانَ مثالُهُ صادقاً ، وكانَ معناهُ صحيحاً .

فالرسلُ أيضاً إنَّما يكلِّمونَ الناسَ في الدنيا ، وهيَ بالإضافةِ إلى الآخرةِ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ٤٧٣٠ ) ، ومسلم ( ٢٨٤٩ ) .

<sup>(</sup>٢) في غير ( د ، س ) : ( في تصديقه ) بدل (في تعبيره ) .

نومٌ ، فيوصلونَ المعانيَ إلىٰ أفهامِهِمْ بالأمثلةِ ؛ حكمةً مِنَ اللهِ ، ولطفاً بعبادِهِ ، وتيسيراً لإدراكِ ما يعجزونَ عنْ إدراكِهِ دونَ ضربِ المثلِ ، فقولُهُ : " يُؤتىٰ بالموتِ في صورةِ كبشٍ أملحَ " مثالٌ ضربَهُ ليوصلَ إلى الأفهامِ حصولَ اليأسِ مِنَ الموتِ ، وقدْ جُبلَتِ القلوبُ على التأثرُ بالأمثلةِ ، وثبوتُ المعاني فيها بواسطتِها ، ولذلكَ عبَرَ القرآنُ بقولِهِ : ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ عنْ نهايةِ القدرةِ ، وعبَّرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بقولِهِ : " قلبُ المؤمنِ بين إصبعينِ مِنْ المقدرةِ ، وعبَّرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بقولِهِ : " قلبُ المؤمنِ بين إصبعينِ مِنْ أصابعِ الرحمانِ "(١) عنْ سرعةِ التقليبِ ، وقدْ أشرنا إلىٰ حكمةِ ذلكَ في كتابِ قواعدِ العقائدِ مِنْ دبعِ العباداتِ ، فلنرجعِ الآنَ إلى الغرضِ .

فالمقصودُ: أنَّ تعريفَ توزُّعِ الدرجاتِ والدركاتِ على الحسناتِ والسيئاتِ لا يمكنُ أنْ يفهمَ إلا بضربِ الأمثالِ ، فليُفهمْ مِنَ المثالِ الذي نضربُهُ معناهُ لا صورتهُ ، فنقولُ :

الناسُ في الآخرةِ ينقسمونَ أصنافاً ، وتتفاوتُ درجاتُهُمْ ودركاتُهُمْ في السعادةِ والشقاوةِ تفاوتاً لا يدخلُ تحتَ الحصرِ ، كما تفاوتوا في سعادةِ الدنيا وشقاوتِها ، ولا تفارقُ الآخرةُ الدنيا في هاذا المعنى أصلاً ألبتةَ ؛ فإنَّ مدبِّرَ الملكِ والملكوتِ واحدٌ لا شريكَ لهُ ، وسنَّتُهُ الصادرةُ عنْ إرادتِهِ الأزليَّةِ مطردةٌ لا تبديلَ لها ، إلا أنَّا إنْ عجزنا عنْ إحصاءِ آحادِ الدرجاتِ. . فلا نعجزُ عنْ إحصاءِ الأجناس ، فنقولُ :

<sup>(</sup>١) تقدم قريباً .

ربع المنجبات

الناسُ في الآخرةِ ينقسمونَ بالضرورةِ إلىٰ أربعةِ أقسامٍ: هالكينَ، ومعذَّبينَ، وناجينَ، وفائزينَ (١).

ومثالُهُ في الدنيا: أَنْ يستوليَ مَلكٌ مِنَ الملوكِ على إقليم ، فيقتلَ بعضَهُمْ فَهُمُ الهالكونَ ، ويعذّب بعضَهُمْ مدَّةً ولا يقتلَهُمْ فهُمُ المعذّبونَ ، ويخليَ بعضَهُمْ فهُمُ الفائزونَ .

فإنْ كانَ الملكُ عادلاً. لم يقسمهُم كذلكَ إلا باستحقاقٍ ، فلا يقتلُ إلا جاحداً لاستحقاقِهِ الملكَ ، معانداً له في أصلِ الدولةِ ، ولا يعذّبُ إلا مَنْ قصَّرَ في خدمتِهِ مع الاعترافِ بملكِهِ وعلوِّ درجتِهِ ، ولا يخلي إلا معترفاً له برتبةِ الملكِ لكنّهُ لم يقصّر ليعذّبَ ولم يخدم ليخلع عليهِ ، ولا يخلع الاعلى في مَنْ أبلي عذْرَهُ في الخدمةِ والنصرةِ (٢) .

ثمَّ ينبغي أَنْ تكونَ خِلَعُ الفائزينَ متفاوتةَ الدرجاتِ بحسَبِ درجاتِ خدمتِهِمْ ، وإهلاكُ الهالكينَ إمَّا تخفيفاً بحزِّ الرقبةِ ، أَوْ تنكيلاً بالمُثْلةِ بحسَبِ

<sup>(</sup>۱) لأنهم لا يخلون عن سعادة أو شقاوة ، والشقاوة إن كانت بالشرك والكفر وجحود صفات الربوبية . . فهم الهالكون ، فإن كان مع وجود الإقرار بالربوبية نوع عصيان ومخالفة . . فهم المعذبون ، والسعادة إن كانت بالإيمان بالله وبما جاء به الرسل . . فهم الناجون ، فإن كان مع ذلك نبذ الدنيا وإقبال على الله بالكلية . . فهم الفائزون ، فهذا وجه الحصر في الأقسام المذكورة . « إتحاف » ( ٨/ ٥٥١) .

<sup>(</sup>٢) أبلىٰ في قوله: (أبلىٰ عذره) بمعنىٰ أظهر ؛ كما يقال: فلان أبلىٰ في الحرب؛ أي: أظهر بأسه ، وقال المطرِّزي في « المغرب » (ب ل ي): (وقوله: أبلىٰ عذره إلا أنه مجارف ؛ أي: اجتهد في العمل إلا أنه مجدود غير مرزوق).

درجاتِ معانداتِهِمْ ، وتعذيبُ المعذّبينَ في الخفّةِ والشدّةِ ، وطولِ المدّةِ وقصرِها ، واتحادِ أنواعِها واختلافِها . بحسبِ درجاتِ تقصيرِهِمْ ، فتنقسمُ كُلُّ رتبةٍ مِنْ هاذهِ الرتبِ إلى درجاتٍ لا تحصى ولا تنحصرُ ، فكذلكَ فافهمْ أنَّ الناسَ في الآخرةِ هاكذا يتفاوتونَ ؛ فمِنْ هالكِ ، ومِنْ معذّبِ مدّةً ، ومِنْ ناج يحلُّ في دارِ السلامةِ ، ومِنْ فائزِ .

كتاب التوبة

والفائزونَ ينقسمونَ إلىٰ مَنْ يحلونَ في جناتِ عدنٍ ، أوْ جناتِ المأوىٰ ، أوْ جناتِ المأوىٰ ، أوْ جناتِ الفردوسِ ، والمعذّبونَ ينقسمونَ إلىٰ مَنْ يُعذّبُ قليلاً ، وإلىٰ مَنْ يُعذّبَ ألفَ سنةٍ إلىٰ سبعةِ آلافِ سنةٍ ، وذلكَ آخرُ مَنْ يخرجُ مِنَ النارِ كما وردَ في الخبر (۱) ، وكذلكَ الهالكونَ الآيسونَ مِنْ رحمةِ اللهِ تتفاوتُ دركاتُهُمْ ، وهاذهِ الدرجاتُ والدركاتُ بحسبِ اختلافِ الطاعاتِ والمعاصي ، فلنذكرْ كيفيّةَ توزُّعِها عليها .



<sup>(</sup>۱) هنذا المعنىٰ عند صاحب «القوت» (۲/ ۱۵۰) ولفظه: (وقد جاء في الخبر: « آخر من يخرج من النار وهو أيضاً آخر من يدخل الجنة » ، فلعله ـ والله أعلم ـ بعد سبعة آلاف سنة ) ، وكان قد روىٰ قبله خبراً عن أبي سعيد الخدري أو غيره من الصحابة كما ذكر: (والله ؛ لا يخرج عبد من النار بعد أن دخلها حتىٰ يقيم فيها سبعة آلاف سنة ) .

وحديث «آخر من يدخل الجنة» دون ذكر المدة عند مسلم ( ١٨٧ ) ، وجاء عند الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ( ص١٣٩ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً : « وأطولهم مكثاً فيها مثل الدنيا من يوم خلقت إلىٰ يوم أقتت ، وذلك سبعة آلاف سنة » .

### أمَّا الرتبةُ الأولىٰ : وهيَ الهُلاَّكُ :

ونعني بالهُلاَّكِ : الآيسينَ مِنْ رحمةِ اللهِ تعالىٰ ؛ إذِ الذي قتلَهُ الملكُ في المثالِ الذي ضربناهُ أيسَ مِنْ رضا الملكِ وإكرامِهِ ، فلا تغفُلْ عنْ معاني المثالِ .

وهانم الدرجة لا تكون إلا للجاحدين والمعرضين ، المتجرّدين للدنيا ، المكذّبين بالله ورسله وكتبه ؛ فإنّ السعادة الأخرويّة في القرْبِ مِن الله والنظرِ إلى وجهه ، وذلك لا يُنالُ أصلاً إلا بالمعرفة التي يعبّرُ عنها بالإيمانِ والتصديق ، والجاحدون هم المنكرون ، والمكذّبون هم الآيسون مِنْ والتصديق ، والجاحدون هم الذين يكذّبون بربّ العالمين وبأنبيائه ورحمة الله تعالى أبد الآباد ، وهم الذين يكذّبون بربّ العالمين وبأنبيائه والمرسلين ، وهم عن ربّهم يومئذ محجوبون لا محالة ، وكلُّ محجوب عن محبوبه فمحولٌ بينه وبين ما يشتهيه ، فهو ـ لا محالة ـ يكون محترقاً مع جهنّم بنار الفراق .

ولذلكَ قالَ العارفونَ : ( ليسَ خوفُنا مِنْ نارِ جهنَّمَ ، ولا رجاؤُنا للحورِ العين ، وإنَّما مطلبُنا اللقاءُ ، ومهربُنا مِنَ الحجابِ فقطْ )(١) .

وقالوا : مَنْ يعبدُ اللهَ لعوضٍ. . فهوَ لثيمٌ ؛ كأنْ يعبدَهُ لطلبِ جنَّتِهِ أَوْ

<sup>(</sup>۱) وهاذا كقول علي بن الموفق الذي رواه البيهقي في « الشعب » ( ٤٢٧ ) : ( اللهمَّ ؛ إن كنت تعلم أني أعبدك خوفاً من نارك ، فعذبني بها ، وإن كنت تعلم أني أعبدك حبّاً مني لجنتك وشوقاً إليها . . فاحرمنيها ، وإن كنت تعلم أني إنما أعبدك حبّاً مني لك وشوقاً إلى وجهك الكريم . . فأبحنيه مرَّة واصنع ما شئت ) .

كتاب النوبة

لخوف نارِه ، بلِ العارفُ يعبدُهُ لذاتِه ، فلا يطلبُ إلا ذاته فقط ، فأمّا الحورُ العينُ والفواكه . فقد لا يتقيها ؛ إذْ نارُ الفراقِ العينُ والفواكة . فقد لا يتقيها ؛ إذْ نارُ الفراقِ إذا استولَت . ربّما غلبَتِ النارَ المحرقة للأجسام ، فإنّ نارَ الفراقِ هي نارُ اللهِ الموقدة ، التي تطلعُ على الأفئدة ، ونارُ جهنّم لا شغلَ لها إلا مع الأجسام، وألمُ الأجسام يستحقرُ مع ألم الفؤادِ ، ولذلكَ قيلَ (١): [من المنسر] فَفِي فُؤادِ ٱلمُحِبِّ نارُ جَوى الحَوى أَحَبُ نارِ ٱلْجَحِيم أَبْرَدُها

ولا ينبغي أنْ تنكرَ هاذا في عالمِ الآخرةِ ؛ إذْ لهُ نظيرٌ مشاهدٌ في عالمِ الدنيا ، فقدْ رُئِيَ مَنْ غلبَ عليهِ الوجدُ فعدا على النارِ ، وعلى أصولِ القصبِ الجارحةِ للقدمِ ، وهوَ لا يحسُّ بهِ لفرطِ غلبةِ ما في قلبه (٢) ، وترى الغضبانَ يستولي عليهِ الغضبُ في القتالِ ، فتصيبُهُ جراحاتٌ وهوَ لا يشعرُ بها في الحالِ ؛ لأنَّ الغضبَ نارٌ في القلبِ ، قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : الغضبُ قطعةٌ مِنَ النارِ »(٣) .

واحتراقُ الفؤادِ أَشْدُ منِ احتراقِ الأجسادِ ، والأَشْدُ يبطلُ الإحساسَ بالأضعفِ كما تراهُ ، فليس التألُمُ مِنَ النارِ والسيفِ إلا مِنْ حيثُ إنَّهُ يفرِّقُ بينَ

<sup>(</sup>۱) البيت للمتنبي ، في « ديوانه بشرح العكبري » ( ۲۹٦/۱ ) .

 <sup>(</sup>۲) وهو أبو الحسين النوري ، وقد روى قصته الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٥/ ٣٤٢ ) ،
 والقشيري في « الرسالة » ( ص ٥٠٤ ) ، وأوردها الطوسي في « اللمع » ( ص ٣٦٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ( ٢١٩١ ) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه بلفظ : « ألا وإن
 الغضب جمرة في قلب ابن آدم . . . » .

ب التوبة محمد محمد محمد وبع المنجيات

جزأينِ يرتبطُ أحدُهُما بالآخرِ برابطةِ التأليفِ الممكنِ في الأجسامِ ، فالذي يفرِّقُ بينَ القلبِ وبينَ محبوبِهِ المرتبطِ بهِ برابطةِ تأليفٍ أشدَّ إحكاماً مِنْ تأليفِ الشجسامِ . . فهوَ أشدُّ إيلاماً إنْ كنتَ مِنْ أربابِ البصائرِ وأربابِ القلوب .

ولا يبعدُ ألا يدركَ مَنْ لا قلبَ لهُ شدَّة هاذا الألم ، ويستحقره بالإضافة إلى ألم الجسم ، فالصبيُّ لوْ خيًر بينَ ألم الحرمانِ عنِ الكرةِ والصولجانِ وبينَ ألم الحرمانِ عن رتبةِ وبينَ ألم الحرمانِ عن رتبةِ السلطانِ . لمْ يحسَّ بألم الحرمانِ عن رتبةِ السلطانِ أصلاً ، ولمْ يعدَّ ذاكَ ألماً ، بلْ قالَ : العدو في الميدانِ مع الصولجانِ أحبُّ إليَّ مِنْ سريرِ ألفِ سلطانٍ مع الجلوسِ عليهِ ، بلْ مَنْ تغلبهُ الصولجانِ أحبُّ إليَّ مِنْ الهريسةِ والحلواءِ وبينَ فعلٍ جميلٍ يقهرُ بهِ الأعداءَ ويفرحُ بهِ الأصدقاءَ . . لآثرَ الهريسةَ والحلواءَ .

وهاذا كلُّهُ لفقدِ المعنى الذي بوجودِهِ يصيرُ الجاهُ محبوباً ، ووجودِ المعنى الذي بوجودِهِ يصيرُ الطعامُ لذيذاً ، وذلكَ لمَنِ استرقَّتُهُ صفاتُ البهائمِ والسباعِ ، ولمْ تظهرْ فيهِ صفاتُ الملائكةِ التي لا يناسبُها ولا يلذُّ لها إلا القربُ مِنْ ربِّ العالمينَ ، ولا يؤلمُها إلا البعدُ والحجابُ .

وكما لا يكونُ الذوقُ إلا في اللسانِ والسمعُ إلا في الآذانِ.. فلا تكونُ هاذهِ الصفةُ إلا في القلبِ ، فمَنْ لا قلبَ لهُ ليسَ لهُ هاذا الحسُّ ، كمَنْ لا سمعَ لهُ ولا بصرَ ليسَ لهُ لذَّةُ الألحانِ ، وحسنُ الصور والألوانِ .

كتاب التوية

وليسَ لكلِّ إنسانٍ قلبٌ ، ولوْ كانَ. . لما صحَّ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ ، فجعلَ مَنْ لمْ يتذكَّرْ بالقرآنِ مفلساً مِنَ القلب ، ولستُ أعني بالقلبِ هـُـذا الذي تكتنفُهُ عظامُ الصدرِ مِنْ عالم الخلقِ ، بلْ أعني بهِ السرَّ الذي هوَ مِنْ عالم الأمرِ ، وهنذا اللحمُ الذي هوَ مِنْ عالم الخلق عرشُهُ ، والصدرُ كرسيُّهُ (١) ، وسائرُ الأعضاءِ عالمُهُ ومملكتُهُ ، وللهِ الخلْقُ والأمرُ جميعاً ، ولكنَّ ذلكَ السرَّ الذي قالَ اللهُ تعالىٰ فيهِ : ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ اللَّهِ وَا مِنْ أَمْدِ رَبِّي ﴾ هوَ الملكُ والأميرُ ؛ لأنَّ بينَ عالم الأمرِ وبينَ عالم الخلقِ ترتيباً ، وعالمُ الأمرِ أميرٌ على عالم الخلقِ ، وهيَ اللطيفةُ التي إذا صلحَتْ. . صلحَ لها سائرُ الجسدِ ، مَنْ عرفَها. . فقدْ عرفَ نفسَهُ ، ومَنْ عرفَ نفسَهُ. . فقدْ عرفَ ربَّهُ ، وعندَ ذلكَ يشَمُّ العبدُ مبادي روائح المعنى المطويِّ تحت قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ اللهَ خلقَ آدمَ على المطويِّ تحت قولِهِ صلَّى صورتِهِ »(٢) ، ونظرَ بعين الرحمةِ إلى الجامدينَ علىٰ ظاهر لفظِهِ ، وإلى المتعسِّفينَ في طرقِ تأويلِهِ ، وإنْ كانَتْ رحمتُهُ على الجامدِ على اللفظِ أكثرَ مِنْ رحمتِهِ على المتعسِّفِ في التأويل ؛ لأنَّ الرحمةَ علىٰ قدْر المصيبةِ ، ومصيبةُ أولئكَ أكثرُ وإنِ اشتركوا في مصيبةِ الحرمانِ عنْ حقيقةِ الأمرِ ، فالحقيقةُ فضلُ اللهِ يؤتيهِ مَنْ يشاءُ ، واللهُ ذو الفضل العظيم ، وهيَ حكمتُهُ يختصُّ بها مَنْ يريدُ ، ومَنْ يؤتَ الحكمةَ فقدْ أُوتيَ خيراً كثيراً .

<sup>(</sup>۱) تقدم هـندا من قول سهل بن عبد الله ، وانظر « قوت القلوب » ( ۱/ ۲۳۱ ) .

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم ( ۲۲۱۲/ ۱۱۵).

ولنعد إلى الغرض ، فقد أرخينا الطَّوَلَ<sup>(۱)</sup> ، وطوَّلْنا النَّفَسَ في أمرٍ هوَ أعلىٰ مِنْ علومِ المعاملةِ التي نقصدُها في هاذا الكتابِ ، فقد ظهرَ أنَّ رتبةَ الهُلاَّكِ ليسَتْ إلا للجهَّالِ المكذِّبينَ ، وشهادةُ ذلكَ مِنْ كتابِ اللهِ وسنَّةِ رسولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ لا تدخلُ تحتَ الحصرِ ، فلذلكَ لمْ نوردُها .

## الرتبةُ الثانيةُ : رتبةُ المعذَّبينَ :

وهاذه رتبة من تحلَّىٰ بأصلِ الإيمانِ ، ولكنْ قصَّرَ في الوفاءِ بمقتضاهُ ، فإنَّ رأسَ الإيمانِ هو التوحيدُ ، وهو ألا يعبدَ إلا الله ، ومَنِ اتبعَ هواهُ .. فقلِ اتخذَ إللهه هواهُ ، فهو موحِّدٌ بلسانِهِ لا بالحقيقةِ ، بلْ معنىٰ قولِكَ : ( لا إلله الله ) معنىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ قُلِ الله الله مُنىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ قُلِ الله الله معنىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَانَ اللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا الله الله الله الله عنىٰ الله معنىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا الله الله الله الله الله الله عنه الله من الصراطُ المستقيمُ الذي لا يكملُ التوحيدُ إلا بالاستقامةِ عليهِ أدقً مِنَ الشعرِ ، وأحدَّ مِنَ السيفِ ، مثلَ الصراطِ الموصوفِ في الآخرةِ ، فلا ينفكُ بشرٌ عنْ ميلٍ عنِ الاستقامةِ ولوْ في أمر يسيرٍ ، ولا يخلو عنِ اتباعِ الهوىٰ ولوْ في فعلِ قليلٍ ، وذلكَ قادحٌ في كمالِ التوحيدِ بقدْرِ ميلِهِ عنِ الصراطِ المستقيمِ . . فذلكَ يقتضي ـ لا محالةَ ـ نقصاناً في بقدْرِ ميلِهِ عنِ الصراطِ المستقيمِ . . فذلكَ يقتضي ـ لا محالةَ ـ نقصاناً في درجةِ القربِ ، ومعَ كلِّ نقصانِ نارانِ ؛ نارُ الفراقِ لذلكَ الكمالِ الفائتِ درجةِ القربِ ، ومعَ كلِّ نقصانِ نارانِ ؛ نارُ الفراقِ لذلكَ الكمالِ الفائتِ المالهُ الفائتِ القربِ ، ومعَ كلِّ نقصانِ نارانِ ؛ نارُ الفراقِ لذلكَ الكمالِ الفائتِ المالِ الفائتِ القربِ ، ومعَ كلِّ نقصانِ نارانِ ؛ نارُ الفراقِ لذلكَ الكمالِ الفائتِ المالةِ القربِ ، ومعَ كلِّ نقصانِ نارانِ ؛ نارُ الفراقِ لذلكَ الكمالِ الفائتِ المالةِ المالةِ المالةِ المالةِ المالةِ المالةِ المالةِ المالةِ الفراقِ الذلكَ الكمالِ الفائتِ المالةِ ا

 <sup>(</sup>١) الطُّول : الحبل يطوَّل للدابة توسيعاً لمجال رعيها ، وهو مجاز عن تطويل الكلام هنا .

بالنقصانِ ، ونارُ جهنَّمَ كما وصفَها القرآنُ ، فيكونُ كلُّ مائلٍ عنِ الصراطِ المستقيمِ معذَّباً مرَّتينِ مِنْ وجهينِ ، ولكنَّ شدَّةَ ذلكَ العذابِ وخفَّتهُ وتفاوتهُ بحسَب طولِ المدَّةِ إنَّما يكونُ بسبب أمرين :

أحدُهُما: قوَّةُ الإيمانِ وضعفُهُ .

والثاني : كثرةُ اتباع الهوى وقلَّتُهُ .

وإذْ لا يخلو بشرٌ في غالبِ الأمرِ عنْ واحدٍ مِنَ الأمرينِ.. قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ وَإِن مِنكُر إِلَّا وَارِدُهَأَ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكِ حَتْمًا مَقْضِيًّا ﴿ مُمَّ نُنَجِى ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا ﴾ ، ولذلك قالَ الخائفونَ مِنَ السلفِ : ( إنَّما خوفُنا لأنَّا تيقَنَّا أنَّا على النار واردونَ ، وشكَّكنا في النجاةِ )(١) .

ولمَّا روى الحسنُ الخبرَ الورادَ فيمَنْ يخرَجُ مِنَ النارِ بعدَ أَلفِ عامٍ ، وأَنَّهُ ينادي: يا حنَّانُ ، يا منَّانُ . . قالَ الحسنُ : ( يا ليتني كنتُ ذلكَ الرجلَ )(٢).

<sup>(</sup>۱) فقد روى ابن المبارك في « الزهد » ( ۳۰۹ ) عن بكر بن عبد الله المزني قال : لما نزلت هذه الآية : ﴿ وَإِن مِنكُو إِلّا وَارِدُهَا ﴾ . . ذهب عبد الله بن رواحة إلى بيته فبكى ، فجاءت امرأته فبكت ، فجاءت الخادم فبكت ، وجاء أهل البيت فجعلوا يبكون ، فلما انقطعت عبرته . قال : يا أهلاه ؛ ما الذي أبكاكم ؟ قالوا : لا ندري ، ولكن رأيناك بكيت فبكينا ، قال : إنه أنزلت على رسول الله آية ينبئني فيها ربي عز وجل أني وارد النار ، ولم ينبئني أنى صادر عنها ، فذلك الذي أبكانى .

 <sup>(</sup>۲) كذا في « القوت » ( ۲/ ۱۵۰ ) ، وقد رواه أحمد في « المسند » ( ۳ / ۲۳۰ ) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً ، ولم يذكر قول الحسن ، وساق قول الحسن من رواية أبي بكر الآجري ابن عجر في « القول المسدد في الذب عن مسند أحمد » ( ص٣٥ ) .

واعلم : أنّ في الأخبارِ ما يدلُّ على أنّ آخرَ مَنْ يخرجُ مِنَ النارِ بعدَ سبعةِ الآفِ سنةٍ ، وأنّ الاختلاف في المدّة بينَ اللحظة وبينَ سبعةِ آلافِ سنةٍ ، حتّىٰ قدْ يجوزُ بعضُهُمْ على النارِ كبرقٍ خاطفٍ ، ولا يكونُ لهُ فيها لبثٌ (٢) ، وبينَ اللحظة وسبعةِ آلافِ سنةٍ درجاتٌ متفاوتةٌ ، مِنَ اليومِ ، والأسبوعِ ، والشهرِ ، وسائرِ المُدَدِ ، وإنّ الاختلاف بالشدّة لا نهاية لأعلاهُ ، وأدناهُ التعذيبُ بالمناقشةِ في الحسابِ ؛ كما أنّ الملك قدْ يعذّبُ بعض المقصّرينَ في الأعمالِ بالمناقشةِ في الحسابِ ، ثمّ يعفو ، وقدْ يضربُ بالسياطِ ، وقدْ يعذّبُ بأنواع أخرَ مِنَ العذابِ .

ويتطرَّقُ إلى العذابِ اختلافٌ ثالثٌ في غيرِ المدَّةِ والشدَّةِ ، وهوَ اختلافُ الأنواعِ ؛ إذْ ليسَ مَنْ يعذَّبُ بمصادرةِ المالِ فقطْ كمَنْ يُعذَّبُ بأخذِ المالِ ، وقتلِ الولدِ ، واستباحةِ الحريمِ ، وتعذيبِ الأقاربِ ، والضربِ ، وقطعِ اللسانِ واليدِ والأنفِ والأذنِ وغيرِهِ ، فهذهِ الاختلافاتُ ثابتةٌ في عذابِ الآخرةِ ، دلَّ عليها قواطعُ الشرعِ ، وهيَ بحسبِ اختلافِ قوَّةِ الإيمانِ الآخرةِ ، دلَّ عليها قواطعُ الشرعِ ، وهيَ بحسبِ اختلافِ قوَّةِ الإيمانِ

<sup>(</sup>١) رواه الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ( ص ١٣٩ ) .

<sup>)</sup> روئى أبو يعلىٰ في « مسنده » ( ١٢٥٣ ) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مرفوعاً : « يمر الناس علىٰ جسر جهنم وعليه حسك وكلاليب وخطاطيف تخطف الناس يميناً وشمالاً ، وعلىٰ جنبتيه ملائكة يقولون : اللهم ؛ سلّم سلّم ، فمن الناس من يمر مثل البرق ، ومنهم من يمر مثل الريح ، ومنهم من يمر مثل الفرس ، ومنهم من يسعىٰ سعياً ، ومنهم من يحبو حبواً ، ومنهم من يزحف زحفاً . . . » الحديث .

وضعفِهِ ، وكثرةِ الطاعاتِ وقلَّتِها ، وكثرةِ السيئاتِ وقلَّتِها .

أمَّا شدَّةُ العذابِ.. فبشدَّةِ قَبْحِ السيئاتِ وكبرِها، وأمَّا كثرتهُ.. فبكثرتِها، وأمَّا اختلافُ أنواعِهِ.. فباختلافِ أنواعِ السيئاتِ، وقدِ انكشفَ هلذا لأربابِ القلوبِ مع شواهدِ القرآنِ بنورِ الإيمانِ، وهوَ المعنيُّ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ الْيَوْمَ تُجُوزَى كُلُّ نَفْسِ بِمَا تعالىٰ : ﴿ وَمَارَبُكُ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴾ ، وبقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا كَسَبَتُ لا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ ﴾ ، وبقولِهِ سبحانهُ : ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴾ ، وبقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ﴿ وَالسنةِ والسنةِ والسنةِ والنوابِ جزاءً على الأعمالِ .

وكلُّ ذلكَ بعدْلِ لا ظلمَ فيهِ ، وجانبُ العفوِ والرحمةِ أرجحُ ؛ إذْ قالَ تعالىٰ فيما حكىٰ عنهُ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : «سبقَتْ رحمتي غضبي »(١) .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنَّهُ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴾ .

فإذاً ؛ هاذهِ الأمورُ الكليَّةُ مِنِ ارتباطِ الدرجاتِ والدركاتِ بالحسناتِ والسيئاتِ معلومةٌ بقواطعِ الشرعِ ونورِ المعرفةِ ، فأمَّا التفصيلُ . . فلا يُعرفُ إلا ظنّاً ، ومستندُهُ ظواهرُ الأخبارِ ونوعُ حدسٍ يُستمدُّ مِنْ أنوارِ الاستبصارِ بعين الاعتبار .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ( ۲۷۵۱ ) بلفظه هنا ، وأصله عند البخاري كذلك ( ۳۱۹٤ ) .

فنقولُ : كلُّ مَنْ أحكمَ أصلَ الإيمانِ ، واجتنبَ جميعَ الكبائرِ ، وأحسنَ جميعَ الفرائض ؛ أعني : الأركانَ الخمسةَ ، ولمْ يكنْ منهُ إلا صغائرُ متفرقةٌ لمْ يصرَّ عليها. . فيشبهُ أنْ يكونَ عذابُهُ بالمناقشةِ في الحسابِ فقط ، فإنَّهُ إذا حُوسبَ. . رجحَتْ حسناتُهُ علىٰ سيئاتِهِ ؛ إذْ وردَ في الأخبارِ : أنَّ الصلواتِ الخمسَ ، والجمعة ، وصومَ رمضانً . . كفارةٌ لما بينَهنَّ (١) ، وكذلكَ اجتنابُ الكبائرِ بحكم نصِّ القرآنِ مكفِّرٌ للصغائرِ (٢) ، وأقلُّ درجاتِ التكفيرِ أَنْ يُدفعَ العذابُ إِنْ لَمْ يُدفع الحسابُ ، وكلُّ مَنْ هـٰذا حالُهُ فقدْ ثقلَتْ موازينُهُ ، فينبغي أنْ يكونَ بعدَ ظهورِ الرجحانِ في الميزانِ ، وبعدَ الفراغِ مِنَ الحساب. . في عيشةٍ راضيةٍ .

نعم ، التحاقُّهُ بأصحابِ اليمينِ أوْ بالمقربينَ ، ونزولُهُ في جناتِ عدْنِ أوْ في الفردوسِ الأعلىٰ. . فذلكَ يتبعُ أصنافَ الإيمانِ ؛ لأنَّ الإيمانَ إيمانانِ :

إيمانٌ تقليديٌّ كإيمانِ العوامّ ؛ يصدِّقونَ بما يسمعونَ ويستمرُّونَ عليهِ .

وإيمانٌ كشفيٌّ يحصلُ بانشراح الصدْرِ بنورِ اللهِ ، حتَّىٰ ينكشفَ فيهِ الوجودُ كلُّهُ علىٰ ما هوَ عليهِ ، فيتضحَ أنَّ الكلَّ إلى اللهِ مرجعُهُ ومصيرُهُ ؛ إذْ

رواه مسلم (۱۲/۲۳۳).

وهو قوله عز من قائل: ﴿ إِن تَجْتَـنِبُوا كَبَآهِرَ مَا لُنْهَوْنَ عَنَّـهُ لُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّـعَاتِكُمُ وَنُدَّخِلْكُم مُّدْخَلًا كَرِيمًا﴾ ، وقوله سبحانه : ﴿ ٱلَّذِينَ يَجۡتَنِبُونَ كَبُتَهِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوْحِشَ إِلَّا ٱللَّمَمُّ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ .

ليسَ في الوجودِ إلا اللهُ تعالىٰ وصفاتهُ وأفعالُهُ (١).

فهاذا الصنفُ همُ المقرَّبونَ النازلونَ في الفردوسِ الأعلىٰ ، وهمْ علىٰ غايةِ القرْبِ مِنَ الملاِّ الأعلىٰ ، وهمْ أيضاً علىٰ أصنافِ ؛ فمنهُمُ السابقونَ ، ومنهُمْ مَنْ دونهُمْ ، وتفاوتُهُمْ بحسَبِ تفاوتِ معرفتِهِمْ باللهِ تعالىٰ ، ودرجاتُ العارفينَ في المعرفةِ باللهِ تعالىٰ لا تنحصرُ ؛ إذِ الإحاطةُ بكنْهِ جلالِ اللهِ غيرُ ممكنةٍ ، وبحرُ المعرفةِ ليسَ لهُ ساحلٌ وعمقٌ ، وإنَّما يغوصُ فيهِ الغوَّاصونَ بقدْرِ قواهُمْ ، وبقدْرِ ما سبقَ لهُمْ مِنَ اللهِ تعالىٰ في الأزلِ ، فالطريقُ إلى اللهِ تعالىٰ لا نهايةَ لدرجاتِهِمْ .

وأمَّا المؤمنُ إيماناً تقليدياً.. فهوَ مِنْ أصحابِ اليمينِ ، ودرجتُهُ دونَ درجةِ المقرَّبينَ ، وهم أيضاً على درجاتٍ ، فالأعلى مِنْ درجاتِ أصحابِ اليمينِ تقاربُ رتبتُهُ رتبةَ الأدنى مِنْ درجاتِ المقرَّبينَ .

هاذا حالُ مَنِ اجتنبَ كلَّ الكبائرِ ، وأدَّى الفرائضَ كلَّها ؛ أعني : الأركانَ الخمسةَ التي هيَ النطقُ بكلمةِ الشهادةِ باللسانِ ، والصلاةُ ، والنكاةُ ، والصومُ ، والحجُّ .

<sup>(</sup>۱) وأن كل شيء هالك إلا وجهه ، لا أنه يصير هالكاً من الأوقات ، بل هو هالك أزلاً وأبداً لا يتصور إلا كذلك ، فإن كل شيء سواه إذا اعتبرت ذاته من حيث ذاته . فهو عدم محض ، وإذا اعتبر من الوجه الذي يسري إليه الوجود من الأزل . فيكون الموجود وجه الله فقط ، ولكل شيء وجهان ؛ وجه إلى نفسه ، ووجه إلى ربه ، فهو باعتبار وجه نفسه عدم ، وباعتبار وجه الله موجود ؛ إذ لا موجود إلا الله ووجهه ) . « إتحاف » ( ممر من كلام المصنف في « مشكاة الأنوار » ( ص ٤٠ ) .

فأمَّا مَنِ ارتكبَ كبيرةً أَوْ كبائرَ ، أَوْ أهملَ بعضَ أَركانِ الإسلامِ ؛ فإنْ تابَ توبةً نصوحاً قبلَ قرْبِ الأجلِ . . التحقَ بمَنْ لمْ يرتكبْ ؛ لأنَّ التائبَ مِنَ الذنبِ كمَنْ لا ذنبَ لهُ ، والثوبُ المغسولُ كالذي لمْ يتوسَّخْ أصلاً .

وإنْ ماتَ قبلَ التوبةِ . . فهاذا أمرٌ مخطرٌ عندَ الموتِ ؛ إذْ ربَّما يكونُ موتُهُ على الإصرارِ سبباً لتزلزلِ إيمانِهِ ، فيُختمُ لهُ بسوءِ الخاتمةِ ، لا سيما إذا كانَ إيمانُهُ تقليدياً .

فإنَّ التقليدَ وإنْ كانَ جزماً فهوَ قابلٌ للانحلالِ بأدنى شكَّ وخيالِ ، والعارفُ البصيرُ أبعدُ مِنْ أَنْ يُخافَ عليهِ سوءُ الخاتمةِ ، وكلاهما إنْ ماتا على الإيمانِ يعذَّبانِ \_ إلا أَنْ يعفوَ اللهُ \_ عذاباً يزيدُ على عذابِ المناقشةِ في الحسابِ ، وتكونُ كثرةُ العقابِ مِنْ حيثُ المدَّةُ بحسَبِ كثرةِ مدَّةِ الإصرارِ ، ومِنْ حيثُ الشدَّةُ بحسَبِ كثرةِ مدَّةِ الإصرارِ ، ومِنْ حيثُ الشدَّةُ بحسَبِ قبحِ الكبائرِ ، ومِنْ حيثُ اختلافُ النوعِ بحسَبِ اختلافِ السيئاتِ .

وعندَ انقضاءِ مدَّةِ العقابِ ينزلُ البُلْهُ المقلِّدونَ في درجاتِ أصحابِ اليمينِ ، والعارفونَ المستبصرونَ في أعلىٰ عليِّنَ ، ففي الخبرِ : « آخرُ مَنْ يخرجُ مِنَ النار يُعطىٰ مثلَ الدنيا كلِّها عشرةَ أضعافِ »(١) .

ولا تظنَّنَ أنَّ المرادَ بهِ تقديرُهُ بالمساحةِ لأطرافِ الأجسامِ ، بأنْ يُقابلَ فرسخٌ بفرسخينِ أوْ عشرةٍ ، فإنَّ هاذا جهلٌ بطريقِ ضربِ الأمثالِ ،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۲۵۷۱ ) ، ومسلم ( ۱۸۲ ) .

بلْ هـٰذا كقولِ القائل : ( أخذَ منهُ جملاً وأعطاهُ عشرةَ أمثالِهِ ) ، وكانَ الجملُ يساوي عشرةَ دنانيرَ ، فأعطاهُ مئةَ دينار ، فإنْ لمْ يفهمْ مِنَ المثل إلا المثلَ في الوزنِ والثقل. . فلا تكونُ مئةُ دينار لوْ وُضعَتْ في كفَّةِ الميزانِ والجملُ في الكفَّةِ الأخرىٰ عشرَ عَشِيرِهِ ، بلْ هوَ موازنةُ معاني الأجسام وأرواحِها ، دونَ أشخاصِها وهياكلِها ، فإنَّ الجملَ لا يُقصدُ لثقلِهِ وطولِهِ وعرضِهِ ومساحتِهِ ، بلْ لماليَّتِهِ ، فروحُهُ الماليَّةُ ، وجسمُهُ اللحمُ والدمُ ، ومئةُ دينار عشرةُ أمثالِهِ بالموازنةِ الروحانيَّةِ ، لا بالموازنةِ الجسمانيَّةِ ، وهـٰـذا صادقٌ عندَ مَنْ يعرفُ روحَ الماليَّةِ مِنَ الذهبِ والإبل ، بلْ لوْ أعطاهُ جوهرةً وزنُها مثقالٌ ، وقيمتُها مئةُ دينارِ ، وقالَ : (أعطيتُهُ عشرةَ أمثالِهِ ). . كانَ صادقاً ، ولكنْ لا يدركُ صدقَهُ إلا الجوهريُّ ؛ فإنَّ روحَ الجوهريَّةِ لا تُدركُ بمجرَّدِ البصرِ ، بلْ بفطنةِ أخرىٰ وراءَ البصرِ ، فلذلكَ يكذُّبُ بهِ الصبيُّ بل القرويُّ والبدويُّ ، ويقولُ : ( ما هـٰـذهِ الجوهرةُ إلا حجرٌ وزنَّهُ مثقالٌ ، ووزنُ الجملِ ألفُ ألفِ مثقالٍ ، فقدْ كذبَ في قولِهِ : إنِّي أعطيتُهُ عشرةَ أمثالِهِ ) ، والكاذبُ بالتحقيقِ هوَ الصبيُّ ، ولكنْ لا سبيلَ إلىٰ تحقيقِ ذلكَ عندَهُ إلا بأنْ يُنتظرَ بهِ البلوغُ والكمالُ ، وأنْ يحصلَ في قلبهِ النورُ الذي بهِ يدركُ أرواحَ الجواهرِ وسائرِ الأموالِ ، فعندَ ذلكَ ينكشفُ لهُ الصدقُ .

والعارفُ عاجزٌ عنْ تفهيمِ المقلِّدِ القاصرِ صدقَ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في هاذهِ الموازنةِ ؛ إذْ يقولُ : « الجنةُ في السماواتِ » ، كما وردَ في

الأخبارِ (١) ، والسماواتُ مِنَ الدنيا ، فكيفَ يكونُ عشرةُ أمثالِ الدنيا في الدنيا ؟ وهاذا كما يعجزُ البالغُ عنْ تفهيمِ الصبيِّ تلكَ الموازنةَ ، وكذلكَ تفهيم البدويِّ .

وكما أنَّ الجوهريَّ مرحومٌ إذا بُلِيَ بالبدويِّ والقرويِّ في تفهيمِ تلكَ الموازنةِ . . فالعارفُ أيضاً مرحومٌ إذا بُلِيَ بالبليدِ الأبلهِ في تفهيمِ هاذهِ الموازنةِ ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ارحموا ثلاثةً : عالماً بينَ الجهَّالِ ، وغنيَّ قوم افتقرَ ، وعزيزَ قوم ذلَّ »(٢) .

والأنبياءُ مرحومونَ بينَ الأُمَّةِ بهاذا السببِ ، ومقاساتُهُمْ لقصورِ عقولِ الأممِ فتنةٌ لهُمْ ، وامتحانٌ وابتلاءٌ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وبلاءٌ موكلٌ بهِمْ سبقَ بتوكيلِهِ القضاءُ الأزليُ ، وهوَ المعنيُ بقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « البلاءُ موكلٌ بالأنبياءِ ، ثمَّ الأولياءِ ، ثمَّ الأمثل فالأمثل »(٣) .

<sup>(</sup>۱) وليس المراد اللفظ بعينه ، وقد روى أبو نعيم في « الحلية » ( ۱۰۳/۷ ) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : ( الجنة في السماء السابعة العليا ) ، ثم قرأ : ﴿ كُلّاَ إِنَّ كِنَبَ اللهُ عَنْهِ عَلَّا إِنَّ كَنَبَ اللهُ عَنْهُ عَلَّا إِنَّ كَنَبَ اللهُ عَنْهُ .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن حبان في «المجروحين» ( ٩٨/٢) بتقديم وتأخير ، من طريق عيسى بن طهمان عن أنس رضي الله عنه مرفوعاً ، وقد ضعّف فيه عيسىٰ ، قال الحافظ الزبيدي في «إتحافه» ( ٨/٩٥٥ ) : (لكن وجد بخط الحافظ ابن حجر ما نصه : عيسىٰ ثقة ، لم يتكلم فيه غير ابن حبان ، وقد احتج به البخاري والنسائي والأمة ممن دونه ) ، وانظر « تهذيب التهذيب » ( ٣٥٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ( ٢٣٩٨ ) ، والنسائي في « الكبرئ » ( ٧٤٣٩ ) ، وابن ماجه ( ٣٠٢٣ ) .

ربع المنجيات موجود موجود موجود التوبة

فلا تظنَّنَ أنَّ البلاءَ بلاءُ أيوبَ عليهِ السلامُ ، وهوَ الذي ينزلُ بالبدنِ ، فإنَّ بلاءَ نوحٍ عليهِ السلامُ أيضاً مِنَ البلاءِ العظيمِ ؛ إذْ بُلِيَ بجماعةٍ كانَ لا يزيدُهُمْ دعاؤُهُ إلى اللهِ إلا فراراً ، ولذلكَ لمَّا تأذَّىٰ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بكلامِ بعضِ الناسِ قالَ : « رحمَ اللهُ أخي موسىٰ ؛ لقدْ أُوذيَ بأكثرَ مِنْ هاذا فصبرَ »(١) .

فإذاً ؛ كما لا يخلو الأنبياءُ عنِ الابتلاءِ بالجاحدينَ . . فلا يخلو الأولياءُ والعلماءُ عنِ الابتلاءِ بالجاهلينَ ، ولذلكَ قلَّما انفكَّ الأولياءُ عنْ ضروبٍ مِنَ الإيذاءِ وأنواعِ البلاءِ ؛ بالإخراجِ مِنَ البلادِ ، والسعايةِ بهِمْ إلى السلاطينِ ، والشهادةِ عليهِمْ بالكفرِ والخروجِ عنِ الدينِ .

وواجبٌ أَنْ يكونَ أهلُ المعرفةِ عندَ أهلِ الجهلِ مِنَ الكافرينَ ؛ كما يجبُ أَنْ يكونَ المعتاضُ عنِ الجملِ الكبيرِ جوهرةً صغيرةً عندَ الجاهلينَ مِنَ المبذّرينَ المضيّعينَ .

فإذا عرفتَ هاذهِ الدقائقَ.. فآمِنْ بقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: إنَّهُ يُعطىٰ آخرُ مَنْ يخرجُ مِنَ النارِ مثلَ الدنيا عشرَ مرَّاتٍ ، وإيَّاكَ أَنْ يقتصرَ تصديقُكَ علىٰ ما يدركُهُ البصرُ والحواسُ فقطْ ، فتكونَ حماراً برِجْلينِ ؛ لأنَّ الحمارَ بشاركُكَ في الحواسُ الخمسِ ، وإنَّما أنتَ مفارقٌ للحمارِ بسرِّ إللهيِّ عُرِضَ على السماواتِ والأرضِ والجبالِ فأبينَ أَنْ يحملْنَهُ وأَشْفَقنَ منهُ ، فإدراكُ على السماواتِ والأرضِ والجبالِ فأبينَ أَنْ يحملْنَهُ وأَشْفَقنَ منهُ ، فإدراكُ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۳۱۵۰ ) ، ومسلم ( ۱۰۶۲ ) .

ما يخرجُ عنْ عالمِ الحواسِّ الخمسِ لا يُصادفُ إلا في عالمِ ذلكَ السرِّ الذي بهِ فارقتَ الحمارَ وسائرَ البهائمِ ، فمَنْ ذهلَ عنْ ذلكَ ، وعطَّلَهُ وأهملَهُ ، وقنعَ بدرجةِ البهائمِ ، ولمْ يجاوزِ المحسوساتِ. . فهوَ الذي أهلكَ نفسهُ بتعطيلِها ، ونسيَها بالإعراضِ عنها ، ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُوا اللّهَ فَانسَنهُمْ أَنفُسُهُمْ » فكلُّ مَنْ لمْ يعرف إلا المدركَ بالحواسِّ . فقدْ نسيَ الله ؛ إذْ ليسَ ذاتُ اللهِ مدركاً في هاذا العالمِ بالحواسِّ الخمسِ (١) ، وكلُّ مَنْ نسيَ الله . أنساهُ اللهُ ـ لا محالةَ ـ نفسهُ ، ونزلَ إلىٰ رتبةِ البهائمِ ، وتركَ الترقيَ إلىٰ أفقِ الملاِ الأعلىٰ ، وخانَ في الأمانةِ التي أودعَهُ اللهُ تعالىٰ إيّاها وأنعمَ بها عليهِ ، كافراً لنعمتِهِ ومتعرضاً لنقمتِهِ ، إلا أنَّهُ أسوأُ حالاً مِنَ البهيمةِ ؛ فإنَّ البهيمة تتخلَّصُ بالموتِ ، وأمًّا هاذا. . فعندَهُ أمانةٌ سترجعُ لا محالةَ ـ إلىٰ مودِعِها ، فإليهِ مرجعُ الأمانةِ ومصيرُها .

وتلكَ الأمانةُ كالشمسِ الزاهرةِ ، وإنّما هبطَتْ إلى هاذا القالبِ مِنْ مغربِها ، الفاني وغربَتْ فيهِ ، وستطلعُ هاذهِ الشمسُ عندَ خرابِ القالبِ مِنْ مغربِها ، وتعودُ إلىٰ بارئِها وخالقِها ؛ إمّا مظلمةً منكسفةً ، وإمّا زاهرةً مشرقةً ، والزاهرةُ المشرقةُ غيرُ محجوبةِ عنِ حضرةِ الربوبيّةِ ، والمظلمةُ أيضاً راجعةٌ إلى الحضرةِ ؛ إذِ المرجعُ والمصيرُ للكلِّ إليهِ ، إلا أنّها ناكسةٌ رؤوسَها عنْ جهةِ أعلىٰ علينَ إلىٰ جهةِ أسفلِ السافلينَ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ :

<sup>(</sup>١) في (أ): (في هنذا العالم المحبوس بالحواس الخمس).

﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ عَلَكِسُواْ رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ ، فبيَّنَ أَنَّهُمْ عندَ رَبِّهِمْ ، إلا أَنَّهُمْ منكوسونَ منحوسونَ ، قدِ انقلبَتْ وجوهُهُمْ إلىٰ أقفيتِهِمْ ، وانتكسَتْ رؤوسُهُمْ عنْ جهةِ فوقِ إلىٰ جهةِ أسفلَ ، وذلكَ حكمُ اللهِ تعالىٰ فيمَنْ حرمَهُ توفيقَهُ ، ولمْ يهدِهِ طريقَهُ ، فنعوذُ باللهِ مِنَ الضلالِ ، والنزولِ إلىٰ منازلِ الجهالِ .

فهاذا حكمُ انقسامِ مَنْ يخرجُ مِنَ النارِ ، ويُعطىٰ مثلَ عشرةِ أمثالِ الدنيا أوْ أكثرَ ، ولا يخرجُ مِنَ النارِ إلا موحِّدٌ ، ولستُ أعني بالتوحيدِ أنْ يقولَ بلسانِهِ : ( لا إلله إلا الله ) ، فإنَّ اللسانَ مِنْ عالمِ الملكِ والشهادة ، فلا ينفعُ إلا في عالمِ الملكِ ، فيدفعُ السيفَ عنْ رقبتِهِ ، وأيديَ الغانمينَ عنْ مالِهِ (١) ، ومدَّةُ الرقبةِ والمالِ مدَّةُ الحياةِ ، فحيثُ لا تبقىٰ رقبةٌ ولا مالٌ . . لا ينفعُ القولُ باللسانِ ، وإنَّما ينفعُ الصدْقُ في التوحيدِ ، وكمالُ التوحيدِ : لا ينفعُ القولُ باللسانِ ، وإنَّما ينفعُ الصدْقُ في التوحيدِ ، وكمالُ التوحيدِ : ألا يرى الأمورَ كلَّها إلا مِنَ اللهِ ، وعلامتُهُ : ألا يغضبَ علىٰ أحدِ مِنَ الخلقِ بما يجري عليهِ ؛ إذْ لا يرى الوسائطَ ، وإنَّما يرىٰ مسبّبَ الأسبابِ كما سيأتي تحقيقُهُ في كتابِ التوكُّلِ .

وهـٰذا التوحيدُ متفاوتٌ ؛ فمِنَ الناسِ مَنْ لهُ مِنَ التوحيدِ مثلُ الجبالِ ،

<sup>(</sup>۱) وذلك قوله صلى الله عليه وسلم ـ الذي رواه البخاري ( ۲۰ ) ، ومسلم ( ۲۲ ) ـ : « أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله ، فإذا قالوها . عصموا مني دماءهم وأموالهم وأعراضهم ، وحسابهم على الله عز وجل » . « إتحاف » ( ٨/ ٥٦١ ) ، ويؤكد التخصيص بالقلب حديث الشعيرة والبرة والذرة الآتي تعليقاً .

ومنهُمْ مَنْ لهُ مثقالٌ ، ومنهُمْ مَنْ لهُ مقدارُ خردلةٍ وذرَّةٍ ، فمَنْ في قلبِهِ مثقالُ دينارٍ مِنْ إيمانٍ . فهوَ أوَّلُ مَنْ يخرجُ مِنَ النارِ ، وفي الخبرِ : « يُقالُ : أخرجوا مِنَ النارِ مَنْ في قلبِهِ مثقالُ دينارٍ مِنْ إيمانٍ »(١) ، وآخرُ مَنْ يخرجُ مَنْ في قلبِهِ مثقالُ دينارٍ مِنْ إيمانٍ والذرَّةِ علىٰ قدرِ تفاوتِ في قلبِهِ مثقالُ ذرَّةٍ مِنْ إيمانٍ ، وما بينَ المثقالِ والذرَّةِ علىٰ قدرِ تفاوتِ درجاتِهِمْ يخرجونَ بينَ طبقةِ المثقالِ وبينَ طبقةِ الذرَّةِ (٢) ، والموازنةُ بالمثقالِ والذرَّةِ علىٰ سبيلِ ضربِ المثلِ ؛ كما ذكرناهُ في الموازنةِ بينَ أعيانِ الأموالِ وبينَ النقودِ .

ربع المنجيات

وأكثرُ ما يُدخلُ الموحدينَ النارَ مظالمُ العبادِ ، فديوانُ العبادِ هوَ الديوانُ الغبادِ هوَ الديوانُ الذي لا يُتركُ<sup>(٣)</sup> ، فأمّا بقيّةُ السيئاتِ. . فيتسارعُ العفوُ والتكفيرُ إليها ، ففي الأثرِ : ﴿ إِنَّ العبدَ ليوقفُ بينَ يديِ اللهِ تعالىٰ ولهُ مِنَ الحسناتِ أمثالُ الجبالِ ، لوْ سلمَتْ لهُ . لكانَ مِنْ أهلِ الجنّةِ ، فيقومُ أصحابُ المظالمِ ، فيكونُ قدْ سبَّ عرضَ هاذا ، وأخذَ مالَ هاذا ، وضربَ هاذا ، فيقتصُّ لهُمْ فيكونُ قدْ سبَّ عرضَ هاذا ، وأخذَ مالَ هاذا ، وضربَ هاذا ، فيقتصُّ لهُمْ مِنْ حسناتِهِ حتَّىٰ لا تبقىٰ لهُ حسنةٌ ، فتقولُ الملائكةُ : يا ربّ؛ هاذا قدْ فنيَتْ

<sup>(</sup>١) هو جزء من حديث طويل رواه البخاري ( ٧٤٣٩ ) ، ومسلم ( ١٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) ففي حديث الشفاعة المشهور ، وهو عند البخاري ( ٧٤١٠) ، ومسلم ( ١٩٣) : « يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة ، ثم يخرج يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن برة ، ثم يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله وكان في قلبه ما يزن من الخير ذرة » .

 <sup>(</sup>٣) فقد روى ذلك مرفوعاً عن السيدة عائشة رضي الله عنها أحمد في « المسند»
 (٦٤٠/٦) ، والحاكم في « المستدرك » (٤/ ٥٧٥) .

كتاب التوبة

حسناتُهُ ، وبقيَ طالبونَ كثيرٌ ، فيقولُ اللهُ تعالىٰ : ألقوا مِنْ سيئاتِهِمْ علىٰ سيئاتِهِمْ علىٰ سيئاتِهِ ، وصكُّوا لهُ صكَّا إلى النار )(١) .

وكما يهلَكُ هو بسيئة غيره بطريق القصاص فكذلك ينجو المظلومُ بحسنة الظالم ؛ إذْ ينقلُ إليه عوضاً عمَّا ظلمَهُ به ، وقدْ حُكِيَ عنِ ابنِ الجلاءِ أنَّ بعض إخوانِهِ اغتابَهُ ، ثمَّ أرسلَ إليهِ يستحلُّهُ ، فقالَ : لا أفعلُ ، ليسَ في صحيفتي حسنةٌ أفضلَ منها ، فكيفَ أمحوها ؟!(٢).

وقالَ هوَ وغيرُهُ: ( ذنوبُ إخواني مِنْ حسناتي ، أريدُ أَنْ أَزيِّنَ بها صحيفتي )<sup>(٣)</sup>.

فهاذا ما أردنا أنْ نذكرَهُ مِنِ اختلافِ أحوالِ العبادِ في المعادِ في درجاتِ السعادةِ والشقاوةِ ، وكلُّ ذلكَ حكمٌ بظاهرِ الأسبابِ ، يضاهي حكْمَ الطبيبِ علىٰ مريضٍ بأنَّهُ يموتُ لا محالة ولا يقبلُ العلاجَ ، وعلىٰ مريضٍ آخرَ بأنَّ عارضَهُ خفيفٌ وعلاجَهُ هيِّنٌ ، فإنَّ ذلكَ ظنُّ يصيبُ في أكثرِ الأحوالِ ، ولكنْ قدْ يثوبُ إلى المشرفِ على الهلاكِ نفسُهُ مِنْ حيثُ لا يشعرُ الطبيبُ ، وقدْ يُساقُ إلىٰ ذي العارضِ الخفيفِ أجلُهُ مِنْ حيثُ لا يطّلعُ عليهِ ، وذلكَ يُساقُ إلىٰ ذي العارضِ الخفيفِ أجلُهُ مِنْ حيثُ لا يطّلعُ عليهِ ، وذلكَ لأسرارِ اللهِ تعالى الخفيةِ في أرواحِ الأحياءِ ، وغموضِ الأسبابِ التي رتبّها لأسرارِ اللهِ تعالى الخفيةِ في أرواحِ الأحياءِ ، وغموضِ الأسبابِ التي رتبّها

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» ( ۱٤٩/۲) ، وهو بنحوه رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٠٢/٤) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، وهو قريب من حديث المفلس المشهور .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ٢/ ١٥٠ ) .

<sup>(</sup>٣) هو من تتمة قول ابن الجلاء السابق كما في « القوت » ( ٢/ ١٥٠ ) .

مسبّبُ الأسبابِ بقدر معلوم ؛ إذْ ليسَ في قوّةِ البشرِ الوقوفُ على كنهِها ، فكذلكَ النجاةُ والفوزُ في الآخرةِ لهما أسبابٌ خفيّةٌ ، ليسَ في قوّةِ البشرِ الاطلاعُ عليها ، يعبّرُ عنْ ذلكَ السببِ الخفيِّ المفضي إلى النجاةِ بالعفوِ والرضا ، وعمّا يفضي إلى الهلاكِ بالغضبِ والانتقامِ ، ووراءَ ذلكَ سرُّ المشيئةِ الإلهيةِ الأزليّةِ التي لا يطلعُ الخلقُ عليها ، فلذلكَ يجبُ علينا أنْ نجوِّزَ العفوَ عنِ العاصي وإنْ كثرَتْ سيئاتُهُ الظاهرةُ ، والغضبَ على المطيعِ وإنْ كثرَتْ سيئاتُهُ الظاهرةُ ، والغضبَ على المطيعِ وإنْ كثرَتْ عليه الماعتمادَ على التقوى ، والتقوى في القلب ، وهو أغمضُ مِنْ أنْ يطلعَ عليهِ صاحبُهُ ، فكيفَ غيرُهُ ؟!

ولكنْ قدِ انكشفَ لأربابِ القلوبِ أنّهُ لا عفوَ عنْ عبدِ إلا بسببِ خفيٌ فيهِ يقتضي العفو، ولا غضب إلا بسبب باطن يقتضي البعد مِنَ اللهِ تعالى، ولولا ذلكَ. لمْ يكنِ العفوُ والغضبُ جزاءً على الأعمالِ والأوصافِ، ولو لمْ يكنْ جزاءً . لمْ يكنْ عدلاً . لمْ يصحَّ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ مِنْهَا لَا يَظْلِمُ مِثْهَا لَا ذَوْهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَظْلِمُ مِثْهَا لَا دَرَّةِ ﴾ ، ولا قولُهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَظْلِمُ مِثْهَا لَذَرَّةٍ ﴾ ، وكلُّ ذلكَ صحيحٌ ، فليسَ للإنسانِ إلا ما سعىٰ ، وسعيهُ هوَ الذي يُرىٰ ، وكلُّ ذلكَ صحيحٌ ، فليسَ للإنسانِ إلا ما سعىٰ ، وسعيهُ هوَ الذي يُرىٰ ، وكلُّ نفسِ بما كسبَتْ رهينةٌ ، فلمَّا زاغوا. . أزاغَ اللهُ قلوبَهُمْ ، ولمَّا غيَّروا ما بأنفسِهِمْ . . غيَّرَ اللهُ ما بهِمْ ؛ تحقيقاً لقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِهِمْ ؛ تحقيقاً لقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يُعَيِّرُهُمْ مَنْ وَلَا يَعْرَوا مِنْ مُؤَمِّ حَتَى يُغيِّرُولُ مَا بِهُمْ ؛ تحقيقاً لقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَ ٱلللهَ لاَ يُعَيِّرُهُمْ مَنْ وَلَا يَعْرَاهِ مِنْ يَعْرَوا مَا يَعْرَوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ . . غيَّرَ اللهُ ما بهِمْ ؛ تحقيقاً لقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلللهُ لاَ يُغَيِّرُهُمْ مَنْ وَلَا فَالِهُ مِنْ يُعْرَوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ . . غيَّرَ اللهُ ما بهِمْ ؛ تحقيقاً لقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَ اللهُ لاَ يُغْتِرُهُ مَا بِهُمْ ؛ تحقيقاً لقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللهُ مَا بَهُمْ اللهُ مَا يَعْلَمُ اللهُ مَا يَعْرَوا مُنْ إِنْفُرِهُ وَلَا مَا يَعْلَىٰ اللهُ مَا يَعْلَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ مَا يَعْلَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَالَا اللهَ عَلَيْهُ هُو اللهَ عَلَىٰ اللهُ اللهَ عَلَيْ اللهُ اللهِمْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهِمْ اللهُ اللهِمْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ا

وهاذا كلُّهُ قدِ انكشفَ لأربابِ القلوبِ انكشافاً أوضحَ مِنَ المشاهدةِ بالبصر ؛ إذِ البصرُ يمكنُ الغلطُ فيهِ ، إذْ قدْ يرى البعيدَ قريباً ، والكبيرَ

ربع المنجيات

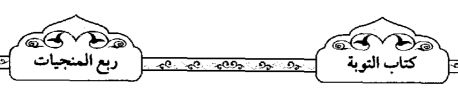
صغيراً ، ومشاهدةُ القلبِ لا يمكنُ الغلطُ فيها ، وإنَّما الشأنُ في انفتاحِ بصيرةِ القلبِ ، وإلا. . فما يرى بها بعدَ الانفتاحِ فلا يتصوَّرُ فيهِ الكذبُ (١) ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ مَا كَذَبَ ٱلفُؤَادُ مَا زَأَىٰ ﴾ (٢) .

#### الرتبةُ الثالثةُ : رتبةُ الناجينَ :

وأعني بالنجاة : السلامة فقط ، دونَ السعادة والفوز ، وهُمْ قومٌ لمْ يخدموا ليُخلع عليهِمْ ، ولمْ يقصِّروا فيعذَّبوا ، ويشبهُ أَنْ يكونَ هـٰذا حالَ المجانينِ ، والصبيانِ مِنَ الكفارِ ، والمعتوهينَ ، والذينَ لمْ تبلغهُمُ الدعوةُ في أطرافِ البلادِ وعاشوا على البَلهِ وعدمِ المعرفةِ ، فلمْ يكنْ لهُمْ معرفةٌ ، ولا جحودٌ ، ولا طاعةٌ ، ولا معصيةٌ ، ولا وسيلةٌ تقرِّبُهُمْ ، ولا جنايةٌ تبعدُهُمْ ، فما همْ مِنْ أهلِ الجنّةِ ولا مِنْ أهلِ النارِ ، بلْ ينزلونَ في منزلةِ بينَ المنزلتينِ ، ومقامِ بينَ المقامينِ ، عبَّرَ الشرعُ عنهُ بالأعرافِ ، وحلولُ طائفةِ المنزلتينِ ، ومقامِ بينَ المقامينِ ، عبَّرَ الشرعُ عنهُ بالأعرافِ ، وحلولُ طائفة

<sup>(</sup>۱) فإن قلت: نرى جماعة من أرباب العقول يغلطون في نظرهم.. فاعلم: أن فيهم خيالات وأوهاماً واعتقادات يظنون أن أحكامها أحكام العقل، فالغلط منسوب إليها، فأما العقل المجرد إذا تجرّد عن غشاوة الوهم والخيال.. لم يتصور أن يغلط، بل يرى الأشياء على ما هي عليه، وفي تجرده عسر. « إتحاف» ( ٥٦٣/٨).

<sup>(</sup>٢) أي: من عجائب الملكوت الأعلى ، وذلك لأن البصر من عالم الشهادة والحس ، والبصيرة من عالم الملكوت ، لا ترى بالأبصار ، وإنما تشاهد ببصيرة القلب . « إتحاف » ( ٥٦٤ /٨ ) .



وكما تتضاعفُ أوزارُهُمْ على الذنوبِ فكذلكَ يتضاعفُ ثوابُهُمْ على الحسناتِ إذا اتبُعوا .

فإذا ترك التجمُّل والميلَ إلى الدنيا ، وقنع منها باليسير ، ومِنَ الطعامِ بالقوتِ ، ومِنَ الكسوةِ بالخلّقِ ، فيُسبّعُ عليهِ ، ويقتدي بهِ العلماءُ والعوامُ ، فيكونُ لهُ مثلُ ثوابِهِمْ ، وإنْ مالَ إلى التجمُّلِ . مالَتْ طباعُ مَنْ دونةُ إلى التشبّهِ بهِ ، ولا يقدرونَ على التجمُّلِ إلا بخدمةِ السلاطينِ ، وجمع الحطامِ مِنَ الحرامِ ، ويكونُ هوَ السببَ في جميعِ ذلكَ ، فحركاتُ العلماءِ في طوديِ الزيادةِ والنقصانِ تتضاعفُ آثارُها ؛ إمَّا بالربح ، وإمَّا بالخسرانِ .

وهاندا القدرُ كافٍ في تفاصيلِ الذنوبِ التي التوبةُ توبةٌ عنها .

\* \* \*

والقدْرُ الممكنُ ذكرُهُ ما فصَّلَهُ القرآنُ ، فليسَ بعدَ بيانِ اللهِ بيانٌ ، والذي لا يمكنُ التعبيرُ عنهُ في هاذا العالمِ فهوَ الذي أجملَهُ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ فَلا تَعْلَمُ لَا يمكنُ التعبيرُ عنهُ في هاذا العالمِ فهوَ الذي أجملَهُ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ فَلا تَعْلَمُ مِن قُرَّةِ أَعْيُنٍ ﴾ ، وقولُهُ عزَّ وجلً : «أعددتُ لعبادي الصالحينَ ما لا عينُ رأت ، ولا أذن سمعَت ، ولا خطر على قلبِ بشرِ »(١) .

والعارفونَ مطلبُهُمْ تلكَ الحالةُ التي لا يُتصوَّرُ أَنْ تخطرَ على قلبِ بشرٍ في هذا العالمِ ، فأمَّا الحورُ والقصورُ ، والفواكهُ واللبنُ والعسلُ والخمرُ ، والحليُّ والأساورُ . . فإنَّهُمْ لا يحرصونَ عليها ، ولوْ أعطوها . . لمْ يقنعوا بها ، ولا يطلبونَ إلا لذَّةَ النظرِ إلىٰ وجهِ اللهِ الكريمِ ، فهيَ غايةُ السعاداتِ ، ونهايةُ اللذَّات .

ولذلكَ لمَّا قيلَ لرابعةَ العدويَّةِ رحمةُ اللهِ عليها : كيفَ رغبتُكِ في الجنَّةِ ؟ فقالَتْ : الجارُ ثمَّ الدارُ .

فهؤلاءِ قومٌ شغلَهُمْ حبُّ ربِّ الدارِ عنِ الدارِ وزينتِها ، بلْ عنْ كلِّ شيءٍ سواهُ ، حتَّىٰ عنْ أنفسِهِمْ ، ومثالُهُمْ مثالُ العاشقِ المستهترِ بمعشوقِهِ ، المستوفي همَّهُ بالنظرِ إلى وجهِهِ والفكرِ فيهِ ، فإنَّهُ في حالِ الاستغراقِ غافلٌ عنْ نفسِهِ ، لا يحسُّ بما يصيبُهُ في بدنِهِ ، ويُعبَّرُ عنْ هاذهِ الحالةِ بأنَّهُ فنيَ عنْ نفسِهِ ، ومعناهُ : أنَّهُ صارَ مستغرقاً بغيرِهِ ، وصارَتْ همومُهُ همّاً واحداً وهوَ نفسِهِ ، ومعناهُ : أنَّهُ صارَ مستغرقاً بغيرِهِ ، وصارَتْ همومُهُ همّاً واحداً وهوَ

<sup>(</sup>۱) حديث قدسي رواه البخاري (۲۲۶۶) ، ومسلم (۲۸۲۶) .

محبوبُهُ ، ولمْ يبقَ فيهِ متسعٌ لغيرِ محبوبِهِ حتَّىٰ يلتفتَ إليهِ ، لا إلىٰ نفسِهِ ولا إلىٰ غيرِهِ .

وهاذه الحالة هي التي توصل في الآخرة إلى قرّة عين لا يُتصوّرُ أنْ تخطر في هاذا العالم على قلب بشر ، كما لا يُتصوّرُ أنْ تخطر صورةُ الألوانِ والألحانِ على قلبِ الأصمِّ والأكمّهِ ، إلا أنْ يُرفعَ الحجابُ عنْ سمعِهِ وبصرِهِ ، فعندَ ذلكَ يدركُ حالَةً يعلمُ قطعاً أنّهُ لمْ يُتصوّرُ أنْ تخطر ببالِهِ قبلَ ذلكَ صورتُها ، فالدنيا حجابٌ على التحقيقِ ، وبرفعِه ينكشفُ الغطاءُ ، فعندَ ذلكَ يدركُ ذوقَ الحياةِ الطيبةِ ، وأنَّ الدارَ الآخرة لهي الحيوانَ لوْ كانوا يعلمونَ .

فهاذا القدرُ كافٍ في بيانِ توزُّعِ الدرجاتِ على الحسناتِ ، والدركاتِ على الحسناتِ ، والدركاتِ على السيئاتِ ، واللهُ الموفَّقُ بلطفِهِ .

\* \* \*

ربع المنجيات حور حواجه التوبة

## سيان ماتعظم به الضّغائر من الذّنوس

اعلم : أنَّ الصغيرة تكبرُ بأسباب :

منها الإصرارُ والمواظبةُ: ولذلكَ قيلَ: « لا صغيرةَ معَ إصرارِ ، ولا كبيرةَ معَ المواظبةُ : ولذلكَ قيلَ: « لا صغيرةَ معَ استغفارِ » (١) ، فكبيرةٌ واحدةٌ تنصرمُ ولا يتبعُها مثلُها لوْ تُصوِّرَ ذلكَ. . لكانَ العفوُ عنها أرجى مِنْ صغيرةٍ يواظبُ العبدُ عليها .

ومثالُ ذلكَ مثالُ قطراتٍ مِنَ الماءِ تقعُ على الحجرِ على توالِ فتؤثّرُ فيهِ ، وذلكَ القدْرُ مِنَ الماءِ لوْ صُبَّ عليهِ دفعةً واحدةً. . لمْ يؤثّرُ .

ولذلكَ قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «خيرُ الأعمالِ أدومُها وإنْ قلَّ »(٢) ، والأشياءُ تُستبانُ بأضدادِها ، فإنْ كانَ النافعُ مِنَ العملِ هوَ الدائمَ وإنْ قلَّ ، والكثيرُ المتصرِّمُ قليلُ النفعِ في تنويرِ القلبِ وتطهيرِهِ.. فكذلكَ القليلُ مِنَ السيئاتِ إذا دامَ.. عظمَ تأثيرُهُ في إظلامِ القلبِ .

إلا أنَّ الكبيرةَ قلَّما يُتصوَّرُ الهجومُ عليها بغتةٌ مِنْ غيرِ سوابقَ ولواحقَ مِنْ جملةِ الصغائرِ ، فقلَّما يزني الزاني بغتةً مِنْ غيرِ مراودةٍ ومقدِّماتٍ ، وقلَّما بقتلُ القاتلُ بغتةً مِنْ غيرِ مشاحنةٍ سابقةٍ ومعاداةٍ ، فكلُّ كبيرةٍ تكتنفُها صغائرُ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ۱۷۳ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ۸۵۳ ). من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٦٤٦٤ ) ، ومسلم ( ٧٨٢ ) بنحوه .

م كتاب التوبة

سابقةٌ ولاحقةٌ ، ولوْ تُصوِّرتْ كبيرةٌ وحدَها بغتةٌ ولمْ يتفقْ إليها عَوْدٌ. . ربَّما كانَ العفوُ فيها أرجىٰ مِنْ صغيرةٍ واظبَ الإنسانُ عليها عمرَهُ .

**\* \* \*** 

ومنها أنَّ يستصغرَ الذنبَ : فإنَّ الذنبَ كلَّما استعظمَهُ العبدُ مِنْ نفسِهِ . صغرَ عندَ اللهِ تعالىٰ ، وكلَّما استصغرَهُ . . كبرَ عندَ اللهِ تعالىٰ ؛ لأنَّ استعظامَهُ يصدرُ عنْ نفورِ القلبِ عنهُ ، وكراهيتِهِ لهُ ، وذلكَ النفورُ يمنعُ مِنْ شدَّة تأثرُ هِ بهِ ، واستصغارُهُ يصدرُ عنِ الإلفِ بهِ ، وذلكَ يوجبُ شدَّة الأثرِ في القلبِ ، والقلبُ هوَ المطلوبُ تنويرُهُ بالطاعاتِ ، والمحذورُ تسويدُهُ بالسيثاتِ ، ولذلكَ لا يؤاخذُ بما يجري عليهِ في الغفلةِ ، فإنَّ القلبَ لا يتأثرُ بما يجري في الغفلةِ .

وقد جاء في الخبر: « المؤمنُ يرى ذنبَهُ كالجبلِ فوقَهُ يخافُ أَنْ يقعَ عليهِ ، والمنافقُ يرى ذنبَهُ كذبابِ مرَّ علىٰ أَنفِهِ فأطارَهُ »(١) .

وقالَ بعضُهُمْ : ( الذنبُ الذي لا يُغفرُ قولُ العبدِ : ليتَ كلَّ شيءِ عملتُهُ مثلُ هنذا )(٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۱۳۰۸ ) عن الحارث بن سويد قال : حدثنا عبد الله بن مسعود حديثين ؟ أحدهما عن النبي صلى الله عليه وسلم والآخر عن نفسه ، وذكره أوَّلاً ، وذُكر بعد حديث : « لله أفرح بتوبة العبد » ، ولم يبين المرفوع من الموقوف ، وصرح أحمد في « المسند » ( ۳۸۳/۱ ) برواية بوقفه .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١٨١/١ ) .

وإنَّما يعظمُ الذنبُ في قلبِ المؤمنِ لعلمِهِ بجلالِ اللهِ ، فإذا نظرَ إلى عظمِ مَنْ عصىٰ بذلكَ الذنبِ . رأى الصغيرة كبيرة ، وقد أوحى الله تعالىٰ إلىٰ بعضِ أنبيائِهِ : ( لا تنظرُ إلىٰ قلَّةِ الهديةِ ، وانظرْ إلىٰ عظمِ مهديها ، ولا تنظرُ إلىٰ صغر الخطيئةِ ، وانظرْ إلىٰ كبرياءِ مَنْ واجهتَهُ بها )(١) .

وبهلذا الاعتبارِ قالَ بعضُ العارفينَ : ( لا صغيرةَ ، بلْ كلُّ مخالفةٍ فهيَ كبيرةٌ )(٢) .

ولذلكَ قالَ بعضُ الصحابةِ للتابعينَ : ( إِنَّكُمْ لتعملونَ أعمالاً هيَ في أعينكُمْ أَدقُ مِنَ الشُعرِ ، كنَّا نعدُّها على عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أعينكُمْ أدقُ مِنَ الشعرِ ، كنَّا نعدُّها على عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مِنَ الموبقاتِ )(٣) إذْ كانَتْ معرفةُ الصحابةِ بجلالِ اللهِ تعالىٰ أتمَّ ، فكانَتِ الصغائرُ عندَهُمْ بالإضافةِ إلىٰ جلالِ اللهِ تعالىٰ كبائرَ .

وبهنذا السببِ يعظمُ مِنَ العالمِ ما لا يعظمُ مثلُهُ مِنَ الجاهلِ ، ويُتجاوزُ عنِ العامِّيِّ في أمورٍ لا يُتجاوزُ في أمثالِها عنِ العارفِ ؛ لأنَّ الذنبَ والمخالفةَ يكبرُ بمعرفةِ قدْرِ المخالَفِ .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٨٢ ) .

 <sup>(</sup>۲) رواه عن ابن عباس رضي الله عنهما اللالكائي في « اعتقاد أهل السنة » ( ۱۹۱٦) بنحوه ، واختار ذلك القول أبو إسحاق الإسفرايني وأبو بكر الباقلاني وإمام الحرمين في « الإرشاد » والقشيري في « المرشدة » ، بل حكاه ابن فورك عن الأشاعرة واختاره في « تفسيره » واعتمد عليه التقي السبكي . « إتحاف » ( ۸/ ۷۱) .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في ( المسند ) ( ٣/٣ ) .

ومنها السرورُ بالصغيرةِ : والفرحُ والتبجُّحُ بها ، واعتدادُ التمكُّنِ مِنْ ذلكَ نعمةً ، والغفلةُ عنْ كونِهِ سببَ الشقاوةِ ، فكلَّما غلبَتْ حلاوةُ الصغيرةِ عندَ العبدِ . كبرَتِ الصغيرةُ ، وعظمَ أثرُها في تسويدِ قلبِهِ ، حتَّىٰ إنَّ مِنَ المذنبينَ مَنْ يتمدَّحُ بذنبهِ ويتبجَّحُ بهِ ؛ لشدَّة فرحِهِ بمقارفتهِ إيّاهُ ، كما يقولُ : أما رأيتني كيفَ مزَّقتُ عرضَهُ ؟ ويقولُ المناظرُ في مناظرتِهِ : أما رأيتني كيفَ فضحتُهُ ؟ وكيفَ ذكرتُ مساوتَهُ حتَّىٰ أخجلتُهُ ؟ وكيفَ استخففتُ رأيتني كيفَ لبَستُ عليهِ ؟ ويقولُ المعاملُ في التجارةِ : أما رأيتَ كيفَ روَّجتُ عليهِ الزائفَ ؟ وكيفَ خدعتُهُ ؟ وكيفَ غبنتُهُ في مالِهِ ؟ وكيفَ استحمقتُهُ ؟ وكيفَ مالِهِ ؟ وكيفَ استحمقتُهُ ؟

فهاذا وأمثالُهُ تكبرُ بهِ الصغائرُ ، فإنَّ الذنوبَ مهلكاتُ ، وإذا دُفعَ العبدُ إليها ، وظفرَ الشيطانُ بهِ في الحملِ عليها . فينبغي أنْ يكونَ في مصيبةٍ وتأشّف بسببِ غلبةِ العدوِّ عليه ، وبسببِ بعدِهِ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، فالمريضُ الذي يفرحُ بأنْ ينكسرَ إناؤُهُ الذي فيهِ دواؤُهُ حتَّىٰ يتخلّصَ مِنْ ألم شربِهِ . . لا يُرجىٰ شفاؤُهُ .

\*\* \*\*

ومنها أنْ يتهاونَ بسترِ اللهِ عليهِ وحلمهِ عنهُ وإمهالِهِ إيَّاهُ: ولا يدري أنَّهُ إنَّما يُمهَلُ مقتاً ليزدادَ بالإمهالِ إثماً ، فيظنُّ أنَّ تمكَّنهُ مِنَ المعاصي عنايةٌ مِنَ اللهِ يُمهَلُ مقتاً ليزدادَ بالإمهالِ إثماً ، فيظنُّ أنَّ تمكَّنهُ مِنَ المعاصي عنايةٌ مِنَ اللهِ تعالىٰ بهِ ، فيكونُ ذلكَ لأمنِهِ مِنْ مكرِ اللهِ ، وجهلِهِ بمكامنِ الغرورِ باللهِ ، كما

قَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِمِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسَّبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوَنَمَ أَفَيْسَ وَلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسَّبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوَنَمْ أَفْيِسُ مِنْ اللَّهُ مِنا لَكُ مِن اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْهُمْ عَلَيْمُ عَلَيْكُونَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُونَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُكُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُولُكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلِي عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَ

ومنها أنْ يأتي الذنب ويظهرَهُ: بأنْ يذكرَهُ بعدَ إتيانِهِ ، أوْ يأتيَهُ على ملأٍ ومشهدٍ مِنْ غيرِهِ ، فإنَّ ذلكَ منهُ جنايةٌ على سترِ اللهِ الذي أسدلَهُ عليهِ ، وتحريكٌ لرغبةِ الشرِّ فيمَنْ أسمعَهُ ذنبَهُ أوْ أشهدَهُ فعلَهُ ، فهما جنايتانِ انضمتا إلىٰ جنايتِهِ . فغلظَتْ بهِ .

فإنِ انضافَ إلىٰ ذلكَ الترغيبُ للغيرِ فيهِ ، والحملُ عليهِ ، وتهيئةُ الأسبابِ لهُ.. صارَتْ جنايةٌ رابعةٌ ، وتفاحشَ الأمرُ ، وفي الخبرِ : «كلُّ الناسِ معافى إلا المجاهرينَ ، يبيتُ أحدُهُمْ علىٰ ذنبِ قدْ سترَهُ اللهُ عليهِ ، فيصبحُ فيكشفُ سترَ اللهِ ويتحدَّثُ بذنبِهِ »(١) ، وهاذا لأنَّ مِنْ صفاتِ اللهِ ونعمِهِ أنَّهُ يظهرُ الجميلَ ويسترُ القبيحَ ، ولا يهتكُ السترَ ، فالإظهارُ كفرانٌ لهاذهِ النعمةِ .

وقالَ بعضُهُمْ : ( لا تذنبُ ، فإنْ كانَ ولا بدَّ . . فلا ترغِّبُ غيرَكَ فيهِ فتذنبَ ذنبينِ )(٢) .

<sup>(</sup>۱) قوت القلوب ( ۱/ ۱۸۳ ) ، ورواه بنحوه البخاري ( ۲۰۲۹ ) ، ومسلم ( ۲۹۹۰ ) .

<sup>(</sup>۲) قوت القلوب ( ۱۸۳/۱ ) .

کتاب النوية موردو دور دوردو دوردو المنجيات ربع المنجيات

ولذلكَ قالَ تعالىٰ: ﴿ ٱلمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ } المُنفِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ إِلَّمُنافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ } .

وقالَ بعضُ السلفِ : ( ما انتهكَ المرءُ مِنْ أخيهِ حرمةً أعظمَ مِنْ أَنْ يساعدَهُ على معصيةٍ ثمَّ يهوِّنها عليهِ )(١) .

**\*\* \*\* \*\*** 

ومنها أن يكون المذنب عالماً يُقتدى به : فإذا فعلَهُ بحيثُ يُرى ذلك منهُ . كبر ذنبه ؛ كلبس العالم الإبريسم ، وركوبه مراكب الذهب والفضة ، وأخذه مال الشبهة مِنْ أموال السلاطين ، ودخوله على السلاطين ، وتودُّده إليهم (٢) ، ومساعدته إيَّاهُمْ بتركِ الإنكار عليهم ، وإطلاقه اللسان في الأعراض ، وتعديه باللسان في المناظرة ، وقصده الاستخفاف ، واشتغاله مِن العلوم بما لا يُقصدُ منهُ إلا الجاه ؛ كعلم الجدل والمناظرة ، فهاذه ذنوب يُتبعُ العالم عليها ، فيموت العالم ويبقى شرُّهُ مستطيراً في العالم آماداً متطاولة ، فطوبي لمَنْ إذا مات . ماتت معه ذنوبه .

وفي الخبرِ : « مَنْ سنَّ سنَّةً سيئةً . فعليهِ وزرُها ووزرُ مَنْ عملَ بها لا ينقصُ مِنْ أوزارهِمْ شيئاً »(٣) .

قوت القلوب ( ١/ ١٨٣ ) .

<sup>(</sup>۲) في (ب، ج): (وتردده إليهم) بدل (وتودده إليهم).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٠١٧).

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَنَكَتُبُ مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَــَرَهُمْ ﴾ ، والآثارُ : ما يلحقُ مِنَ الأعمالِ بعدَ انقضاءِ العملِ والعاملِ .

وقالَ ابنُ عباسٍ رضيَ اللهُ عنهُما : ( ويلٌ للعالمِ مِنَ الأَتباعِ ، يزلُّ زلَّةً فيرجعُ عنها ، ويحتملُها الناسُ فيذهبونَ بها في الآفاقِ )(١) .

وقال بَعضُهُمْ : ( مثلُ زلَّةِ العالمِ مثلُ انكسارِ السفينةِ ، تغرقُ ويغرقُ أهلُها )(٢) .

وفي الإسرائيلياتِ: أنَّ عالماً كانَ يُضلُّ الناسَ بالبدعةِ، ثمَّ أدركتُهُ توبةٌ، فعملَ في الإصلاحِ دهراً، فأوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ نبيِّهِمْ: قُلْ لهُ: إنَّ ذنبَكَ لوْ كانَ فيما بيني وبينكَ. لغفرتُهُ لكَ، ولكنْ كيفَ بمَنْ أضللتَ مِنْ عبادي فأدخلتَهُمُ النارَ ؟!(٣).

فبهاذا يتضحُ أنَّ أمرَ العلماءِ مخطرٌ ، فعليهِمْ وظيفتانِ :

إحداهُما : تركُ الذنب .

والأخرى : إخفاؤُهُ .

قوت القلوب ( ١/ ١٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) القول لعبد الله بن المعتز ، رواه عنه الخطيب في « الفقيه والمتفقه » ( ٦٤٦ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » (٣٦٣١٣) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (١٠٤٦) عن خالد الربعي ، وقد نقل الخبر صاحب « القوت » (١/٤٨١) وقال عقبه : ( فأما استحلال المعصية وإحلالها للغير . . فليس من هاذه الأبواب في شيء ، إنما ذلك خروج عن الملة وتبديل للشريعة ، وهو الكفر بالله تعالى ) .

وكما تتضاعفُ أوزارُهُمْ على الذنوبِ فكذلكَ يتضاعفُ ثوابُهُمْ على الحسناتِ إذا اتبُعوا .

فإذا ترك التجمُّل والميل إلى الدنيا ، وقنع منها باليسير ، ومِنَ الطعامِ بالقوتِ ، ومِنَ الكسوةِ بالخلّقِ ، فيُتبّعُ عليهِ ، ويقتدي بهِ العلماءُ والعوامُ ، فيكونُ لهُ مثلُ ثوابِهِمْ ، وإنْ مالَ إلى التجمُّلِ . مالَتْ طباعُ مَنْ دونهُ إلى التشبّهِ بهِ ، ولا يقدرونَ على التجمُّلِ إلا بخدمةِ السلاطينِ ، وجمعِ الحطامِ مِنَ الحرامِ ، ويكونُ هوَ السببَ في جميعِ ذلكَ ، فحركاتُ العلماءِ في طوريِ الزيادةِ والنقصانِ تتضاعفُ آثارُها ؛ إمَّا بالربح ، وإمَّا بالخسرانِ .

وهاذا القدرُ كافٍ في تفاصيلِ الذنوبِ التي التوبةُ توبةٌ عنها .

ربع المنجيات <u>دو دوه دوه کي جي کتاب التوبة</u>

## الرُّڪنُ الثَّالِثُ في تمام النُّوسِة وستُ روطها في دوامها إليٰ آحن راعمر

قدْ ذكرنا أنَّ التوبةَ عبارةٌ عنْ ندم يورثُ عزماً وقصداً ، وذلكَ الندمُ أورثهُ العلمُ بكونِ المعاصي حائلاً بينَهُ وبينَ محبوبِهِ .

ولكلِّ واحدٍ مِنَ العلمِ والندمِ والعزمِ دوامٌ وتمامٌ ، ولتمامِها علامةٌ ، ولدوامِها شرطٌ ، فلا بدَّ مِنْ بيانِها .

أمَّا العلمُ : فالنظرُ فيهِ نظرٌ في سببِ التوبةِ ، وسيأتي .

وأمّا الندمُ: فهوَ توجُّعُ القلبِ عندَ شعورِهِ بفواتِ المحبوبِ ، وعلامتُهُ: طولُ الحسرةِ والحزنِ ، وانسكابُ الدمعِ وطولُ البكاءِ والفكرِ ، فمَنِ استشعرَ عقوبةً نازلةً بولدِهِ أوْ ببعضِ أعزَّتِهِ. . طالَ عليهِ بكاؤُهُ لمصيبتِهِ ، وأيُّ عزيزِ أعزُ عليهِ مِنَ نفسِهِ ؟! وأيُّ عقوبةٍ أَسْدُ مِنَ النارِ ؟! وأيُّ سببٍ أدلُّ علىٰ نزولِ العقوبةِ مِنَ اللهِ ورسولِهِ ؟!

ولوْ حدَّثُهُ إنسانٌ واحدٌ يسمَّىٰ طبيباً أنَّ ولدَهُ المريضَ لا يبرأ ، وأنَّهُ سيموتُ منهُ.. طالَ في الحالِ حزنُهُ ، فليسَ ولدُهُ بأعزَّ مِنْ نفسِهِ ، ولا الطبيبُ بأعلمَ ولا أصدقَ مِنَ اللهِ ورسولِهِ ، ولا الموتُ بأشدَّ مِنَ النارِ ، ولا المرضُ بأدلَّ على الموتِ مِنَ المعاصي علىٰ سخطِ اللهِ تعالىٰ ، والتعرض بها للنار .

فَالَمُ النَّدَمِ كَلَّمَا كَانَ أَشَدَّ. . كَانَ تَكَفَيرُ الذُنُوبِ بِهِ أَرْجَىٰ ، فعلامةُ صَحَّةِ النَّدَمِ رَقَّةُ القلبِ ، وغزارةُ الدمعِ ، وفي الخبرِ : ( جالسوا التوَّابينَ ؛ فإنَّهُمْ أَرْقُ أَفْئَدةً )(١) .

ومِنْ علامتِهِ : أَنْ تتمكَّنَ مرارةُ تلكَ الذنوبِ في قلبِهِ بدلاً مِنْ حلاوتِها ، فيستبدلُ بالميلِ كراهيةً ، وبالرغبةِ نفرةً .

وفي الإسرائيلياتِ: أنَّ الله سبحانَهُ وتعالىٰ قالَ لبعضِ أنبيائِهِ وقدُ سألَهُ قبولَ توبةِ فقالَ: قبولَ توبةِ فقالَ: قبولَ توبةِ فقالَ: وعزَّتي وجلالي ؛ لوْ شفعَ فيهِ أهلُ السماواتِ والأرضِ ما قبلتُ توبتهُ وحلاوةُ ذلكَ الذنبِ الذي تابَ منهُ في قلبه (٢).

**\*** 

فإنْ قلت : فالذنوبُ هي أعمالٌ مشتهاةٌ بالطبع ، فكيفَ يجدُ مرارتَها ؟ فأقولُ : مَنْ تناولَ عسلاً كانَ فيهِ سمٌ ولمْ يدركُهُ بالذوقِ واستلذَّهُ ، ثمَّ مرضَ وطالَ مرضُهُ وألمُهُ ، وتناثرَ شعرُهُ ، وفُلجَتْ أعضاؤُهُ ، فإذا قدِّمَ إليهِ عسلٌ فيهِ مثلُ ذلكَ السمِّ وهوَ في غايةِ الجوعِ والشهوةِ للحلاوةِ . . فهلَ تنفرُ نفسُهُ عنْ ذلكَ العسلِ أمْ لا ؟

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » (٣٥٦٠٦ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ٦٣١ ) موقوفاً علىٰ عمر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب (١/١٨١).

فإنْ قلتَ : لا ، فهوَ جحدٌ للضرورةِ والمشاهدةِ ، بلْ ربَّما تنفرُ عنِ العسلِ الذي ليسَ فيهِ سمُّ أيضاً ؛ لشبهِهِ بهِ !

فوجدانُ التائبِ مرارةَ الذنبِ كذلكَ يكونُ ، وذلكَ لعلمِهِ بأنَّ كلَّ ذنبِ فذوقُ العسلِ ، وعملُهُ عملُ السمِّ .

ولا تصحُّ التوبةُ ولا تصدقُ إلا بمثلِ هـنذا الإيمانِ ، ولمَّا عزَّ مثلُ هـنذا الإيمانِ . عزَّتِ اللهِ تعالىٰ ، الإيمانِ . عزَّتِ اللهِ تعالىٰ ، فلا ترىٰ إلا معرضاً عنِ اللهِ تعالىٰ ، متهاوناً بالذنوب ، مصرّاً عليها .

فهاذا شرط تمام الندم.

وينبغي أنْ يدومَ إلى الموتِ ، وينبغي أنْ يجدَ هاذهِ المرارةَ في جميعِ الذنوبِ وإنْ لمْ يكنْ قدِ ارتكبها مِنْ قبلُ ؛ كما يجدُ متناولُ السمِّ في العسلِ النفرةَ مِنَ الماءِ الباردِ مهما علمَ أنَّ فيهِ مثلَ ذلكَ السمِّ ؛ إذْ لمْ يكنْ ضررُهُ مِنَ العسلِ ، بلْ ممَّا فيهِ ، ولمْ يكنْ ضررُ التائبِ مِنْ سرقتِهِ وزناهُ مِنْ حيثُ إنَّهُ سرقةٌ وزنا ، بلْ مِنْ حيثُ مخالفتُهُ أمرَ اللهِ تعالىٰ ، وذلكَ جارِ في كلِّ ذنب .

وأمَّا القصدُ الذي ينبعثُ منه ، وهو إرادةُ التداركِ : فلهُ تعلُّقُ بالمحالِ ؛ وهو موجِبٌ تركَ كلّ محظورِ هو ملابسٌ له ، وأداءَ كلّ فرضٍ هو متوجّهٌ عليهِ في الحالِ ، ولهُ تعلُّقُ بالماضي ؛ وهو تداركُ ما فرط ، وله تعلُّقُ بالمستقبل ؛ وهو دوامُ الطاعةِ ودوامُ تركِ المعصيةِ إلى الموتِ .

وشرطُ صحتِهِ فيما يتعلَّقُ بالماضي : أنْ يردَّ فكرَهُ إلىٰ أوَّلِ يوم بلغَ فيهِ

بالسنِّ أوِ الاحتلام ، ويفتُّشَ عمَّا مضىٰ مِنْ عمرِهِ سنةً سنةً ، وشهراً شهراً ، ويوماً يوماً ، ونَفَساً نَفَساً ، وينظرَ إلى الطاعاتِ ما الذي قصَّرَ فيهِ منها ، وإلى المعاصي ما الذي قارفَهُ منها .

فإنْ كانَ قدْ تركَ صلاةً ، أوْ صلاَّها في ثوبِ نجسٍ ، أوْ صلاَّها بنيَّةٍ غيرِ صحيحةٍ لجهلِهِ بشرطِ النيَّةِ . . فيقضيها عنْ آخرِها ، فإنْ شكَّ في عددِ ما فاتهُ منها. . حسبَ مِنْ مدَّةِ بلوغِهِ وتركَ القدْرَ الذي يستيقنُ أنَّهُ أدَّاهُ ، ويقضي الباقيَ ، ولهُ أَنْ يأخذَ فيهِ بغالبِ الظنِّ ، ويصلُ إليهِ على سبيلِ التحرِّي والاجتهادِ .

وأمَّا الصومُ. . فإنْ كانَ قدْ تركَهُ في سفرِ ولمْ يقضِهِ ، أَوْ أَفطرَ عمداً ، أَوْ نسيَ النيَّةَ بالليلِ ولمْ يقضِ. . فيتعرَّفُ مجموعَ ذلكَ بالتحرِّي والاجتهادِ ، ويشتغلُ بقضائِهِ .

وأمَّا الزكاةُ. . فيحسبُ جميعَ مالِهِ ، وعددَ السنينَ مِنْ أُوَّلِ ملكِهِ ، لا مِنْ زمانِ البلوغ ؛ فإنَّ الزكاةَ واجبةٌ في مالِ الصبيِّ ، فيؤدِّي ما علمَ بغالبِ الظنِّ أَنَّهُ فِي ذُمَّتِهِ ، فإنْ أَدَّاهُ لا علىٰ وجه يوافقُ مذهبَهُ ؛ بأنْ لمْ يُصرفْ إلى الأصنافِ الثمانيةِ ، أوْ أخرجَ البدلَ وهوَ علىٰ مذهبِ الشافعيِّ رحمهُ اللهُ تعالىٰ. . فيقضي جميع ذلك ، فإنَّ ذلك لا يجزئهُ أصلاً ، وحسابُ الزكاةِ ومعرفةُ ذلكَ يطولُ ، ويحتاجُ فيهِ إلىٰ تأمُّلِ شافٍ ، ويلزمُهُ أَنْ يسألَ عنْ كيفيَّةِ الخروج عنْهُ العلماءَ . وأمّا الحجُّ . فإنْ كانَ قدِ استطاعَ في بعضِ السنينَ ولمْ يتفقْ لهُ الخروجُ وهوَ الآنَ قدْ أفلسَ . فعليهِ الخروجُ ، فإنْ لمْ يقدرْ مع الإفلاسِ . فعليهِ أنْ يكتسبَ مِنَ الحلالِ قدْرَ الزادِ ، فإنْ لمْ يكنْ لهُ كسبٌ ولا مالٌ . فعليهِ أنْ يكتسبَ مِنَ الحلالِ قدْرَ الزادِ ، فإنْ لمْ يكنْ لهُ كسبٌ ولا مالٌ . فعليهِ أنْ يسألَ الناسَ ليُصرفَ إليهِ مِنَ الزكواتِ أو الصدقاتِ ما يحجُّ بهِ ؛ فإنّهُ إنْ ماتَ قبلَ الحجِّ . ماتَ عاصياً ، قالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « مَنْ ماتَ ولمْ يحجَّ . فليمتْ إنْ شاءَ يهودياً وإنْ شاءَ نصرانياً »(١) ، والعجزُ الطارىءُ بعدَ القدرةِ لا يُسقطُ عنهُ الحجَّ .

فهنذا طريقُ تفتيشِهِ عنِ الطاعاتِ وتداركِها .

وأمّا المعاصي. . فينبغي أنْ يفتش مَنْ أوّلِ بلوغِهِ عنْ سمعِهِ ، وبصرِهِ ، ولسانِهِ ، وبطنِهِ ، ويقصِّلَ عندَ نفسِهِ ديوانَ معاصيهِ ، حتَّىٰ يطّلعَ علىٰ جميعِ أيّامِهِ وساعاتِهِ ، ويفصِّلَ عندَ نفسِهِ ديوانَ معاصيهِ ، حتَّىٰ يطّلعَ علىٰ جميعِها ؛ صغائرِها وكبائرِها ، ثمّ ينظرَ فيها : فما كانَ مِنْ ذلكَ بينهُ وبينَ اللهِ تعالىٰ مِنْ حيثُ لا يتعلّقُ بمظلمةِ العبادِ ؛ كنظرٍ إلىٰ غيرِ محرمٍ ، وقعودٍ في مسجدٍ مع الجنابةِ ، ومس مصحفٍ بغيرِ وضوءِ ، واعتقادِ بدعةٍ ، وشربِ خمرٍ ، وسماعِ ملاهٍ ، وغيرِ ذلكَ ممّا لا يتعلّقُ بمظالمِ العبادِ . فالتوبةُ عنها بالندمِ والتحشّرِ عليها ، وبأنْ يحسبَ مقدارَها مِنْ حيثُ الكثرةُ ومِنْ حيثُ بالندمِ والتحشّرِ عليها ، وبأنْ يحسبَ مقدارَها مِنْ حيثُ الكثرةُ ومِنْ حيثُ بالندمِ والتحشّرِ عليها ، وبأنْ يحسبَ مقدارَها مِنْ حيثُ الكثرةُ ومِنْ حيثُ

 <sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۸۱۲) ، والدارمي في « سننه » ( ۱۸۲٦ ) ، وأبو نعيم في « الحلية »
 ( ۲۵۱/۹ ) ، والبيهقي في « السنن الكبرى » ( ٤/ ٣٣٤) وقال : ( وهاذا وإن كان إسناده غير قوي . . فله شاهد من قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه ) وذكره .

كتاب التوبة موردة وموردة ومورد

المدَّةُ ، ويطلبَ لكلِّ معصيةٍ منها حسنة تناسبُها ، فيأتيَ مِنَ الحسناتِ بمقدارِ تلكَ السيئاتِ ، أخذاً مِنْ قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « اتقِ اللهَ حيثُ كنتَ ، وأتبع السيئة الحسنة تمحُها »(١) ، بلْ مِنْ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبُنَ السَّيِّعَاتِ ﴾ .

ربع المنجيات

فيكفِّرُ سماعَ الملاهي بسماعِ القرآنِ وبمجالسِ الذكرِ ، ويكفِّرُ القعودَ في المسجدِ جنباً بالاعتكافِ فيهِ مع الاشتغالِ بالعبادةِ ، ويكفِّرُ مسَّ المصحفِ محدثاً بإكرامِ المصحفِ ، وكثرةِ قراءةِ القرآنِ منهُ ، وكثرةِ تقبيلهِ (٢) ، وبأنْ يكتبَ مصحفاً ويجعلَهُ وقفاً ، ويكفِّرُ شربَ الخمرِ بالتصدُّقِ بكلِّ شرابِ حلالِ هوَ أطيبُ منهُ وأحبُّ إليهِ .

وعدُّ جميعِ المعاصي غيرُ ممكنِ ، وإنَّما المقصودُ سلوكُ طريقِ المضادَّةِ ، فإنَّ المرضَ يعالجُ بضدِّهِ ، فكلُّ ظلمةِ ارتفعَتْ إلى القلبِ بمعصيةِ فلا يمحوها إلا نورٌ يرتفعُ إليها بحسنةٍ تضادُّها ، والمتضادَّاتُ هيَ المتناسباتُ ، فلذلكَ ينبغي أنْ يمحوَ كلَّ سيئةٍ بحسنةٍ مِنْ جنسِها لكيْ تضادُّها ، فإنَّ البياضَ يزالُ بالسوادِ ، لا بالحرارةِ والبرودةِ .

وهاذا التجريدُ والتحقيقُ مِنَ التلطُّفِ في طريقِ المحوِ ، فالرجاءُ فيهِ أصدقُ ، والثقةُ بهِ أكثرُ مِنْ أَنْ يواظبَ علىٰ نوعٍ واحدٍ مِنَ العباداتِ ، وإنْ كانَ ذلكَ أيضاً مؤثراً في المحو .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في « المسند » ( ٥/ ٢٣٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠/ ١٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) ووضعه على العينين ، ورفعه في أشرف المواضع . « إتحاف » ( ٨/ ٥٧٦ ) .

فهاذا حكمُ ما بينَهُ وبينَ اللهِ تعالىٰ .

ويدلُّ علىٰ أنَّ الشيءَ يكفَّرُ بضدِّهِ أنَّ حبَّ الدنيا رأسُ كلِّ خطيئةٍ ، وأثرُ اتباعِ الدنيا في القلبِ السرورُ بها ، والإلْفُ لها ، والحنينُ إليها ، فلا جرمَ كانَ كلُّ أذى يصيبُ المسلمَ ينبو بسببهِ قلبُهُ عنِ الدنيا يكونُ كفارةً لهُ ؛ إذِ القلبُ يتجافىٰ بالهمومِ والغمومِ عنْ دارِ الهمومِ ، قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مِنَ الذنوبِ ذنوبُ لا يكفِّرُها إلا الهمومُ » ، وفي لفظٍ آخرَ : « إلا الهمُ بطلب المعيشةِ »(١) .

وفي حديثِ عائشةَ رضيَ اللهُ عنها: « إذا كثرَتْ ذنوبُ العبدِ ولمْ تكنْ لهُ أعمالٌ تكفَّرُها. . أُدخلَ اللهُ تعالىٰ عليهِ الهمومَ ، فتكونُ كفَّارةً لذنوبِهِ »(٢) .

ويُقالُ: ( إنَّ الهمَّ الذي يدخلُ على القلبِ والعبدُ لا يعرفُهُ هوَ ظلمةُ الذنوبِ والهمُّ بها ، وشعورُ القلبِ بوقفةِ الحسابِ وهولِ المطَّلَع )(٣) .

فإنْ قلتَ : همُّ الإنسانِ غالباً بمالِهِ وولدِهِ وجاهِهِ ، وهوَ خطيئةٌ ، فكيفَ يكونُ كفَّارةً ؟

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في « الأوسط » ( ۱۰۲ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٦/ ٢٣٥ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٢٠٠/٥٤ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في ﴿ المسند ﴾ (٦/ ١٥٧ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٣) بنحوه عند صاحب « القوت » ( ١٨٦/١ ) .

فاعلم : أنَّ الحبَّ لهُ خطيئةٌ ، والحرمانَ عنهُ كفَّارةٌ ، ولوْ تمتَّعَ بهِ . . لتمَّتِ الخطيئةُ ، فقدْ رُوِيَ أنَّ جبريلَ عليهِ السلامُ دخلَ علىٰ يوسفَ عليهِ السلامُ في السجنِ ، فقالَ لهُ : كيفَ تركتَ الشيخَ الكئيبَ ؟ فقالَ : قدْ حزنَ عليكَ حزنَ مئةِ ثكليٰ ، قالَ : فما لهُ عندَ اللهِ ؟ قالَ : أجرُ مئةِ شهيدٍ (١) .

ربع المنجيات

فإذاً ؛ الهمومُ أيضاً مكفِّراتٌ حقوقَ اللهِ .

فهاذا حكمُ ما بينَهُ وبينَ اللهِ .

وأمّا مظالمُ العبادِ.. ففيها أيضاً معصيةٌ وجنايةٌ علىٰ حقّ اللهِ تعالىٰ تداركهٔ فإنّ الله تعالىٰ نهیٰ عنْ ظلمِ العبادِ أيضاً ، فما يتعلّقُ منهُ بحقّ اللهِ تعالىٰ تداركهٔ بالندمِ والتحسُّرِ ، وترو مثلهِ في المستقبلِ ، والإتيانِ بالحسناتِ التي هي أضدادُها ، فيقابلُ إيذاءَهُ الناسَ بالإحسانِ إليهِمْ ، ويكفّرُ غصْبَ أموالِهِمْ بالتصدُّقِ بملكِهِ الحلالِ ، ويكفّرُ تناولَ أعراضِهِمْ بالغيبةِ والقدحِ فيهِمْ بالثناءِ علىٰ أهلِ الدينِ وإظهارِ ما يعرفُ مِنْ خصالِ الخيرِ مِنْ أقرانِهِ وأمثالِهِ ، ويكفّرُ قتلَ النفوسِ بإعتاقِ الرقابِ ؛ لأنَّ ذلكَ إحياءٌ ؛ إذِ العبدُ مفقودٌ لنفسِهِ ، موجودٌ لسيّدِهِ ، فالإعتاقُ إيجادٌ لا يقدرُ الإنسانُ علىٰ أكثرَ منهُ ، فيقابلُ الإعدامَ بالإيجادِ ، وبهاذا تعرفُ أنَّ ما ذكرناهُ مِنْ سلوكِ طريقِ المضادةِ في التكفيرِ والمحوِ مشهودٌ لهُ في الشرعِ ، حيثُ كفّرَ القتلَ بإعتاقِ رقبةٍ ، ثمّ إذا التكفيرِ والمحوِ مشهودٌ لهُ في الشرعِ ، حيثُ كفّرَ القتلَ بإعتاقِ رقبةٍ ، ثمّ إذا فعلَ ذلكَ كلَّهُ . . لمْ ينجِهِ ولمْ يكفِهِ ما لمْ يخرجْ عنْ مظالمِ العبادِ ، ومظالمُ فعلَ ذلكَ كلَّهُ . . لمْ ينجِهِ ولمْ يكفِهِ ما لمْ يخرجْ عنْ مظالمِ العبادِ ، ومظالمُ فعلَ ذلكَ كلَّهُ . . لمْ ينجِهِ ولمْ يكفِهِ ما لمْ يخرجْ عنْ مظالمِ العبادِ ، ومظالمُ فعلَ ذلكَ كلَّهُ . . لمْ ينجِهِ ولمْ يكفِهِ ما لمْ يخرجْ عنْ مظالمِ العبادِ ، ومظالمُ فعلَ ذلكَ كلَّهُ . . لمْ ينجِهِ ولمْ يكفِهِ ما لمْ يخرجْ عنْ مظالمِ العبادِ ، ومظالمُ

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ١/ ١٨٦ ) ، وبنحوه رواه الطبري في « تفسيره » ( ٨/ ١٣/٨ ) .

العباد إمَّا في النفوسِ ، أو الأموالِ ، أو الأعراضِ ، أو القلوبِ ؛ أعني بهِ : الإيذاء المحضَ .

أمَّا النفوسُ: فإنْ جرى عليهِ قتلُ خطأٍ.. فتوبتُهُ بتسليمِ الديةِ ووصولِها إلى المستحقِّ؛ إمَّا منهُ أوْ مِنْ عاقلتِهِ ، وهوَ في عهدةِ ذلكَ قبلَ الوصولِ ، وإنْ كانَ عمداً موجباً للقصاصِ.. فبالقصاصِ ، فإنْ لمْ يُعرفْ.. فيجبُ عليهِ أنْ يعترفَ عندَ وليِّ الدمِ ، ويحكِّمَهُ في روحِهِ ، فإنْ شاءَ عفا عنهُ ، وإنْ شاءَ.. قتلَهُ ، ولا تسقطُ عهدتُهُ إلا بهاذا ، ولا يجوزُ لهُ الإخفاءُ .

وليسَ هاذا كما لوْ زنى ، أوْ شربَ ، أوْ سرقَ ، أوْ قطعَ الطريقَ ، أوْ قطعَ الطريقَ ، أوْ باشرَ ما يجبُ فيهِ حدُّ للهِ تعالىٰ ؛ فإنَّهُ لا يلزمُهُ في التوبةِ أنْ يفضحَ نفسهُ ، ويهتكَ سترَهُ ، ويلتمسَ مِنَ الوالي استيفاءَ حقِّ اللهِ تعالىٰ ، بلْ عليهِ أنْ يتسترَ بسترِ اللهِ عزَّ وجلَّ ، ويقيمَ حدَّ اللهِ تعالىٰ علىٰ نفسِهِ بأنواعِ المجاهدةِ والتعذيبِ ، فالعفوُ في محضِ حقوقِ اللهِ تعالىٰ قريبٌ مِنَ التائبينَ النادمينَ .

فإنْ رفع أمرَهُ إلى الوالي حتَّىٰ أقامَ عليهِ الحدَّ.. وقع موقعه ، وتكونُ توبتُهُ صحيحة مقبولة عندَ اللهِ تعالىٰ ؛ بدليلِ ما رُوِيَ أنَّ ماعزَ بنَ مالكِ أتىٰ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ فقالَ : يا رسولَ اللهِ ؛ إنِّي قدْ ظلمتُ نفسي وزنيتُ ، وإنِّي أريدُ أنْ تطهِّرني ، فردَّهُ ، فلمَّا كانَ مِنَ الغدِ.. أتاهُ ، فقالَ : يا رسولَ اللهِ ؛ إنِّي قدْ زنيتُ ، فردَّهُ الثانية والثالثة ، فلمَّا كانَ في الرابعةِ.. يا رسولَ اللهِ ؛ إنِّي قدْ زنيتُ ، فردَّهُ الثانية والثالثة ، فلمَّا كانَ في الرابعةِ.. أمرَ بهِ فرُجمَ ، فكانَ الناسُ فيه فرقتينِ ؛ قائلٌ يقولُ : ما توبةٌ أفضلَ مِنْ يقولُ : ما توبةٌ أفضلَ مِنْ يقولُ : ما توبةٌ أفضلَ مِنْ

توبةِ ماعزِ ، فقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لقدْ تابَ توبةً لوْ قسمَتْ بينَ أُمَّةٍ . . لوسعَتْهُمْ »(١) .

وجاءتِ الغامديّةُ فقالَتْ : يا رسولَ اللهِ ؟ إنّي قدْ زنيتُ فطهّرْني ، فردّها ، فلمّا كانَ مِنَ الغدِ.. قالَتْ : يا رسولَ اللهِ ؟ لِمَ تردّني ؟ لعلّكَ تريدُ أَنْ تردّدُني كما ردّدْت ماعزاً ، فواللهِ ؟ إنّي لحبليٰ ، فقالَ صلّى الله عليهِ وسلّمَ : « إمّا لا . فاذهبي حتّىٰ تلدي » ، فلمّا ولدَتْ . أتت بالصبيّ في خرقةٍ ، فقالَتْ : هلذا قدْ ولدتهُ ، قالَ : « اذهبي فأرضعيهِ حتّىٰ تفطميهِ » ، فلمّا فقالَتْ : هلذا قدْ ولدتهُ ، قالَ : « اذهبي فأرضعيهِ حتّىٰ تفطميهِ » ، فلمّا فظمَتُهُ . أتت بالصبيّ وفي يدهِ كسرةُ خبزٍ ، وقالَتْ : هلذا يا نبيّ اللهِ قدْ فطمتُهُ ، وقدْ أكلَ الطعامَ ، فدفعَ الصبيّ إلىٰ رجلٍ مِنَ المسلمينَ ، ثمّ أمرَ بها ، فحفرَ لها إلىٰ صدرِها ، وأمرَ الناسَ فرجموها ، فأقبلَ خالدُ بنُ الوليدِ بحجرٍ ، فرمىٰ رأسها ، فتنضّ عَ الدمُ علىٰ وجهِهِ ، فسبّها ، فسمعَ رسولُ اللهِ فرمىٰ رأسها ، فسمعَ رسولُ اللهِ على اللهُ عليهِ وسلّمَ سبّهُ إيّاها ، فقالَ : « مهلاً يا خالدُ ، فوالذي نفسي بيدِهِ ؛ لقدْ تابَتْ توبة لوْ تابَها صاحبُ مكسٍ . لغفرَ لهُ » ، ثمّ أمرَ بها فصُلّي عليها ودفنَتْ (٢) .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ( ١٦٩٥ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (١٦٩٥) متابعة للحديث السابق ، ومفرداً كما هو هنا ، وقوله : "إما لا » : هو بكسر الهمز وتشديد الميم وبالإمالة ، وفي غير (ب ، س) : (أما الآن) بدل (إما لا) ، وهو غلط كما قاله الحافظ الزبيدي في " إتحافه » (٨/ ٨٠٥) ، قال الإمام النووي في " شرح مسلم » (٢٠٣/١١) ، (ومعناه : إذا أبيت أن تستري على نفسك وتتوبي وترجعي عن قولك . . فاذهبي حتى تلدي فتُرجمين بعد ذلك ) .

وأمّا القصاصُ وحدُ القذف. فلا بدَّ مِنْ تحكيمِ المستحقِّ فيه (۱) ، وإنْ كانَ المتناولُ مالاً قدْ تناولَهُ بغضبِ أوْ خيانةٍ أوْ غبنِ في معاملةٍ بنوعِ تلبيسٍ ؛ كترويجِ زائفٍ ، أوْ سَترِ عيبٍ مِنَ المبيعِ ، أوْ نقصِ أجرةِ أجيرٍ ، أوْ منعِ أجرتِهِ ، فكلُّ ذلكَ يجبُ أنْ يفتشَ عنهُ ، لا مِنْ حدّ بلوغِهِ ، بلْ مِنْ أوّلِ حدّ أجرتِهِ ، فإنَّ ما يجبُ في مالِ الصبيِّ يجبُ على الصبيِّ إخراجُهُ بعدَ البلوغِ إنْ كانَ الوليُّ قدْ قصَّرَ فيهِ ، فإنْ لمْ يفعلْ كانَ ظالماً مطالباً بهِ ؛ إذْ يستوي في الحقوقِ الماليَّةِ الصبيُّ والبالغُ ، وليحاسبْ نفسهُ على الحبَّاتِ والذرَّاتِ مِنْ أوَّلِ يومِ حياتِهِ إلىٰ يومِ توبتِهِ قبلَ أنْ يُحاسبَ في القيامةِ ، وليناقشْ نفسهُ قبلَ أنْ يُحاسبَ في القيامةِ ، وليناقشْ في الآخرةِ حسابُهُ .

فإذا حصلَ مجموعُ ما عليهِ بظنٌ غالبٍ ونوعٍ مِنَ الاجتهادِ ممكنِ.. فليكتبُهُ ، وليكتبُ أساميَ أصحابِ المظالمِ واحداً واحداً ، وليطفُ في نواحي العالمِ وليطلبْهُمْ ، وليستحلَّهُمْ أَوْ ليؤدِّ حقوقَهُمْ .

وهاذه التوبةُ تشقُّ على الظلمةِ وعلى التجَّارِ ، فإنَّهُمْ لا يقدرونَ علىٰ طلبِ المعاملينَ كلِّهِمْ ، ولا علىٰ طلبِ ورثتِهِمْ ، ولكنْ علىٰ كلِّ واحدِ منهُمْ انْ يفعلَ منهُ ما يقدرُ عليهِ ، فإنْ عجزَ . . فلا يبقىٰ لهُ طريقٌ إلا أنْ يكثرَ مِنَ الحسناتِ حتَّىٰ تفيضَ منهُ يومَ القيامةِ ، فتُؤخذُ حسناتُهُ وتُوضعُ في موازينِ أربابِ المظالمِ ، ولتكنْ كثرةُ حسناتِهِ بقدْرِ كثرةِ مظالمِهِ ، فإنَّهُ إنْ لمْ تف بها

<sup>(</sup>١) فإن شاء. . اقتصَّ ، وإن شاء . . عفا ، وكذا في حدِّ القذف . ﴿ إتحاف ﴾ ( ٨/ ٨٨ ) .

حسناتُهُ. . حُمِّلَ مِنْ سيِّئاتِ أربابِ المظالمِ ، فيهلكُ بسيِّئاتِ غيرِهِ .

فهاذا طريقُ كلِّ تائبٍ في ردِّ المظالمِ ، وهاذا يوجبُ استغراقَ العمرِ في الحسناتِ لوْ طالَ العمرُ بحسَبِ طولِ مدَّةِ المظالمِ ، فكيفَ وذلكَ ممَّا لا يُعرفُ وربَّما يكونُ الأجلُ قريباً ؟! فينبغي أنْ يكونَ تشمُّرُهُ للحسناتِ والوقتُ ضيَّقٌ أشدَّ مِنْ تشمُّرِهِ الذي كانَ في المعاصي في متَّسع الأوقاتِ .

هاذا حكم المظالم الثابتة في ذمَّتِهِ.

أمَّا أموالُهُ الحاضرةُ.. فليردَّ إلى المالكِ ما يعرفُ لهُ مالكاً معيَّناً ، وما لا يعرفُ لهُ مالكاً معيَّناً ، وما لا يعرفُ لهُ مالكاً.. فعليهِ أنْ يتصدَّقَ بهِ ، فإنِ اختلطَ الحرامُ بالحلالِ.. عرفَ قدرَ الحرامِ بالاجتهادِ ، وتصدَّقَ بذلكَ المقدارِ كما سبقَ تفصيلُهُ في كتابِ الحلالِ والحرام .

وأمَّا الجنايةُ على القلوبِ بمشافهةِ الناسِ بما يسوءُهُمْ أَوْ يعيبُهُمْ في الغيبةِ . فليطلبُ كلَّ مَنْ تعرَّضَ لهُ بلسانِهِ ، أَوْ آذى قلبَهُ بفعلِ مِنْ أفعالِهِ ، وليستحلَّ واحداً واحداً منهُمْ ، ومَنْ ماتَ أَوْ غابَ . فقدْ فاتَ أمرُهُ ، وليستحلَّ واحداً واحداً منهُمْ ، ومَنْ ماتَ أَوْ غابَ . فقدْ فاتَ أمرُهُ ، ولا تداركَ لهُ إلا بتكثيرِ الحسناتِ ، لتُؤخذ منهُ عوضاً في القيامةِ ، وأمَّا مَنْ وجدَهُ وأحلَّهُ بطيبةِ قلبٍ منهُ . . فذلكَ كفّارتُهُ ، وعليهِ أَنْ يعرِّفَهُ قدرَ جنايتِهِ وتعرُّضَهُ لهُ ، فالاستحلالُ المبهمُ لا يكفي ، وربَّما لوْ عرفَ ذلكَ وكثرةَ تعديهِ عليهِ . لمْ تطبْ نفسُهُ بالإحلالِ ، وادخرَ ذلكَ في القيامةِ ذخيرةً يأخذُها مِنْ حسناتِهِ ، أَوْ يحمِّلُهُ مِنْ سيئاتِهِ .

ربع المنجيات <u>١٥٥٥ ٥٥٥ ٥٥٥ ٥٥٥ ٥٥٥</u>

و معروب التوبة التوبة

فإنْ كانَ في جملةِ جنايتِهِ على الغيرِ ما لوْ ذكرَهُ وعرفَهُ لتأذَّىٰ بمعرفتِهِ ؟ كزناهُ بجاريتِهِ أَوْ أهلِهِ ، أَوْ نسبتِهِ باللسانِ إلىٰ عيبٍ مِنْ خفايا عيوبِهِ يعظمُ أذاهُ مهما شوَّفَهُ بهِ . . فقدِ انسدَّ عليهِ طريقُ الاستحلالِ ، فليسَ لهُ إلا أنْ يستحلَّ مهما ، ثمَّ تبقىٰ لهُ مظلمةٌ فليجبرُها بالحسناتِ كما يجبرُ مظلمةَ الميتِ والغائبِ ، فأمَّا الذكرُ والتعريفُ . . فهوَ سيئةٌ جديدةٌ يجبُ الاستحلالُ منها ، ومهما ذكرَ جنايتَهُ وعرَّفَهُ المجنيَ عليهِ فلمْ تسمحْ نفسُهُ بالإحلالِ . . بقيتِ المظلمةُ عليهِ ؛ فإنَّ هاذا حقُّهُ ، فعليهِ أنْ يتلطَّفَ بهِ ، ويسعىٰ في مهمّاتِهِ وأغراضِهِ ، ويظهرَ مِنْ حبُّهِ والشفقةِ عليهِ ما يستميلُ بهِ قلبَهُ ، فإنَّ الإنسانَ عبدُ الإحسانِ ، وكلُّ مَنْ نفرَ بسيئةٍ . . مالَ بحسنةٍ ، فإذا طابَ قلبُهُ بكثرةٍ تودُّدِهِ وتلطُّفِهِ . . سمحَتْ نفسُهُ بالإحلالِ ، فإنْ أبي إلاَّ الإصرارَ . فيمكنُ أنْ يجبرَ بها في يكونَ تلطُّفُهُ بهِ واعتذارُهُ إليهِ مِنْ جملةِ حسناتِهِ التي يمكنُ أنْ يجبرَ بها في يكونَ تلطُّفُهُ بهِ واعتذارُهُ إليهِ مِنْ جملةٍ حسناتِهِ التي يمكنُ أنْ يجبرَ بها في يكونَ تلطُّفُهُ بهِ واعتذارُهُ إليهِ مِنْ جملةٍ حسناتِهِ التي يمكنُ أنْ يجبرَ بها في القيامة جنايتَهُ .

وليكنْ قدْرُ سعيهِ في فرجِهِ وسرورِ قلبهِ بتودُّدِهِ وتلطُّفِهِ كقدْرِ سعيهِ في إيذائِهِ ؛ حتَّىٰ إذا قاومَ أحدُهُما الآخرَ أوْ زادَ عليهِ. . أُخِذَ ذلكَ منهُ عوضاً في القيامةِ بحكم الله به عليهِ ؛ كمَنْ أتلفَ في الدنيا مالا ، فجاء بمثلِهِ ، فامتنع مَنْ لهُ المالُ عنِ القبولِ وعنِ الإبراءِ ، فإنَّ الحاكم يحكمُ عليهِ بالقبضِ منهُ شاءَ أمْ أبىٰ ، فكذلكَ يحكمُ في صعيدِ القيامةِ أحكمُ الحاكمينَ وأعدلُ المقسطينَ .

وفي المتفقِ عليهِ مِنَ « الصحيحينِ » عنْ أبي سعيدٍ الخدريِّ أنَّ نبيَّ اللهِ

صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ قالَ : « كانَ فيمَنْ كانَ قبلَكُمْ رجلٌ قتلَ تسعةً وتسعينَ نفساً ، فسألَ عنْ أعلم أهلِ الأرضِ ، فدُلَّ على راهبِ ، فأتاهُ فقالَ : إنَّهُ قتلَ تسعةً وتسعينَ نفساً ، فهل لهُ مِنْ توبةٍ ؟ فقالَ : لا ، فقتلَهُ ، فكمَّلَ بهِ مئةً ، ثمَّ سألَ عنْ أعلم أهلِ الأرضِ ، فدُلَّ علىٰ رجلِ عالم ، فقالَ لهُ : إنَّهُ قتلَ مئةً نفس ، فهلْ لهُ مِنْ توبةٍ ؟ فقالَ : نعمْ ، ومَنْ يحولُ بينَهُ وبينَ التوبةِ ؟ انطلقْ إلىٰ أرض كذا وكذا ، فإنَّ بها أناساً يعبدونَ الله َ عزَّ وجلَّ ، فاعبدِ الله َ معَهُمْ ولا ترجعُ إلىٰ أرضِكَ ، فإنَّها أرضُ سوءٍ ، فانطلقَ ، حتَّىٰ إذا نَصَفَ الطريقُ. . أتاهُ الموتُ ، فاختصمَتْ فيهِ ملائكةُ الرحمةِ وملائكةُ العذاب ، فقالَتُ ملائكةُ الرحمة : جاءَ تائباً مقبلاً بقلبهِ إلى اللهِ ، وقالَتْ ملائكةُ العذاب : إنَّهُ لمْ يعملْ ﴿ خيراً قطُّ ، فأتاهُمْ ملكٌ في صورةِ آدميٌّ ، فجعلوهُ حَكماً بينَهُمْ ، فقالَ : قيسوا ما بينَ الأرضين ، فإلىٰ أيتِهما كانَ أدنىٰ . . فهوَ لها ، فقاسوا ، فوجودهُ أدنىٰ إلى الأرضِ التي أرادَ ، فقبضَتْهُ ملائكةُ الرحمةِ » ، وفي روايةٍ : « فكانَ إلى القريةِ الصالحةِ أقربَ منها بشبرِ ، فجُعِلَ مِنْ أَهلِها » ، وفي روايةٍ : « فأوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ هـٰـذهِ أَنْ تباعدي ، وإلىٰ هـٰـذهِ أَنْ تقرَّبي ، وقالَ : قيسوا ما بينَهُما ، فوجدوهُ إلىٰ هـٰـذهِ أقربَ بشبرِ ، فغُفِرَ لهُ ۗ (١) .

فبهاذا تعرفُ أنَّهُ لا خلاصَ إلا برجحانِ ميزانِ الحسناتِ ولوَّ بمثقالِ ذَرَّةٍ ، فلا بدَّ للتائب مِنْ تكثيرِ الحسناتِ .

<sup>(</sup>۱) هو كما قال المصنف رحمه الله تعالىٰ عند البخاري ( ٣٤٧٠)، ومسلم ( ٢٧٦٦) واللفظ والروايات له .

هاذا حكم القصدِ المتعلِّقِ بالماضي.

فأمّا العزمُ المرتبطُ بالاستقبالِ : فهوَ أنْ يعقدَ معَ اللهِ عقداً مؤكّداً ، ويعاهدَهُ بعهدِ وثيقٍ ألا يعودَ إلىٰ تلكَ الذنوبِ ، ولا إلىٰ أمثالِها ؛ كالذي يعلمُ في مرضِهِ أنَّ الفاكهةَ تضرُّهُ مثلاً ، فيعزمُ عزماً جزْماً أنَّهُ لا يتناولُ الفاكهةَ ما لمْ يزلْ مرضُهُ ، فإنَّ هاذا العزمَ يتأكّدُ في الحالِ وإنْ كانَ يُتصوَّرُ أنْ تغلبَهُ الشهوةُ في ثاني الحالِ ، ولكنْ لا يكونُ تائباً ما لمْ يتأكّدُ عزمُهُ في الحالِ ، وقلّةِ ولا يُتصوَّرُ أنْ يتمّ ذلكَ للتائبِ في أوّلِ أمرِهِ إلا بالعزلةِ ، والصمتِ ، وقلّةِ الأكلِ والنوم ، وإحرازِ قوتٍ حلالٍ .

فإنْ كانَ لهُ مالٌ موروثٌ حلالٌ ، أوْ كانَتْ لهُ حرفةٌ يكتسبُ بها قدْرَ الكفايةِ . . فليقتصرْ عليهِ ، فإنَّ رأسَ المعاصي أكلُ الحرامِ ، فكيفَ يكونُ تائباً مع الإصرار عليهِ ؟!

ولا يكتفي بالحلالِ وتركِ الشبهاتِ مَنْ لا يقدرُ علىٰ تركِ الشهواتِ في المأكولاتِ والملبوساتِ .

وقالَ بعضُهُمْ : ( مَنْ صدقَ في تركِ شهوةٍ ، وجاهدَ نفسَهُ للهِ سبعَ مرَّاتٍ . لمْ يبتلَ بها )(١) .

<sup>(</sup>۱) قوت القلوب ( ۱/ ۱۸۸ ) ، وقريب منها كلمة أبي يزيد البسطامي المشهورة التي رواها القشيري في « رسالته » ( ص ٦٧ ) : ( ومن صدق في ترك شهوة . . ذهب الله بها من قلبه ، والله تعالى أكرم من أن يعذب قلباً بشهوة تركت له ) .

مر التوبة

وقالَ آخرُ : ( مَنُ تابَ مِنْ ذنبٍ واستقامَ عليهِ سبعَ سنينَ . . لمْ يعدْ إليهِ أبداً )(١)

ومِنْ مهمَّاتِ التائبِ إذا لم يكن عالماً: أنْ يتعلَّمَ ما يجبُ عليهِ في المستقبلِ وما يحرمُ عليهِ ؛ حتَّىٰ يمكنهُ الاستقامةُ ، وإنْ لمْ يؤثِرِ العزلة . . لمْ تتمَّ لهُ الاستقامةُ المطلقةُ ، إلا أنْ يتوبَ عن بعضِ الذنوبِ ؛ كالذي يتوبُ عنِ الشربِ والزنا والغصْبِ مثلاً ، وليسَتْ هذه ِ توبةً مطلقةً ، وقدْ قالَ بعضُ الناس : ( إنَّ هذه ِ التوبةَ لا تصحُ )(٢) .

وقالَ قائلونَ : ( تصحُّ )<sup>(٣)</sup> .

ولفظُ الصحَّةِ في هاذا المقامِ مجملٌ ، بلْ نقولُ لمَنْ قالَ : ( لا تصحُّ ) : إنْ عنيتَ بهِ أنَّ تركَهُ بعضَ الذنوبِ لا يفيدُ أصلاً ، بلْ وجودُهُ كعدمِهِ . . فما أعظمَ خطأكَ ، فإنَّا نعلمُ أنَّ كثرةَ الذنوبِ سببٌ لكثرةِ العقاب ، وقلَّتَها سببٌ لقلَّتِهِ .

ونقولُ لمَنْ قَالَ : ( تصحُّ ) : إنْ أردتَ بهِ أَنَّ التوبةَ عَنْ بعضِ الذنوبِ توجبُ قبولاً يوصلُ إلى النجاةِ والفوزِ . . فهاذا أيضاً خطأٌ ، بلِ النجاةُ والفوزُ بتركِ الجميع .

<sup>(</sup>۱) قوت القلوب ( ۱۸۸/۱ )، وقوله : (واستقام عليه) أي : على توبته من ذلك الذنب، وسقطت (عليه) من « القوت » وهو المناسب للسياق .

<sup>(</sup>٢) وهو المحكى عن المعتزلة . « إتحاف » ( ٨/ ٨٨٥ ) .

<sup>(</sup>٣) وهو المحكي عن أهل السنة والجماعة . « إتحاف » ( ٨/ ٤٨٥ ) .

ربع المنجبات <u>١٩٥٥ ١٩٥٥ ١٩٥٥ ١</u>

هَـٰذَا حَكُّمُ الظَّاهِرِ ، ولسنا نتكلُّمُ في خفايا أسرارِ عَفْوِ اللهِ .

وإنْ قالَ مَنْ ذهبَ إلىٰ أَنّها لا تصحُّ : إنّي أردتُ بهِ أنّ التوبة عبارةٌ عن الندم ، وإنّما يندمُ على السرقة مثلاً لكونها معصية ، لا لكونها سرقة ، ويستحبلُ أنْ يندمَ عليها دونَ الزنا إنْ كانَ توجُّعُهُ لأجلِ المعصية ؛ فإنّ العلّة شاملةٌ لهما ؛ إذْ مَنْ يتوجَّعُ علىٰ قتلِ ولده بالسيف يتوجَّعُ علىٰ قتلِه بالسكين ؛ لأنّ توجُّعهُ بفواتِ محبوبه سواءٌ كانَ بالسيف أوْ بالسكين ، فكذلكَ توجُّعُ العبد بفواتِ محبوبه ، وذلكَ بالمعصية سواءً عصىٰ بالسرقة أوْ بالزنا ، فكيفَ يتوجَّعُ على البعض دونَ البعض ؟! فالندمُ حالةٌ يوجبُها العلمُ بكونِ المعصيةِ مفوتة للمحبوبِ مِنْ حيثُ إنّها معصيةٌ ، فلا يتصوَّرُ أنْ يكونَ على بعضِ المعاصي دونَ بعض ، ولوْ جازَ هاذا . لجازَ أنْ يتوبَ مَنْ شربَ على بعضِ المعاصي دونَ الآخرِ ، فإنِ استحالَ ذلكَ مِنْ حيثُ إنَّ المعصية في الخمرينِ واحدةٌ ، وإنَّما الدُّنانُ ظروفٌ . . فكذلكَ أعيانُ المعاصي آلاتٌ للمعصية ، والمعصية مِنْ حيثُ مخالفةُ الأمرِ واحدةٌ .

فإذاً ؛ معنىٰ عدمِ الصحَّةِ : أَنَّ اللهَ تعالىٰ وعدَ التائبينَ رتبةً ، وتلكَ الرتبةُ لا تُنالُ إلا بالندمِ ، ولا يُتصوَّرُ الندمُ علىٰ بعضِ المتماثلاتِ ، فهوَ كالمِلْكِ المرتَّبِ على الإيجابِ والقبولِ ؛ فإنَّهُ إذا لمْ يتمَّ الإيجابُ والقبولُ . يُقالُ : إنَّ العقدَ لمْ يصحَّ ؛ أيْ : لا تترتَّبُ عليهِ الثمرةُ ، وهوَ المِلْكُ .

وتحقيقُ هاذا : أنَّ ثمرةَ مجرَّدِ التركِ أنْ ينقطعَ عنهُ عقابُ ما تركَّهُ ،

كتاب التوبة ميره و المنجيات و المنجيات

وثمرةَ الندمِ تكفيرُ ما سبقَ ، فتركُ السرقةِ لا يكفِّرُ السرقةَ ، بلِ الندمُ عليها يكفِّرُها ، ولا يُتصوَّرُ الندمُ إلا لكونِها معصيةً ، وذلكَ يعمُ جميعَ المعاصي .

وهـٰذا كلامٌ مفهومٌ واقعٌ ، يستنطقُ المنصِفَ بتفصيلٍ بهِ ينكشفُ الغطاءُ ، فنقولُ : التوبةُ عنْ بعضِ الذنوبِ لا تخلو : إمَّا أنْ تكونَ عنِ الكبائرِ دونَ الصغائرِ ، أوْ عن كبيرةٍ دونَ كبيرةٍ .

**\*\*** 

أمَّا التوبةُ عنِ الكبائرِ دونَ الصغائرِ : فأمرٌ ممكنٌ ؛ لأنَّهُ يعلمُ أنَّ الكبائرَ أعظمُ عندَ اللهِ ، وأجلبُ لسخطِ اللهِ ومقتِهِ ، والصغائرَ أقربُ إلى تطرُقِ العفوِ إليها ، فلا يستحيلُ أنْ يتوبَ عنِ الأعظمِ ويتندَّمَ عليهِ ؛ كالذي يجني على أهلِ الملكِ وحرمِهِ ، ويجني علىٰ دابِّتِهِ ، فيكونُ خائفاً مِنَ الجنايةِ على الأهلِ ، مستحقراً للجنايةِ على الدابّةِ ، والندمُ بحسبِ استعظامِ الذنبِ ، واعتقادِ كونِهِ مبعِداً عن اللهِ تعالىٰ .

وهاذا ممكنٌ وجودُهُ في الشرع ، فقدْ كثرَ التائبونَ في الأعصارِ الخاليةِ ولمْ يكنْ أحدٌ منهُمْ معصوماً ، فلا تستدعي التوبةُ العصمةَ ، والطبيبُ قدْ يحذِّرُ المريضَ العسلَ تحذيراً شديداً ، ويحذِّرُهُ السكَّرَ تحذيراً أخفَ منهُ ، على وجه يشعرُ معَهُ بأنَّهُ ربَّما لا يظهرُ ضررُ السكَّرِ أصلاً ، فيتوبُ المريضُ بقولِهِ عنِ العسلِ دونَ السكَّرِ ، فهاذا غيرُ محالٍ وجودُهُ ، وإنْ أكلَهُما جميعاً بحكْم شهوتِهِ . ندمَ على أكل العسلِ دونَ السكَّرِ .

ربع المنجيات مورو دوره مه مه مه کتاب التوبة

فهاذا أيضاً ممكنٌ ، كما في تفاوتِ الكبائرِ والصغائرِ ؛ لأنَّ الكبائرَ أيضاً متفاوتةٌ في أنفسِها وفي اعتقادِ مرتكبيها .

وكذلكَ قدْ يتوبُ عنْ بعضِ الكبائرِ التي لا تتعلَّقُ بالعبادِ ، كما يتوبُ عنْ شربِ المخمرِ دونَ الزنا مثلاً ؛ إذْ يتضحُ لهُ أنَّ المخمرَ مفتاحُ الشرورِ ، وأنَّهُ إذا زالَ عقلُهُ . . ارتكبَ جميع المعاصي وهو لا يدري ، فبحسبِ ترجُّحِ شربِ المخمرِ عندَهُ ينبعثُ منهُ خوف يوجبُ ذلكَ تركاً في المستقبلِ وندماً على الماضى .

الثالث : أنْ يتوبَ عنْ صغيرة أوْ صغائرَ وهوَ مصرٌ علىٰ كبيرة يعلمُ أنّها كبيرةٌ : كالذي يتوبُ عنِ الغيبةِ أوْ عنِ النظرِ إلىٰ غيرِ المحرمِ أوْ ما يجري مَجراهُ وهوُ مصرٌ علىٰ شربِ الخمرِ ، وهوَ أيضاً ممكنٌ ، ووجهُ إمكانِهِ : أنّهُ ما مِنْ مؤمنِ إلا وهوَ خائفٌ علىٰ معاصيهِ (١) ، ونادمٌ علىٰ فعلِهِ ندماً إمّا ضعيفاً وإمًا قوياً ، ولكنْ تكونُ لذّةُ نفسِهِ في تلكَ المعصيةِ أقوىٰ مِنْ ألم قلبِهِ وإمّا قوياً ، ولكنْ تكونُ لذّةُ نفسِهِ في تلكَ المعصيةِ أقوىٰ مِنْ ألم قلبِه

<sup>(</sup>١) كذا (على معاصيه ) ، ومن معاني (على ) التعليل ؛ أي : خائف لوجود معاصيه .

في الخوفِ منها لأسبابٍ توجبُ ضعفَ الخوفِ ؛ مِنَ الجهلِ والغفلةِ ، وأسبابٍ توجبُ قوَّةَ الشهوةِ ، فيكونُ الندمُ موجوداً ، ولكنْ لا يكونُ مليئاً بتحريكِ العزمِ (١) ، ولا قويّاً عليهِ ، فإنْ سلمَ عنْ شهوةٍ أقوى منه ؛ بأنْ لمْ يعارضُهُ إلا ما هوَ أضعفُ. . قهرَ الخوفُ الشهوةَ وغلبَها ، وأوجبَ ذلكَ تركَ المعصيةِ .

وقدْ تشتدُّ ضراوةُ الفاسقِ بالخمرِ ، فلا يقدرُ على الصبرِ عنها ، وتكونُ لهُ ضراوةٌ ما بالغيبةِ وثلبِ الناسِ والنظرِ إلىٰ غيرِ المحرمِ ، وخوفَهُ مِنَ اللهِ قدْ بلغ مبلغاً يقمعُ هاذهِ الشهوةَ الضعيفة دونَ القويَّةِ ، فيوجبُ غلبةُ جندِ الخوفِ انبعاتَ العزمِ للتركِ ، بلْ يقولُ هاذا الفاسقُ في نفسِهِ : ( إِنْ قهرَني الشيطانُ بواسطةِ غلبةِ الشهوةِ في بعضِ المعاصي . فلا ينبغي أَنْ أخلعَ العذارَ وأرخي العنانَ بالكليَّةِ ، بلْ أجاهدُهُ في بعضِ المعاصي ، فعساني أغلبُهُ ، فيكونُ قهري لهُ في البعضِ كفارةً لبعضِ ذنوبي ) ، ولوْ لمْ يُتصوَّرُ هاذا . لما تُصوِّرَ مِنَ الفاسقِ أَنْ يصلي ويصومَ ، ولقيلَ لهُ : ( إِنْ كانَتْ صلاتكَ لغيرِ اللهِ . فلا تصحُّ ، وإِنْ كانَتْ شهِ . فاتركِ الفسق للهِ ، فإنَّ أَمرَ اللهِ فيهِ واحدٌ ، فلا يُتصوَّرُ أَنْ تقصدَ بصلاتِكَ التقرُّبَ إلى اللهِ تعالىٰ ما لمْ تتقرَّبْ بتركِ الفسقِ ) ، وهذا محالٌ ، بلْ يقولُ : ( لهِ تعالىٰ عليَّ أمرانِ ، ولي على المخالفةِ فيهما عقوبتانِ ، وأنا مليءٌ في أحدِهِما بقهْرِ الشيطانِ ، عاجزٌ عنهُ في الآخرةِ ،

<sup>(</sup>١) المليء : بوزن فعيل هنا، وفي سياقات آتية بمعنى : قادر .

فأنا أقهرُهُ فيما أقدرُ عليهِ ، وأرجو بمجاهدتي فيهِ أَنْ يُكفَّرَ عني بعضُ ما عجزتُ عنهُ لفرطِ شهوتي ) ، فكيفَ لا يُتصوَّرُ هاذا وهوَ حالُ كلِّ مسلم ؟! إذْ لا مسلمَ إلا وهوَ جامعٌ بينَ طاعةِ اللهِ ومعصيتِهِ ، ولا سببَ لهُ إلا هاذا .

وإذا فهمَ هاذا. . فهمَ أنَّ غلبةَ الخوفِ للشهوةِ في بعضِ الذنوبِ ممكنٌ وجودُها ، والخوفُ إذا كانَ مِنْ فعلٍ ماضٍ أورثَ الندمَ ، والندمُ يورثُ العزمَ ، وقدْ قالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الندمُ توبةٌ »(١) ، ولمْ يشترطِ الندمَ علىٰ كلِّ ذنب .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « التائبُ مِنَ الذنبِ كمَنْ لا ذنبَ لهُ »(٢) ، ولمْ يقلِ : التائبُ مِنَ الذنوبِ كلِّها .

وبهاذهِ المعاني تبيَّنَ سقوطُ قولِ القائلِ : إنَّ التوبةَ عنْ بعضِ الذنوبِ غيرُ ممكنةٍ؛ لأنَّها متماثلةٌ في حقِّ الشهوةِ ، وفي حقِّ التعرُّضِ لسخطِ اللهِ تعالىٰ .

نعمْ ، يجوزُ أَنْ يتوبَ عنْ شربِ الخمرِ دونَ النبيذِ ؛ لتفاوتِهِما في اقتضاءِ السخطِ ، ويتوبَ عنِ الكثيرِ دونَ القليلِ ؛ لأنَّ لكثرةِ المعصيةِ تأثيراً في كثرةِ العقوبةِ ، فيساعدُ الشهوةَ بالقدْرِ الذي يعجزُ عنهُ ، ويتركُ بعضَ شهوتِهِ للهِ تعالىٰ ، كالمريضِ الذي حذَّرَهُ الطبيبُ الفاكهةَ ، فإنَّهُ قدْ يتناولُ قليلَها ، ولكنْ لا يستكثرُ منها .

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه ( ۲۵۲ ) .

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه ( ۲۵۰ ) .

فقد حصل مِنْ هلذا: أنّه لا يمكنُ أنْ يتوبَ عنْ شيء ولا يتوبَ عنْ مثلِهِ ، بلْ لا بدّ وأنْ يكونَ ما تابَ عنه مخالفاً لما بقي عليه ؛ إمّا في شدّة المعصية ، وإمّا في غلبة الشهوة ، وإذا حصل هلذا التفاوت في اعتقادِ التائب. . تُصوِّر اختلافُ حالِهِ في الخوفِ والندم ، فيُتصوَّرُ اختلافُ حالِهِ في التركِ ، فندمُهُ علىٰ ذلكَ الذنبِ ووفاؤُهُ بعزمِهِ على التركِ يلحقُهُ بمَنْ لمْ يكنْ قدْ أطاعَ الله في جميع الأوامرِ والنواهي .

فإنْ قلتَ : فهلْ تصحُّ توبةُ العنيِّنِ مِنَ الزنا الذي قارفَهُ قبلَ طريانِ العنَّةِ ؟ فأقولُ : لا ؛ لأنَّ التوبةَ عبارةٌ عنْ ندمٍ يبعثُ العزمَ على التركِ فيما يقدرُ على فعلِهِ فقدِ انعدمَ بنفسِهِ ، لا بتركِهِ إيَّاهُ .

ولكنّي أقولُ: لوْ طرأ عليه بعدَ العنّة كشفّ ومعرفة تحقّق به ضررَ الزنا الذي قارفَهُ ، وثارَ منهُ احتراقٌ وتحسُّرٌ وندمٌ ؛ بحيثُ لوْ كانَتْ شهوةُ الوقاعِ باقيةً لكانَتْ حرقةُ الندمِ تقمعُ تلكَ الشهوةَ وتغلبُها. . فإنّي أرجو أنْ يكونَ ذلكَ مكفِّراً لذنبِهِ ، وماحياً عنهُ سيئتَهُ ؛ إذْ لا خلافَ في أنّهُ لوْ تابَ قبلَ طريانِ العنّةِ وماتَ عَقيبَ التوبةِ . . كانَ مِنَ التائبينَ وإنْ لمْ تطرأ عليهِ حالةٌ تهيجُ فيها الشهوةُ ، وتتيسّرُ فيها أسبابُ القضاءِ للشهوةِ ، ولكنّهُ تائبُ باعتبارِ أنّ ندمَهُ بلغَ مبلغاً أوجبَ صرفَ قصدِهِ عنِ الزنا لوْ ظهرَ قصدُهُ .

فإذاً ؟ لا يستحيلُ أَنْ تبلغَ قوَّةُ الندم في حقِّ العنِّينِ هاذا المبلغ ، إلا أنَّهُ

لا يعرفُهُ مِنْ نَفْسِهِ ، فإنَّ كلَّ مَنْ لا يشتهي شيئاً يقدِّرُ نَفْسَهُ قادراً علىٰ تركِهِ بأدنى خوفٍ ، واللهُ تعالىٰ مطلعٌ علىٰ ضميرِهِ وعلىٰ مقدارِ تندُّمِهِ ، فعساهُ يقبلُهُ منهُ ، بلِ الظاهرُ أنَّهُ يقبلُهُ .

والحقيقةُ في هـُـذا كلِّهِ ترجعُ إلىٰ أنَّ ظلمةَ المعصيةِ تنمحي عنِ القلبِ بشيئينِ :

أحدُهُما : حرقةُ الندم .

والآخرُ : شدَّةُ المجاهدةِ بالتركِ في المستقبلِ .

وقدِ امتنعَتِ المجاهدةُ بزوالِ الشهوةِ ، ولكنْ ليسَ محالاً أنْ يقوى الندمُ بحيثُ يقوى على محوِها دونَ المجاهدةِ ، ولولا هاذا. . لقلنا : إنَّ التوبةَ لا تُقبلُ ما لمْ يعشِ التائبُ بعدَ التوبةِ مدَّةً يجاهدُ نفسَهُ في عينِ تلكَ الشهوةِ مرَّاتٍ كثيرةً ، وذلكَ ممًا لا يدلُ ظاهرُ الشرع على اشتراطِهِ أصلاً .

**\* \* \*** 

فإنْ قلتَ : إذا فرضْنا تائبينِ ؛ أحدُهُما : سكنتْ نفسُهُ عنِ النزوعِ إلى الذنبِ ، والآخرُ : بقيَ في نفسِهِ نزوعٌ إليهِ وهوَ يجاهدُها ويمنعُها ، فأَيُّهُما أفضلُ ؟

فاعلم : أنَّ هـنذا ممَّا اختلفَ العلماءُ فيه :

فقالَ أحمدُ بنُ أبي الحواريِّ وأصحابُ أبي سليمانَ الدارانيِّ : إنَّ المجاهدَ أفضلُ ؛ لأنَّ لهُ معَ التوبةِ فضْلَ الجهادِ .

وقالَ علماءُ البصرةِ : ذلكَ الآخرُ أفضلُ ؛ لأنَّهُ لوْ فترَ في توبتِهِ.. كانَ أقربَ إلى السلامةِ مِنَ المجاهدِ الذي هوَ في عرضةِ القصورِ عنِ المجاهدةِ .

وما قالَهُ كلُّ واحدٍ مِنَ الفريقينِ لا يخلو عنْ حقٌّ وعنْ قصورِ عنْ كمالِ الحقيقة .

والحقُّ فيهِ : أنَّ الذي انقطعَ نزوعُ نفسِهِ لهُ حالتانِ :

إحداهُما : أَنْ يكونَ انقطاعُ نزوعِهِ إليهِ لفتورِ في نفسِ الشهوةِ فقط ، فالمجاهدةُ أفضلُ مِنْ هلذا ؛ إذْ تركُهُ بالمجاهدةِ قدْ دلَّ على قوَّةِ يقينِهِ ، واستيلاءِ دينِهِ علىٰ شهوتِهِ ، فهوَ دليلٌ قاطعٌ علىٰ قوَّةِ اليقينِ ، وعلىٰ قوَّةِ الدين ، وأعني بقوَّةِ الدين : قوَّةَ الإرادةِ التي تنبعثُ بإشارةِ اليقينِ ، وتقمعُ الشهوة المنبعثة بإشارة الشياطين، فهاتان قوَّتانِ تدلُّ المجاهدة عليهما

وقولُ القائل : ( إنَّ هـٰـذا أسلمُ ؛ إذْ لوْ فترَ. . لا يعودُ إلى الذنب ) ، فهاذا صحيحٌ ، ولكنِ استعمالُ لفظِ الأفضلِ فيهِ خطأً ، وهوَ كقولِ القائل : ( العنينُ أفضلُ مِنَ الفحل ؛ لأنَّهُ في أمن مِنْ خطرِ الشهوةِ ، والصبيُّ أفضلُ مِنَ البالغ ؛ لأنَّهُ أسلمُ ، والمفلسُ أفضلُ مِنَ الملكِ القاهرِ القامع لأعدائِهِ ؛ لأنَّ المفلسَ لا عدوَّ لهُ والملكُ ربَّما يُغلبُ مرَّةً وإنْ غلبَ مرَّاتٍ ) ، وهـٰذا كلامُ رجلِ سليمِ القلبِ ، قاصرِ النظرِ على الظواهرِ ، غيرِ عالم بأنَّ العزَّ في الأخطارِ ، وأنَّ العلوَّ شرطُهُ اقتحامُ الأغرارِ ، بلْ هوَ كقولِ القائلِ : ( الصيَّادُ

الذي ليسَ لهُ فرسُ ولا كلبٌ أفضلُ في صناعةِ الاصطيادِ وأعلىٰ رتبةً مِنْ صاحبِ الكلبِ والفرسِ ؛ لأنّهُ آمنٌ مِنْ أنْ يجمحَ بهِ فرسُهُ فتنكسرَ أعضاؤُهُ عندَ السقوطِ على الأرضِ ، وآمنٌ مِنْ أنْ يعضّهُ الكلبُ ويعتديَ عليهِ ) ، وهاذا خطأٌ ، بلْ صاحبُ الفرسِ والكلبِ إذا كانَ قويّاً عالماً بطريقِ تأديبِهما أعلىٰ رتبةً وأحرىٰ بدرْكِ سعادةِ الصيدِ .

الحالةُ الثانيةُ: أَنْ يكونَ بطلانُ النزوعِ بسببِ قوَّةِ اليقينِ ، وصدقِ المجاهدةِ السابقةِ ، إذْ بلغَ مبلغاً قمعَ هيجانَ الشهوةِ ، حتَّىٰ تأدبَتْ بأدبِ الشبوعِ ، فلا تهيجُ إلا بإشارةِ الدينِ ، وقدْ سكنَ بسببِ استيلاءِ الدينِ عليهِ ، فهاذا أعلىٰ رتبةً مِنَ المجاهدِ المقاسي لهيجانِ الشهوةِ وقمعِها .

وقولُ القائلِ: (لذلكَ فضلُ الجهادِ) قصورٌ عنِ الإحاطةِ بمقصودِ الجهادِ؛ فإنَّ الجهادَ ليسَ مقصوداً لعينِهِ ، بلِ المقصودُ قطعُ ضراوةِ العدوِّ حتَّىٰ لا يستجرَّكَ إلىٰ شهواتِهِ ، وإنْ عجزَ عنِ استجرارِكَ.. فلا يصدُّكَ عنْ سلوكِ طريقِ الدينِ ، فإذا قهرتهُ وحصَّلْتَ المقصودَ.. فقدْ ظفرتَ ، وما دمتَ في المجاهدةِ.. فأنتَ بعدُ في طلب الظفر .

ومثالُهُ كمثالِ مَنْ قهرَ العدوَّ واسترقَّهُ بالإضافةِ إلىٰ مَنْ هوَ مشغولٌ بالجهادِ في صفِّ القتالِ ولا يدري كيفَ يسلمُ .

ومثالُهُ أيضاً مثالُ مَنْ علَّمَ كلبَ الصيدِ وراضَ الفرسَ ، فهما نائمانِ عندَهُ بعدَ تركِ الكلبِ الضراوة والفرسِ الجماحَ بالإضافةِ إلى مَنْ هوَ مشغولٌ بمقاساةِ التأديب بعدُ .

ولقدْ زلَّ في هاذا فريقٌ ، فظنُّوا أنَّ الجهادَ هوَ المقصودُ الأقصىٰ ، ولمْ يعلموا أنَّ ذلكَ طلبٌ للخلاصِ مِنْ عوائقِ الطريقِ ، وظنَّ آخرونَ أنَّ قمع الشهواتِ وإماطتها بالكليَّةِ مقصودٌ ، حتَّىٰ جرَّبَ بعضُهُمْ نفسَهُ فعجزَ عنهُ ، فقالَ : (هاذا محالٌ) ، فكذَّبَ بالشرعِ ، وسلكَ سبيلَ الإباحةِ ، واسترسلَ في اتباعِ الشهواتِ ، وكلُّ ذلكَ جهلٌ وضلالٌ ، وقدْ قرَّرْنا ذلكَ في كتابِ رياضةِ النفسِ مِن ربع المهلكاتِ .

**\*\* \*\* \*\*** 

فإنْ قلتَ : فما قولُكَ في تائبينِ : أحدُهُما نسيَ الذنبَ ولمْ يشتغلْ التفكُّرِ فيهِ ، والآخرُ جعلَهُ نصبَ عينِهِ فلا يزالُ يتفكَّر فيهِ ويحترقُ ندماً عليهِ ، أيُّهُما أفضلُ ؟

فاعلم : أنَّ هاذا أيضاً قدِ اختلفوا فيه :

فقالَ بعضُهُمْ : ( حقيقةُ التوبةِ أَنْ تنصبَ ذنبكَ بينَ عينيكَ ) .

وقالَ آخرونَ : ( حقيقةُ التوبةِ أَنْ تنسىٰ ذَنبَكَ ) .

وكلُّ واحدٍ مِنَ المذهبينِ عندَنا حقٌّ ، ولكنْ بالإضافةِ إلىٰ حالينِ .

وكلامُ المتصوِّفةِ أبداً يكونُ قاصراً ، فإنَّ عادةَ كلِّ واحدِ منهُمْ أنْ يخبرَ عن حالِ نفسِهِ فقطْ ، ولا يهمُّهُ حالُ غيرِهِ ، فتختلفُ الأجوبةُ لاختلافِ الأحوالِ ، وهاذا نقصانٌ بالإضافةِ إلىٰ درجةِ العلمِ ، فإنَّ معرفةَ الأشياءِ علىٰ ما هيَ عليهِ أفضلُ وأعلىٰ ، ولكنَّهُ كمالٌ بالإضافةِ إلى الهمَّةِ والإرادةِ کتاب النوبة کتاب النوبة

والجدِّ ، حيثُ يكونُ صاحبُهُ مقصورَ النظرِ علىٰ حالِ نفسِهِ ، لا يهمُّهُ أمرُ غيرِهِ ؛ إذْ طريقُهُ إلى اللهِ نفسُهُ ، ومنازلُهُ أحوالُهُ ، وقدْ يكونُ طريقُ العبدِ إلى اللهِ اللهِ تعالىٰ كثيرةٌ وإنْ كانَتْ مختلفةٌ في اللهِ اللهِ اللهِ تعالىٰ كثيرةٌ وإنْ كانَتْ مختلفةٌ في القربِ والبعدِ ، واللهُ أعلمُ بمَنْ هوَ أهدىٰ سبيلاً ، مع الاشتراكِ في أصلِ الهدايةِ .

فأقولُ: تصورُ الذنبِ وذكرُهُ والتفجّعُ عليهِ كمالٌ في حقّ المبتدى المريدِ ؛ لأنّهُ إذا نسيَهُ. لم يكثرِ احتراقه ، فلا تقوى إرادته وانبعاثه لسلوكِ الطريقِ ، ولأنّ ذلك يستخرجُ منه الحزن والخوف الوازع عن الرجوع إلى مثلهِ ، فهو بالإضافة إلى الغافلِ كمالٌ ، ولكنّه بالإضافة إلى سالكِ الطريقِ نقصانٌ ؛ فإنّه شغلٌ مانعٌ عنْ سلوكِ الطريقِ ، بلْ سالكُ الطريقِ ينبغي ألا يعرِّجَ على غيرِ السلوكِ ، فإنْ ظهرَتْ لهُ مبادي الوصولِ ، وانكشفَتْ لهُ أنوارُ المعرفةِ ولوامعُ الغيبِ . استغرقهُ ذلك ، ولمْ يبقَ فيهِ متسعٌ للالتفاتِ إلى ما سبقَ مِنْ أحوالِهِ ، وهوَ الكمالُ .

بلْ لوْ عَاقَ المسافرَ عِنِ الطريقِ إلىٰ بلدِ مِنَ البلادِ نهرٌ حَاجِزٌ. . طالَ تعبُ المسافرِ في عبورِهِ مدة ، مِنْ حيثُ إنَّهُ كانَ قدْ خرَّب جسرَهُ مِنْ قبلُ ، فلوْ جلسَ علىٰ شاطىءِ النهرِ بعدَ عبورِهِ يبكي متأسّفاً علىٰ تخريبهِ الجسرَ. . كانَ هاذا مانعاً آخرَ اشتغلَ بهِ بعدَ الفراغِ عَنْ ذلكَ المانع .

نعمْ ، إنْ لمْ يكنِ الوقتُ وقتَ الرحيلِ ، بأنْ كانَ ليلاً فتعذَّرَ السلوكُ ،

أَوْ كَانَ عَلَىٰ طَرِيقِهِ أَنْهَارٌ وَهُوَ يَخَافُ عَلَىٰ نَفْسِهِ أَنْ يَمَّ بِهَا (١٠). فَلَيْطُ بِاللَّيلِ بِكَاؤُهُ وَحَرْنُهُ عَلَىٰ تَخْرِيبِ الْجَسِرِ ؛ لَيَتْأَكَّدَ بَطُولِ الْحَرْنِ عَرْمُهُ عَلَىٰ أَلَا يَعُودَ إِلَىٰ مَثْلِهِ ، فَإِنْ حَصَلَ لَهُ مِنَ الْتَنْبُّهِ مَا وَثَقَ بِنَفْسِهِ أَنَّهُ لَا يَعُودُ إلَىٰ مَثْلِهِ . إلىٰ مثلِهِ . فَسَلُوكُ الطريقِ أُولَىٰ بِهِ مِنَ الاشتغالِ بذكرِ تَخْرِيبِ الْجَسْرِ والبكاءِ عليهِ ، فَسُلُوكُ الطريقِ والمقصد ، والعائق وطريق السلوكِ ، وهاذا لا يعرفُهُ إلا مَنْ عرفَ الطريقَ والمقصد ، والعائق وطريق السلوكِ ،

بلْ نقولُ : شرطُ دوامِ التوبةِ أَنْ يكونَ كثيرَ الفكرِ في النعيمِ في الآخرةِ لتزيدَ رغبتُهُ ، ولكنْ إِنْ كَانَ شَاباً . فلا ينبغي أَنْ يطيلَ فكرَهُ في كلِّ ما لهُ نظيرٌ في الدنيا ؛ كالحورِ والقصورِ ، فإنَّ ذلكَ الفكرَ ربَّما يحرِّكُ رغبتهُ ، فيطلبُ العاجلةَ ولا يرضى بالآجلةِ ، بلْ ينبغي أَنْ يتفكَّرَ في لذَّةِ النظرِ إلى وجهِ اللهِ تعالى فقطْ ، فذلكَ لا نظيرَ لهُ في الدنيا ، فكذلكَ تذكُّرُ الذنبِ قدْ يكونُ محرِّكاً للشهوةِ ، فذلكَ لا نظيرَ لهُ في الدنيا ، فكذلكَ تذكُّرُ الذنبِ قدْ يكونُ محرِّكاً للشهوةِ ، فالمبتدىءُ أيضاً قدْ يستضرُّ بهِ ، فيكونُ النسيانُ أفضلَ لهُ عندَ ذلكَ .

وقدْ أشرنا إلىٰ تلويحاتِ منهُ في كتابِ العلمِ وفي ربع المهلكاتِ .

ولا يصدَّنَّكَ عنِ التصديقِ بهاذا التحقيقِ ما يُحكىٰ لكَ مِنْ بكاءِ داوودَ عليهِ السلامُ ونياحتِهِ (٢) ، فإنَّ قياسَكَ نفسَكَ على الأنبياءِ قياسٌ في غايةِ السلامُ ونياحتِهِ (٢) ، فإنَّ قياسَكَ نفسَكَ على الأنبياءِ قياسٌ في غايةِ الاعوجاجِ ؛ لأنَّهُمْ قدْ ينزلونَ في أقوالِهِمْ وأفعالِهِمْ إلى الدرجاتِ اللائقةِ

<sup>(</sup>۱) في (أ): (أن يخرجها)، وفي (ب): (أن يجريها)، وفي بقية النسخ: (أن يخربها) بدل (أن يمربها)، والمثبت من (ق)، ولعله الصواب، والله أعلم.

 <sup>(</sup>۲) تقدم في ذلك أخبار ، والاعتراض وجوابه أورده كذلك صاحب «القوت»
 ( ١/ ١٨٢ ) ، وجواب المصنف هنا قريب منه .

بأممِهِمْ ، فإنَّهُمْ ما بُعثوا إلا لإرشادِهِمْ ، فعليهِمُ التلبُّسُ بما تنتفعُ أممُهُمْ بمشاهدتِهِ ، وإنْ كانَ ذلكَ نازلاً عنْ ذروةِ مقامِهِمْ ، فقدْ كانَ في الشيوخِ مَنْ لا يشيرُ على مريدِهِ بنوعِ رياضةٍ إلا ويخوضُ معَهُ فيها ، وقدْ كانَ مستغنياً عنها ؛ لفراغِهِ عنِ المجاهدةِ وتأديبِ النفسِ ، ولكنْ تسهيلاً للأمرِ على المريدِ .

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أما إنِّي لا أنسىٰ ، ولكنِّي أُنسَّىٰ لأشرِّعَ » (١) ، وفي لفظٍ : « إنَّما أسهو لأسنَّ » .

ولا تعجبْ مِنْ هاذا ؛ فإنَّ الأممَ في كنفِ شفقةِ الأنبياءِ كالصبيانِ في كنفِ شفقةِ الآباءِ ، وكالمواشي في كنفِ الرعاةِ ، أما ترى الأبَ إذا أرادَ أنْ يستنطقَ ولدَهُ الصغيرَ كيفَ ينزلُ إلى درجةِ نطقِ الصبيِّ ، كما قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ للحسنِ رضيَ اللهُ عنهُ : " كِخْ كِخْ » لمَّا أخذَ تمرةً مِنْ تمْرِ الصدقةِ ووضعَها في فيهِ (٢) ، وما كانت فصاحتُهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ تقصُرُ عنْ أنْ

<sup>(</sup>۱) رواه مالك في «الموطأ» (۱۰۰/۱) بلاغاً، قال ابن عبد البر في «التمهيد» (۲۶/ ۳۷۰): (أما هذا الحديث بهذا اللفظ.. فلا أعلمه يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم بوجه من الوجوه مسنداً ولا مقطوعاً من غير هذا الوجه والله أعلم، وهو أحد الأحاديث الأربعة في «الموطأ» التي لا توجد في غيره مسندة ولا مرسلة والله أعلم، ومعناه صحيح في الأصول)، وقال أبو الطاهر الأنماطي: (وقد طال بحثي عنه وسؤالي عنه الأئمة والحفاظ فلم أظفر به ولا سمعت عن أحد أنه ظفر به، وادّعي بعض طلبة الحديث أنه وقع له مسنداً). «إتحاف» ( ٩٢/٨ ).

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري ( ۱٤۹۱ ) ، ومسلم ( ۱۰٦٩ ) وقد تقدم ، وكخ : كلمة ردع للطفل
 مثل : يَعْ ، قيل : هي لفظة فارسية ، وبكونها فارسية جاء التصريح في « البخاري » =

كتاب التوبة محمد محمد محمد محمد عبد المنجيات

يقول : ارم هاذه التمرة ؛ فإنها حرام ، ولكنّه صلّى الله عليه وسلّم إذْ علم أنّه لا يفهم منطقه ترك فصاحته ونزل إلى لُكنتِهِ ، بلِ الذي يعلّم شاة أوْ طائراً يصوّت به رغاء أوْ صفيراً تشبّها بالبهيمة والطائر ، وتلطّفا في تعليمه ، فإيّاك أنْ تغفّل عن أمثالِ هاذه الدقائقِ ، فإنّها مزلّة أقدام العارفين فضلاً عن الغافلين ، نسالُ الله حسنَ التوفيقِ بلطفِه وكرمِه .

\* \* \*

<sup>= (</sup>٣٠٧٢)، وأصلها في الفارسية : كِخْكِخْ مركبة ، وتستعمل عندهم كاستعمال (يَعْ) عند العرب .

ربع المنجيات حق حق حق عن من المنجيات التوبة

## سيان أقسام العباد في دوام النّوبة

اعلم : أنَّ التائبينَ في التوبةِ على أربعِ طبقاتٍ :

الطبقةُ الأولىٰ : أنْ يتوبَ العاصي ويستقيمَ على التوبةِ إلىٰ آخرِ عمرِهِ ، فيتداركُ ما فرطَ مِنْ أمرِهِ ، ولا يحدُّثُ نفسَهُ بالعودِ إلىٰ ذنوبِهِ ، إلا الزلاتِ التي لا ينفكُ البشرُ عنها في العاداتِ مهما لمْ يكنْ في رتبةِ النبوَّةِ .

فهاذهِ هي الاستقامةُ في التوبةِ ، وصاحبُها هوَ السابقُ بالخيراتِ ، المستبدِلُ بالسيئاتِ حسناتٍ .

واسمُ هاذهِ التوبةِ التوبةُ النصوحُ ، واسمُ هاذهِ النفسِ الساكنةِ النفسُ المطمئنةُ ، التي ترجعُ إلىٰ ربّها راضيةٌ مرضيةً ، وهؤلاءِ هُمُ الذينَ إليهِمُ الإشارةُ بقولِهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ : « سبقَ المفردونَ ، المستهترونَ بذكرِ اللهِ تعالىٰ ، وضعَ الذكرُ عنهُمْ أوزارَهُمْ ، فوردُوا القيامةَ خفافاً »(١) ، فإنَّ فيهِ إشارةً إلىٰ أنّهُمْ كانوا تحتَ أوزارِ وضعَها الذكرُ عنهُمْ .

وأهلُ هاذهِ الطبقةِ على رتبٍ مِنْ حيثُ النزوعُ إلى الشهواتِ ؛ فمِنْ تائبٍ سكنَتْ شهواتُهُ تحتَ قهْرِ المعرفةِ ففترَ نزاعُها ، ولمْ يشغلْهُ عنِ السلوكِ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲۷۱) مقتصراً على أوله ، وفيه : «سبق المفردون» ، قالوا : وما المفردون يا رسول الله ، قال : « الذاكرون الله كثيراً والذاكرات » ، وعند الترمذي (۳۵۲۰) وفيه : « المستهترون في ذكر الله ، يضع الذكر عنهم أثقالهم ، فيأتون يوم القيامة خفافاً » .

صراعُها ، وإلىٰ مَنْ لا ينفكُ عنْ منازعةِ النفسِ ، ولكنَّهُ مليءٌ بمجاهدتِها وردِّها .

ثمَّ تتفاوتُ درجاتُ النزاع أيضاً بالكثرةِ والقلَّةِ وباختلافِ المدَّةِ وباختلافِ الأنواع ، وكذلكَ يختلفونَ مِنْ حيثُ طولُ العمرِ ؛ فمِنْ مختطفٍ يموتُ قريباً مِنْ توبتِهِ ، يُغبطُ علىٰ ذلكَ لسلامتِهِ وموتِهِ قبلَ الفترةِ ، ومِنْ ممهل طالَ جهادُهُ وصبرُهُ ، وتمادَتِ استقامتُهُ وكثرَتْ حسناتَهُ ، وحالُ هـٰذا أعلىٰ وأفضلُ ؛ إذْ كلُّ سيئةٍ فإنَّما تمحوها حسنةٌ ، حتَّىٰ قالَ بعضُ العلماءِ : ( إنَّما يكفِّرُ الذنبَ الذي ارتكبَهُ العاصى عشرَ مرَّاتِ أَنْ يتمكَّنَ منهُ عشرَ مراتٍ معَ صَدْقِ الشَّهُوةِ ، ثُمَّ يَصِبرَ عَنْهُ وَيَكُسرَ شَهُوتَهُ خُوفًا مِنَ اللهِ تَعَالَىٰ ) ، واشتراطُ هـُـذا بعيدٌ ، وإنْ كَانَ لا يُنكرُ عظمُ أثرِهِ لوْ فرضَ ، ولكنْ لا ينبغي للمريدِ الضعيفِ أنْ يسلكَ هاذا الطريقَ فيهيِّجَ الشهوةَ ، ويحضرَ الأسبابَ حتَّىٰ يتمكَّنَ ، ثمَّ يطمعَ في الانكفافِ ؛ فإنَّهُ لا يؤمنُ خروجُ عِنانِ الشهوةِ عن اختيارهِ ، فيقدمَ على المعصيةِ وينقضَ توبتَهُ ، بلْ طريقُهُ الفرارُ مِن ابتداءِ أسبابِهِ الميسِّرةِ لهُ ، حتَّىٰ يسدَّ طرقَها علىٰ نفسِهِ ، ويسعىٰ معَ ذلكَ في كسر شهوتِهِ بما يقدرُ عليهِ ، فبهِ تسلمُ توبتُهُ في الابتداءِ .

**\* \* \*** 

الطبقةُ الثانيةُ : تائبٌ سلَك طريقَ الاستقامةِ في أمَّهاتِ الطاعاتِ وتركِ كبائرِ الفواحشِ كلِّها ، إلا أنَّهُ ليسَ ينفكُ عنْ ذنوبِ تعتريهِ ، لا عنْ عمدٍ

وتجريدِ قصدٍ ، ولكنْ يُبتلىٰ بها في مجاري أحوالِهِ مِنْ غيرِ أَنْ يقدمَ عزماً على الإقدامِ عليها ، ولكنَّهُ كلَّما أقدمَ عليها . لامَ نفسَهُ وندمَ وتأسَّفَ ، وجدَّدَ عزمَهُ علىٰ أَنْ يتشمَّرَ للاحترازِ مِنْ أسبابِها التي تعرِّضُهُ لها .

وهاذه النفسُ جديرةٌ بأنْ تكونَ هي النفسَ اللوَّامة ؛ إذ تلومُ صاحبَها على ما يستهدفُ لهُ مِنَ الأحوالِ الذميمةِ ، لا عنْ تصميمِ عزمٍ وتخميرِ رأي وقصدٍ ، وهاذه أيضاً رتبةٌ عاليةٌ وإنْ كانَتْ نازلةٌ عنِ الطبقةِ الأولىٰ ، وهي أغلبُ أحوالِ التائبينَ ؛ لأنَّ الشرَّ معجونٌ بطينةِ الآدميِّ قلَّما ينفكُ عنهُ ، وإنَّما غايةُ سعيهِ أنْ يغلبَ خيرُهُ شرَّهُ حتَّىٰ يثقلَ ميزانهُ ، فترجحَ كفَّةُ الخيراتِ ، فأمَّا أنْ تخلوَ بالكليَّةِ كفَّةُ السيئاتِ . فذلكَ في غايةِ البعدِ .

وهؤلاءِ لهُمْ حسنُ الوعدِ مِنَ اللهِ تعالىٰ ؛ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَلِبُونَ كَبُتَكِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَمُ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ .

فكلُّ إلمامٍ يقعُ بصغيرةٍ لا عنْ توطينِ نفسِهِ عليهِ فهوَ جديرٌ بأنْ يكونَ مِنَ اللممِ المعفوِّ عنهُ ، وقدْ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَكُواْ فَنَجِشَةً أَوْ ظَلَمُوا اللهمِ المعفوِّ عنهُ ، وقدْ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَكُواْ فَنَجِشَةً أَوْ ظَلَمُوا اللهُ مَا تَنْفُسُهُمْ ذَكُرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ ﴾ ، فأثنىٰ عليهمْ مع ظلمِهِمْ لأنفسِهِمْ ؛ لتندُّمِهِمْ ولومِهِمْ أنفسَهُمْ عليهِ .

وَإِلَىٰ مثلِ هَاذَهِ الرَّتَبَةِ الإِشَارَةُ بِقُولِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَيَمَا رَوَاهُ عَلَيُّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ : « خِيَارُكُمْ كُلُّ مَفْتَنِ تُوَّابٍ »(١) .

<sup>(</sup>۱) رواه البزار في « مسنده » ( ۷۰۰ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ۱۲۷۱ ) ، =

وفي خبر آخرَ : « المؤمنُ كالسنبلةِ ، تفيء أحياناً وتميلُ أحياناً » (١) . وفي الخبرِ : « لا بدَّ للمؤمنِ مِنْ ذنبٍ يأتيهِ الفينةَ بعدَ الفينةِ » (٢) أي : الحينَ بعدَ الحينِ .

فكلُّ ذلكَ أدلَّةٌ قاطعةٌ على أنَّ هـندا القدْرَ لا ينقضُ التوبةَ ، ولا يلحقُ صاحبَها بدرجةِ المصرِّينَ .

ومَنْ يُؤْيسُ مثلَ هاذا عنْ درجةِ التائبينَ كالطبيبِ الذي يُؤْيسُ الصحيحَ عنْ دوامِ الصحةِ بما يتناولُهُ مِنَ الفواكِهِ والأطعمةِ الحارَّةِ مرَّةً بعدَ أخرىٰ مِنْ غيرِ مداومةٍ واستمرارٍ ، وكالفقيهِ الذي يُؤْيسُ المتفقّة عنْ نيلِ درجةِ الفقهاءِ بفتورِهِ عنِ التكرارِ والتعليقِ في أوقاتٍ نادرةٍ غيرِ متطاولةٍ ولا كثيرةٍ (٣) ، وذلكَ يدلُّ علىٰ نقصانِ الطبيبِ والفقيهِ ، بلِ الفقيةُ في الدينِ هوَ الذي لا يُؤْيسُ الخلقَ علىٰ نقصانِ الطبيبِ والفقيهِ ، بلِ الفقية في الدينِ هوَ الذي لا يُؤْيسُ الخلقَ

<sup>=</sup> والبيهقي في «الشعب» (٦٧١٩)، ورواه موقوفاً علىٰ علي رضي الله عنه ابنُ أبى الدنيا في «التوبة» (١٧٧).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « المسند » ( ٣٨٧ /٣ ) من حديث جابر رضي الله عنه مرفوعاً بلفظ : « مثل المؤمن مثل السنبلة ، تستقيم مرة وتخرُّ مرة ، ومثل الكافر مثل الأرزة ، لا تزال مستقيمة حتىٰ تخرُّ ولا تشعر » ، ورواه البخاري في « التاريخ الكبير » ( ٥/ ٢٨٩ ) ، وأبو يعلیٰ في « مسنده » ( ٣٠٨٠ ) من حدیث أنس رضي الله عنه مرفوعاً : « مثل المؤمن مثل السنبلة تميل أحياناً وتقوم أحياناً » .

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبراني في « الكبير » ( ۲۰٤/۱۱) ، والقضاعي في « مسند الشهاب »
 (۸۰۹) ، والبيهقي في « الشعب » ( ۲۷۲۲) .

<sup>(</sup>٣) والمراد بالتكرار: إعادة ما يحصله في درسه مرة بعد أخرى حتى يرسخ في الذهن ، والتعليق: أن يعلق ما يسمع من فوائد الشيوخ في أوراق. « إتحاف » ( ٨/ ٥٩٦ ) .

ربع المنجيات مورد دووه مهم مهم كتاب التوبة

عنْ درجاتِ السعاداتِ بما يتفقُ لهُمْ مِنَ الفتراتِ ومقارفةِ السيئاتِ المختطفاتِ .

قالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « كلُّ بني آدمَ خطَّاءٌ ، وخيرُ الخطَّائينَ التوَّابونَ المستغفرونَ »(١) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ أيضاً : « المؤمنُ واهِ راقعٌ ، فخيرُهُمْ مَنْ ماتَ على رقعِهِ » (٢) أي : واهِ بالذنوبِ ، راقعٌ بالتوبةِ والندم .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ أُوْلَئِهِكَ يُؤْتَوْنَ آجُرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُواْ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِّئَةَ ﴾ ، فما وصفَهُمْ بعدم السيئةِ أصلاً .

\* \* \*

الطبقة الثالثة : أنْ يتوب ويستمرَّ على الاستقامةِ مدَّة ، ثمَّ تغلبُهُ شهوتهُ في بعضِ الذنوبِ ، فيقدمُ عليها عنْ قصدِ وصدقِ شهوةٍ ؛ لعجزهِ عنْ قهرِ الشهوةِ ، إلا أنَّهُ معَ ذلكَ مواظبُ على الطاعاتِ ، وتاركُ جملةً مِنَ الذنوبِ مع القدرةِ والشهوة ، وإنَّما قهرَتْهُ هاذهِ الشهوةُ الواحدةُ أو الشهوتانِ وهو يودُّ لوْ أقدرَهُ الله تعالىٰ على قمعِها وكفاهُ شرَّها ، هاذا أمنيتُهُ في حالِ قضاءِ لوْ أقدرَهُ الله تعالىٰ على قمعِها وكفاهُ شرَّها ، هاذا أمنيتُهُ في حالِ قضاءِ

 <sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱/ ۱۸۸ ) ، ورواه الترمذي ( ۲٤۹۹ ) ، وابن ماجه ( ٤٢٥١ ) ،
 وعند ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ۱۷۸ ) بلفظ المصنف ولكن من كلام عون العقيلي .

 <sup>(</sup>۲) كذا في «القوت» ( ۱/ ۱۸۸ ) ، ورواه الطبراني في «الصغير» ( ۱٦/۱) ، والبيهقي
 في «الشعب» ( ۱۷۲۱ ) .

النفسِ ، فكما لا يصلحُ لمنصبِ الرئاسةِ والقضاءِ والتقدُّم بالعلم إلا نفسٌ

صارَتْ فقيهةً بطولِ التفقيهِ. . فلا يصلحُ لملكِ الاخرةِ ونعيمِها ولا للقربِ مِنْ ربِّ العالمينَ إلا قلبٌ سليمٌ صارَ طاهراً بطولِ التزكيةِ والتطهيرِ .

هكذا سبق في الأزلِ بتدبير ربِّ الأرباب .

ولذلك قال تعالى: ﴿ وَنَقْسِ وَمَاسَوَّنِهَا ﴿ فَأَهْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ﴾ فحار الذنب من زَكَّنها ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنها ﴾ ، فمهما وقع العبد في ذنب ، فصار الذنب نقدا والتوبة نسيئة . . كان هاذا مِنْ علاماتِ الخذلانِ ، قال صلّى الله عليه وسلّم : ﴿ إِنَّ العبدَ ليعملُ بعملِ أهلِ الجنّةِ سبعينَ سنة ، حتّى يقولَ الناسُ : إنّهُ مِنْ أهلِها ، ولا يبقى بينة وبينَ الجنةِ إلا شبر "، فيسبقُ عليهِ الكتابُ فيعملُ بعملِ أهلِ النارِ فيدخلُها ﴾ (١) .

فإذاً ؛ المخوفُ مِنَ المخاتمةِ قبلَ التوبةِ ، وكلُّ نَفَسٍ فهوَ خاتمةُ ما قبلَهُ ؛ إذْ يمكنُ أنْ يكونَ الموتُ متصلاً بهِ ، فليراقبِ الأنفاسَ ، وإلا . . وقع المحذورُ ، ودامَتِ الحسراتُ حينَ لا ينفعُ التحسُّرُ .

\* \* \*

الطبقةُ الرابعةُ : أَنْ يتوبَ ويجريَ مدَّةً على الاستقامةِ ، ثمَّ يعودَ إلىٰ مقارفةِ الذنبِ أوِ الذنوبِ مِنْ غيرِ أَنْ يحدِّثَ نفسَهُ بالتوبةِ ، ومِنْ غيرِ أَنْ

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۲۲۰۸ ) ، ومسلم ( ۲۲۶۳ ) ، وليس فيه لفظ : ( سبعين سنة ) ، وهو عند ابن راهويه في « مسنده » ( ۱٤۷ ) ، وأحمد في « مسنده » ( ۷۰ /۷ ) .

هر جو جو جو جو جو المنجيات

کتاب التوبة کتاب التوبة

يتأسَّفَ على فعلِهِ ، بلْ ينهمكُ انهماكَ الغافلِ في اتباع شهوتِهِ .

فهاذا مِنْ جملةِ المصرِّينَ ، وهاذهِ النفسُ هي النفسُ الأمَّارةُ بالسوءِ الفرَّارةُ مِنَ الخير ، ويُخافُ علىٰ هـٰذا سوءُ الخاتمةِ ، وأمرُهُ في مشيئةِ اللهِ تعالىٰ ، فإنْ ختمَ لهُ بالسوءِ.. شقيَ شقاوةً لا آخرَ لها ، وإنْ ختمَ لهُ بالحسنيٰ حتَّىٰ ماتَ على التوحيدِ. . فيُنتظرُ لهُ الخلاصُ مِنَ النار ولوْ بعدَ حين ، ولا يستحيلُ أنْ يشملَهُ عمومُ العفوِ بسببِ خفيٌّ لا يُطلعُ عليهِ ؛ كما لا يستحيلُ أنْ يدخلَ الإنسانُ خراباً ليجدَ كنزاً فيتفقَ أنْ يجدَهُ ، ولا أنْ يجلسَ في البيتِ ليجعلَهُ اللهُ عالماً بالعلوم مِنْ غيرِ تعلُّم كما كانَ للأنبياءِ صلواتُ اللهِ عليهم ، فطلبُ المغفرةِ بالطاعاتِ كطلبِ العلم بالجهدِ والتكرارِ ، وطلبِ المالِ بالتجارةِ وركوبِ البحارِ ، وطلبُها بمجرَّدِ الرجاءِ معَ خرابِ الأعمالِ كطلبِ الكنوزِ في المواضع الخربةِ ، وطلبِ العلوم مِنْ تعليم الملائكةِ ، وليتَ مَنِ اجتهدَ وتعبَ. . تعلُّمَ ، وليتَ مَنِ اتجرَ وركبَ البحارَ . . استغنىٰ ، وليتَ مَنْ صامَ وصلَّىٰ. . غفرَ لهُ ، فالناسُ كلُّهُمْ محرومونَ إلا العالمونَ ، والعالمونَ كلُّهُمْ محرومونَ إلا العاملونَ ، والعاملونَ كلُّهُمْ محرومونَ إلا المخلصونَ ، والمخلصونَ على خطرٍ عظيم (١) .

وكما أنَّ مَنْ خرَّبَ بيتَهُ وضيَّعَ مالَهُ وتركَ نفسَهُ وعيالَهُ جياعاً يزعمُ أنَّهُ

كتاب التوبة

ينتظرُ فضْلَ اللهِ بأنْ يرزقَهُ كنزاً يجدُّهُ تحتَ الأرضِ في بيتِهِ الخربِ يُعدُّ عندَ ذوي البصائرِ مِنَ الحمقىٰ والمغرورينَ وإنْ كانَ ما ينتظرُهُ غيرَ مستحيل في قدرةِ اللهِ تعالىٰ وفضلِهِ. . فكذلكَ مَنْ ينتظرُ المغفرةَ مِنْ فضل اللهِ تعالىٰ وهوَ مقصِّرٌ عَنِ الطاعةِ مصرٌّ على الذنوبِ غيرُ سالكٍ سبيلَ المغفرةِ ، معدودٌ عندَ أربابِ القلوبِ مِنَ المعتوهينَ .

والعجبُ مِنْ عقل هـٰـذا المعتوهِ ، وترويجِهِ حماقتَهُ في صيغةٍ حسنةٍ ؛ إذْ يقولُ : ﴿ إِنَّ اللهَ كريمٌ وجنتُهُ ليسَتْ تضيقُ عنْ مثلى (١) ، ومعصيتي ليسَتْ تضرُّهُ ) ، ثمَّ تراهُ يركبُ البحارَ ، ويقتحمُ الأخطارَ في طلب الدينار ، وإذا قَيلَ لَهُ : ( إِنَّ اللهَ كريمٌ ، ودنانيرُ خزائنِهِ ليسَتْ تقصرُ عنْ فقركَ ، وكسلُكَ بترْكِ التجارةِ ليسَ يضرُّهُ ، فاجلسْ في بيتِكَ ، فعساهُ يرزقُكَ مِنْ حيثُ لا تحتسبُ ) ، فيستحمقُ قائلَ هـٰذا الكلام ويستهزىءُ بهِ ، ويقولُ : (ما هـٰذا الهوسُ ؟! السماءُ لا تمطرُ ذهباً ولا فضةً ، وإنَّما يُنالُ ذلكَ بالكسب ، هَاكُذَا قَدَّرَهُ رَبُّ الأربابِ وأجرى بهِ سنَّتَهُ ولا تبديلَ لسنَّةِ اللهِ ) .

ولا يعلمُ المغرورُ أنَّ ربَّ الآخرةِ وربَّ الدنيا واحدٌ ، وأنَّ سنتَهُ لا تبديلَ لها فيهما جميعاً ، وأنَّهُ قدْ أخبرَ إذْ قالَ : ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ ، فَكَيْفَ يَعْتَقَدُ أَنَّهُ كُرِيمٌ فِي الآخرةِ وليسَ بكريم فِي الدُّنيا ؟! وكيفَ يقولُ : ليسَ مقتضى الكرم الفتورَ عنْ كسبِ المالِ ، ومقتضاهُ الفتورُ عنِ العمل

<sup>(</sup>۱) في (أ): (ورحمته واسعة) بدل (وجنته).

كتاب النوبة موم موم مه مه مه المنجيات ربع المنجيات

للملكِ المقيمِ والنعيمِ الدائمِ ، وأنَّ ذلكَ بحكْمِ الكرمِ يعطيهِ مِنْ غيرِ جهدٍ في الآخرةِ ، وهاذا يمنعُهُ معَ شدَّةِ الاجتهادِ في غالبِ الأمرِ في الدنيا ، وينسىٰ قولَهُ تعالىٰ : ﴿ وَفِي ٱلتَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ ؟!

فنعوذُ باللهِ مِنَ العملُ والضلالِ ، فما هاذا إلا انتكاسٌ على أمِّ الراسِ ، وانغماسٌ في ظلماتِ الجهلِ ، وصاحبُهُ جديرٌ بأنْ يكونَ داخلاً تحتَ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَلَوْ تَرَيّ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ كَاكِسُواْرُهُ وسِهِمْ عِندَرَيِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَالَّحِعْنَانَعْمَلُ صَلْلِحًا ﴾ أيْ : أبصرنا أنَّكَ صدقت إذْ قلت : ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ فَالَّحِعْنَانَعْمَلُ صَلْلِحًا ﴾ أيْ : أبصرنا أنَّكَ صدقت إذْ قلت : ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ اللهِ مَا سَعَىٰ ﴾ ، فارجعنا نسعیٰ ، وعند ذلك لا يمكنُ مِنَ الانقلابِ ، ويحقُ عليهِ العذابُ ، فنعوذُ باللهِ مِنْ دواعي الجهلِ والشكِّ والارتيابِ السائقِ بالضرورةِ إلىٰ سوءِ المنقلب والمآب .

ربع المنجيات موجود جوه مهر على كتاب التوبة

## بيان ابن بني أن بب دراليه النّائب إن جرئ عليب ذنب إمّاعن قصب دٍ وشهو فه غالب ، أوعن لمامٍ سجكم الاتفاق

اعلم : أنَّ الواجبَ عليهِ التوبةُ والندمُ والاشتغالُ بالتكفيرِ بحسنةِ تضادُّهُ كما ذكرنا طريقَهُ ، فإنْ لمْ تساعدهُ النفسُ على العزمِ على التركِ لغلبةِ الشهوةِ . . فقدْ عجزَ عنْ أحدِ الواجبينِ ، فلا ينبغي أنْ يتركَ الواجبَ الثاني ، وهوَ أنْ يدرأ بالحسنةِ السيئةَ لتمحوَها ، فيكونَ ممَّنْ خلطَ عملاً صالحاً وآخرَ سبئاً .

والحسناتُ المكفِّرةُ للسيئاتِ : إمَّا بالقلبِ ، وإمَّا باللسانِ ، وإمَّا باللسانِ ، وإمَّا بالجوارح ، ولتكن الحسنةُ في محلِّ السيئةِ ، وفيما يتعلَّقُ بأسبابِها .

فأما بالقلبِ : فليكفَّرُهُ بالتضرُّع إلى اللهِ تعالىٰ في سؤالِ المغفرةِ والعفوِ ، ويتذلَّلُ تذلُّلُ العبدِ الآبقِ ، ويكونُ ذلُّهُ بحيثُ يظهرُ لسائرِ العبادِ ، وذلكَ بنقصانِ كبْرِهِ فيما بينَهُمْ ، فما للعبدِ الآبقِ المذنبِ وجه للتكبُّرِ على سائرِ العبادِ (١) ، وكذلكَ يضمرُ بقلبهِ الخيراتِ للمسلمينَ والعزمَ على الطاعاتِ .

وأمَّا باللسانِ : فبالاعترافِ بالظلمِ والاستغفارِ ، فيقولُ : (ربِّ ؛ ظلمتُ نفسي وعملتُ سوءاً ، فاغفرْ لي ذنوبي ) ، وكذلكَ يكثرُ مِنْ ضروبِ الاستغفار ، كما أوردناهُ في كتابِ الدعواتِ والأذكار .

<sup>(</sup>١) والكبر والمعصية لا يجتمعان في قلب مؤمن . « إتحاف » ( ٦٠٢/٨ ) .

مات مات ربع المنجيات

وأمّا بالجوارح: فبالطاعات، والصدقات، وأنواع العبادات، وفي الآثار ما يدلُّ على أنّ الذنب إذا أُتبع بثمانية أعمال كان العفو عنه مرجواً، أربعة مِنْ أعمال القلوب وهي التوبة أو العزم على التوبة ، وحبُّ الإقلاع عن الذنب، وخوفُ العقاب عليه ، ورجاء المغفرة له ، وأربعة مِنْ أعمال الذنب، وخوفُ العقاب عليه ، ورجاء المغفرة له ، وأربعة مِنْ أعمال الجوارح ، وهي أنْ يصلِّي عقيب الذنب ركعتين (١) ، ثمّ يستغفر الله تعالى بعدَهُما سبعينَ مرّة (٢) ، ويقول : سبحانَ الله العظيم وبحمده مئة مرّة ، ثمّ يصوم يوما (٣) .

وفي بعضِ الآثارِ: "يسبغُ الوضوءَ، ويدخلُ المسجدَ ويصلِّي ركعتينِ "(١). وفي بعضِ الأخبارِ: " يصلِّي أربعَ ركعاتِ "(٥).

<sup>(</sup>۱) وذلك بعد أن يتوضأ ، وإن اغتسل . كان أكمل ، وإن أمكنه أن يغسل الثياب التي عصى الله فيها . كان أكمل ؛ فإن طهارة الظاهر عنوان طهارة الباطن ، وإذا كانت الصلاة في موضع خال عن اشتغال وعن توهم الرياء والسمعة في بال . . كان أكمل . 
« إتحاف » ( ٢٠٢/٨ ) .

 <sup>(</sup>۲) مع البكاء إن أمكن ، وإلا. . فبالتباكي وقلب حزين على ما سبق له من المعصية ،
 ويجعلها نصب عينيه . « إتحاف » ( ۲۰۲/۸ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب (١٩٠/١).

<sup>(</sup>٤) فقد روى الترمذي (٤٠٦)، والنسائي في «السنن الكبرى» (١٠١٧، ١٠١٧) مرفوعاً وموقوفاً، وابن ماجه (١٣٩٥) من حديث الصديق الأكبر رضي الله عنه نحوه، ولم يذكر المسجد، وعند البيهقي في «الشعب» (٦٦٨٠) من حديث الحسن مرسلاً: «ما أذنب عبد ذنباً، ثم توضاً، فأحسن الوضوء، ثم خرج إلى براز من الأرض، فصلى ركعتين، واستغفر الله من ذلك الذنب. إلا غفر له».

<sup>(</sup>٥) إذ روىٰ عبد الرزاق في « المصنف » ( ٧/ ٤٤٧ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٦٦٨٣ ) =

وفي الخبر : « إذا عملتَ سيئةً . . فأتبعُها حسنةً تكفِّرُها ، السرُّ بالسرُّ والعلانيةُ بالعلانيةِ »(١) .

ولذلكَ قيلَ : (صدقةُ السرِّ تكفَّرُ ذنوبَ الليلِ ، وصدقةُ الجهرِ تكفَّرُ ذنوبَ الليلِ ، وصدقةُ الجهرِ تكفَّرُ ذنوبَ النهار )(٢) .

وفي الخبرِ الصحيحِ : أنَّ رجلاً قالَ لرسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : إنِّي عالجتُ امرأةً ، فأصبتُ منها كلَّ شيءٍ إلا المسيسَ ، فاقضِ عليَّ بحكْمِ اللهِ تعالىٰ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أوَما صلَّيتَ معنا صلاةَ الغداةِ ؟ » قالَ : بلیٰ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّ الحسناتِ يذهبنَ السيئاتِ »(٣) .

من حدیث ابن عباس رضي الله عنهما قال : كان رجل من أصحاب النبي صلى الله علیه وسلم یهوی امرأة ، فكان ذات یوم جالساً عند رسول الله صلى الله علیه وسلم ، فاستأذن النبي صلى الله علیه وسلم في حاجة ، فأذن له ، فخرج في یوم مطیر ، فإذا هو بامرأة علیٰ غدیر تغتسل ، فلما رآها . . جلس منها مجلس الرجل من امرأته ، وحرك ذكره فإذا هو مثل الهدبة ، فقام نادماً ، فأتى النبي صلى الله علیه وسلم فذكر ذلك له ، فقال رسول الله صلى الله علیه وسلم : «أربع ركعات » ، فأنزل الله عز وجل : ﴿ وَأَقِيمِ الشَّهَلَوْةَ طَرُقَ النَّهَارِ وَزُلَفَا مِنَ النَّهَارِ وَزُلَفَا مِنَ النَّهَارِ وَزُلَفَا مِنَ النَّهَاتِ ﴾ .

 <sup>(</sup>۱) هو من وصيته صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل رضي الله عنه ، رواه ابن أبي شيبة في
 « المصنف » ( ٣٥٤٦٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠/ ١٥٩ ) .

 <sup>(</sup>۲) هو عند صاحب « القوت » ( ۱۹۰/۱ ) بلفظ : (صدقة الليل تكفر ذنوب النهار ،
 وصدقة السر تكفر ذنوب الليل ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٥٢٦ ) ، ومسلم ( ٢٧٦٣ ) واللفظ أقرب له ، والمسيس في الحديث كناية عن الجماع .

وهاذا يدلُّ علىٰ أنَّ ما دونَ الزنا مِنْ معالجةِ النساءِ صغيرةٌ ؛ إذْ جعلَ الصلاةَ كفارةٌ لهُ بمقتضىٰ قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الصلواتُ الخمسُ كفارةٌ لما بينهُنَّ إلا الكبائرَ » .

فعلى الأحوالِ كلِّها ينبغي أنْ يحاسبَ نفسَهُ كلَّ يومٍ ، ويجمعَ سيئاتِهِ ، ويجمعَ سيئاتِهِ ، ويجتهدَ في دفعِها بالحسناتِ .

فإنْ قلت : فكيف يكونُ الاستغفارُ نافعاً مِنْ غيرِ حلِّ عقدةِ الإصرارِ وفي الخبرِ : « المستغفرُ مِنَ الذنبِ وهوَ مصرٌ عليهِ كالمستهزىءِ بآياتِ اللهِ »(١) ، وقيلَ : وكانَ بعضُهُمْ يقولُ : ( أستغفرُ اللهَ مِنْ قولي : أستغفرُ اللهَ )(٢) ، وقيلَ : ( الاستغفارُ باللسانِ توبةُ الكذابينَ )(٣) ، وقالَتْ رابعةُ العدويّةُ : ( استغفارُنا يحتاجُ إلى استغفار )(٤) .

فاعلمْ: أنَّهُ قدْ وردَ في فضلِ الاستغفارِ أخبارٌ خارجةٌ عنِ الحصرِ ، ذكرناها في كتاب الأذكار والدعواتِ ، حتَّىٰ قرنَ اللهُ الاستغفارَ ببقاءِ الرسولِ

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ٨٥ ) من حديث ابن عباس مرفوعاً .

 <sup>(</sup>۲) كذا في « القوت » ( ۱/۹۸۱ ) ، وذكر الكلاباذي في « التعرُّف » ( ص٩٣ ) أنه من قول
 رابعة .

<sup>(</sup>٣) ذكره الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص١٤٩ ) لرابعة ، ونحوه ذكره القشيري في « رسالته » ( ص١٨٤ ) لذي النون المصري .

 <sup>(</sup>٤) كذا في « القوت » ( ١٨٩/١ ) ، وعند الخركوشي في « تهذيب الأسرار » (ص١٤٩):
 ( توبتنا تحتاج إلىٰ توبة ) .

كتاب التوبة

صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ، فقالَ تعالىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ عليهِ وسلَّمَ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ، فكانَ بعضُ الصحابةِ يقولُ: (كانَ لنا أمانانِ ، ذهبَ أحدُهُما وهوَ كونُ الرسولِ فينا ، وبقيَ الاستغفارُ معنا ، فإنْ ذهبَ. . هلكنا )(١) .

فنقول : الاستغفار الذي هو توبة الكذابين : هو الاستغفار بمجرّد اللسانِ مِنْ غيرِ أَنْ يكونَ للقلبِ فيهِ شِرْكة الله كما يقول الإنسان بحكم العادة وعنْ رأسِ الغفلة : (أستغفر الله) ، وكما يقول إذا سمع صفة النار : (نعوذ بالله منها) مِنْ غيرِ أَنْ يتأثّر بهِ قلبُهُ ، وهاذا يرجع إلى مجرّد حركة اللسانِ ، ولا جدوى له .

فأمَّا إذا انضافَ إليهِ تضرُّعُ القلبِ إلى اللهِ تعالىٰ ، وابتهالُهُ في سؤالِ المغفرةِ عنْ صدقِ إرادةٍ وخلوصِ نيَّةٍ ورغبةٍ ، فهاذهِ حسنةٌ في نفسِها ، فتصلحُ لأنْ تُدفعَ بها السيئةُ ، وعلىٰ هاذا تحملُ الأخبارُ الواردةُ في فضلِ الاستغفارِ ، حتَّىٰ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما أصرَّ مَنِ استغفرَ ولوْ عادَ في اليومِ سبعينَ مرَّةً »(٢) ، وهوَ عبارةٌ عنِ الاستغفارِ بالقلبِ .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « المسند » ( ٣٩٣/٤ ) من قول أبي موسى الأشعري رضي الله عنه ، كما روي أيضاً عن أبي هريرة وابن عباس رضي الله عنهم ، وروى الترمذي ( ٣٠٨٢ ) من حديث أبي موسى رضي الله عنه مرفوعاً : « أنزل الله عليَّ أمانين لأمتي ﴿ وَمَاكَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَالْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ ، فإذا مضيت . . تركت فيهم الاستغفار إلىٰ يوم القيامة » .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داوود (۱۵۱٤)، والترمذي (۳۵۵۹).

وللتوبة والاستغفار درجاتٌ ، وأوائلُها لا تخلو عن الفائدة وإنْ لمْ تنته إلىٰ أواخرِها ، ولذلكَ قالَ سهلٌ : ( لا بدَّ للعبدِ في كلِّ حالٍ مِنْ مولاهُ ، فأحسنُ أحوالِهِ أَنْ يرجعَ إليهِ في كلِّ شيءٍ ، فإنْ عصىٰ . . قالَ : يا ربِّ ؛ استرْ عليّ ، فإذا فرغَ مِنَ المعصيةِ . . قالَ : يا ربِّ ؛ تبْ عليّ ، فإذا تابَ . . قالَ : يا ربِّ ؛ تتب عليّ ، فإذا تابَ . . قالَ : يا ربِّ ؛ تقبلْ مني )(١) .

وسُئِلَ أيضاً عنِ الاستغفارِ الذي يكفِّرُ الذنوبَ ، فقالَ : ( أوَّلُ الاستغفارِ الاستجابةُ ، ثمَّ الإنابةُ ، ثمَّ التوبةُ ، فالاستجابةُ أعمالُ الجوارحِ ، والإنابةُ أعمالُ القلوبِ ، والتوبةُ إقبالُهُ على مولاهُ بأنْ يتركَ الخلْق ، ثمَّ يستغفرُ اللهَ مِنْ تقصيرِهِ الذي هو فيهِ ، ومِنَ الجهلِ بالنعمةِ وتركِ الشكرِ ، فعندَ ذلكَ يُغفرُ لهُ ، ويكونُ عندَهُ مأواهُ ، ثمَّ التنقُّلُ إلى الانفرادِ ، ثمَّ الثباتُ ، ثمَّ البيانُ ، ثمَّ القرْبُ ، ثمَّ المعرفةُ ، ثمَّ المناجاةُ ، ثمَّ المصافاةُ ، ثمَّ الموالاةُ ، ثمَّ محادثةُ السرِّ وهو الخلَّةُ ، ولا يستقرُّ هاذا في قلبِ عبدِ حتَّىٰ يكونَ العلمُ غذاءَهُ ، والذكرُ قوامَةُ ، والرضا زادَهُ ، والتوكُّلُ صاحبَهُ ، ثمَّ ينظرُ اللهُ إليهِ ، فيرفعُهُ والى العرش ، فيكونُ مقامُهُ مقامَ حملةِ العرشِ ) (٢) .

وسُئِلَ أيضاً عنْ قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « التائبُ حبيبُ اللهِ »<sup>(٣)</sup> ،

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٩٠ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١٩٠/١ )، وقد زاد في المعطوفات : ( والتفويض مراده ، والتوكل صاحبه... ) .

<sup>(</sup>٣) هـٰـذا الحديث قد نصَّ عليه قوله تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ ،

فقالَ : (إنَّمَا يكونُ حبيباً إذا كانَ فيهِ جميعُ ما ذُكِرَ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿ التَّهَيْبُونِ كَ ٱلْمَكِيدُونَ . . . ﴾ الآية ) ، وقالَ : (الحبيبُ هوَ الذي لا يدخلُ فيما يكرهُهُ حبيبُهُ ) .

والمقصودُ: أنَّ للتوبةِ ثمرتينِ:

إحداهُما: تكفيرُ السيئاتِ ، حتَّىٰ يصيرَ كمَنْ لا ذنبَ لهُ .

والثانيةُ: نيلُ الدرجاتِ ، حتَّىٰ يصيرَ حبيباً .

وللتكفيرِ أيضاً درجاتٌ ، فبعضُهُ محوٌ لأصلِ الذنبِ بالكليَّةِ ، وبعضُهُ تخفيفٌ لهُ ، ويتفاوتُ ذلكَ بتفاوتِ درجاتِ التوبةِ ، فالاستغفارُ بالقلبِ والتداركُ بالحسناتِ وإنْ خلا عنْ حلِّ عقدةِ الإصرارِ مِنْ أوائلِ الدرجاتِ فليسَ يخلو عنِ الفائدةِ أصلاً ، فلا ينبغي أنْ يُظنَّ أنَّ وجودَها كعدمِها ، بلْ عرفَ أهلُ المشاهدةِ وأربابُ القلوبِ معرفة لا ريبَ فيها أنَّ قولَ اللهِ تعالىٰ : فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرا يَرَهُ ﴾ صدقٌ ، وأنَّهُ لا تخلو ذرَّةٌ مِنَ الخيرِ عنْ أثرِ ، ولوْ خلَتِ الشعيرةُ عنْ أثرٍ ، كما لا تخلو شعيرةٌ تطرحُ في الميزانِ عنْ أثرٍ ، ولوْ خلَتِ الشعيرةُ الأولىٰ عنْ أثرٍ ، ولوْ خلَتِ الشعيرةُ الذرّاتِ ، وذلكَ بالضرورةِ محالٌ ، بلْ ميزانُ الحسناتِ يترجَّحُ الميزانُ بأحمالِ الخيراتِ إلىٰ أنْ يثقلَ فتشيلَ كفَّة السيئاتِ ، فإيَّاكَ أنْ تستصغرَ ذرَّاتِ الطاعاتِ الخيراتِ إلىٰ أنْ يثقلَ فتشيلَ كفَّة السيئاتِ ، فإيَّاكَ أنْ تستصغرَ ذرَّاتِ الطاعاتِ الخيراتِ إلىٰ أنْ يثقلَ فتشيلَ كفَّة السيئاتِ ، فإيَّاكَ أنْ تستصغرَ ذرَّاتِ الطاعاتِ

وروى ابن أبي الدنيا في \* التوبة » ( ١٨٤ ) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً :
 إن الله يحب الشاب التائب » .

فلا تأتيها ، وذراتِ المعاصي فلا تتقيها ؛ كالمرأةِ الخرقاءِ ، تكسلُ عنِ الغزلِ تعلَّلاً بأنَّها لا تقدرُ في كلِّ ساعةٍ إلا على خيطٍ واحدٍ وتقولُ : ( أيُّ غنى يحصلُ بخيطٍ ؟ وما وقعُ ذلكَ في الثيابِ ؟! ) ، ولا تدري المعتوهةُ أنَّ ثيابَ الدنيا اجتمعَتْ خيطاً ، وأنَّ أجسامَ العالم مع اتساع أقطارِهِ

اجتمعَتْ ذرَّةً ذرَّةً .
فإذاً ؛ التضرُّعُ والاستغفارُ بالقلبِ حسنةٌ لا تضيعُ عندَ اللهِ أصلاً ، بلْ

أقولُ: الاستغفارُ باللسانِ أيضاً حسنةٌ ؛ إذْ حركةُ اللسانِ بها عنْ غفلةٍ خيرٌ منْ حركةِ اللسانِ في تلكَ الساعةِ بغيبةِ مسلم أوْ فضولِ كلامٍ ، بلْ هوَ خيرٌ مِنَ السكوتِ عنهُ ، وإنّما يكونُ نقصاناً السكوتِ عنهُ ، وإنّما يكونُ نقصاناً اللخ المة الله عثمان المغربُ فضلهُ بالإضافةِ إلى السكوتِ عنهُ ، وإنّما يكونُ نقصاناً الله الله في اله في الله في اله في الله في الله في اله في الله في الله في الله في اله في اله في الله في الله في

بالإضافة إلى عملِ القلبِ ، ولذلكَ قالَ بعضُهُمْ لشيخِهِ أبي عثمانَ المغربيِّ : إِنَّ لساني في بعضِ الأحوالِ(١) يجري بالذكرِ والقرآنِ وقلبي غافلٌ ، فقالَ :

اشكرِ اللهَ إذِ استعملَ جارحةً مِنْ جوارحِكَ في الخيرِ ، وعوَّدَهُ الذكرَ ، ولمْ يستعملْهُ في الشرِّ ، ولمْ يعوِّدْهُ الفضولَ .

وما ذكرَهُ حقٌّ ، فإنَّ تعوُّدَ الجوارِ للخيراتِ حتَّىٰ يصيرَ لها ذلكَ كالطبعِ يدفعُ جملةً مِنَ المعاصي ، فمَنْ تعوَّدَ لسانهُ الاستغفارَ إذا سمعَ مِنْ غيرِهِ كذباً.. سبقَ لسانهُ إلىٰ ما تعوَّدَهُ فقالَ : (أستغفرُ اللهَ) ، ومَنْ تعوَّدَ الفضولَ . سبقَ لسانهُ إلىٰ أنْ يقولَ : (ما أحمقكَ ، وما أقبحَ كذبكَ !) ، ومَنْ تعوَّدَ ومَنْ تعوَّدَ الاستعادةَ إذا حُدِّثَ بظهورِ مبادي الشرِّ مِنْ شريرٍ . قالَ بحكْمِ

<sup>(</sup>١) في (س): (الأوقات) بدل (الأحوال).

سبقِ اللسانِ : (نعوذُ باللهِ) ، وإذا تعوَّدَ الفضولَ . قالَ : (لعنهُ اللهُ) ، فيعصي في إحدى الكلمتينِ ويسلمُ في الأخرىٰ ، وسلامتُهُ أثرُ اعتيادِ لسانِهِ الخيرَ ، وهوَ مِنْ جملةِ معاني قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحسِنِينَ ﴾ ، الخيرَ ، وهوَ مِنْ جملةِ معاني قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحسِنِينَ ﴾ ، ومعاني قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِقْهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ . .

فانظرُ كيفَ ضاعفَها إذْ جعلَ الاستغفارَ في الغفلةِ عادةَ اللسانِ حتَّىٰ دفعَ بتلكَ العادةِ شرَّ العصيانِ بالغيبةِ واللعنِ والفضولِ ، هاذا تضعيفٌ في الدنيا لأدنى الطاعاتِ ، وتضعيفُ الآخرةِ أكبرُ ، لوْ كانوا يعلمونَ .

فإيَّاكَ وأنْ تلمحَ في الطاعاتِ مجرَّدَ الآفاتِ، فتفترَ رغبتُكَ عنِ العباداتِ، فإنَّ هلذهِ مكيدةٌ روَّجَها الشيطانُ بلعنتِهِ على المغرورينَ ، وخيَّلَ العباداتِ ، فإنَّ هلذهِ مكيدةٌ روَّجَها الشيطانُ بلعنتِهِ على المغرورينَ ، وخيَّلَ إليهِمْ : إنَّكُمْ أربابُ البصائرِ ، وأهلُ التفطُّنِ للخفايا والسرائرِ ، فأيُّ خيرٍ في ذكرٍ باللسانِ مع غفلةِ القلبِ ؟!

فانقسمَ الخلقُ في هـُـذهِ المكيدةِ إلى ثلاثةِ أقسامٍ : ظالمٌ لنفسِهِ ، ومقتصدٌ ، وسابقٌ بالخيراتِ .

أمَّا السابقُ: فقالَ: (صدقتَ يا ملعونُ ، ولكنْ هيَ كلمةُ حقّ أردتَ بها باطلاً ، فلا جرمَ أعذّ بكُ مرَّتينِ ، وأرغمُ أنفكَ مِنْ وجهينِ ، فأضيفُ إلى حركةِ اللسانِ حركةَ القلبِ ) ، فكانَ كالذي داوى جرْحَ الشيطانِ بنثرِ الملحِ عليهِ .

وأمَّا الظالمُ المغرورُ: فاستشعرَ في نفسِهِ خيلاءَ الفطنةِ لهاذهِ الدقيقةِ ،

# 32 32

ثمَّ عجزَ عنِ الإخلاصِ بالقلبِ ، فتركَ معَ ذلكَ تعويدَ اللسانِ بالذكرِ ، فأسعفَ الشيطانَ بمرادِهِ ، وتدلَّىٰ بحبلِ غرورِهِ ، فتمَّتْ بينَهُما المشاكلةُ والموافقةُ ، كما قيلَ : ( وافقَ شنُّ طبقَهْ ، وافقَهُ فاعتنقَهُ )(١) .

وَأَمَّا المقتصدُ : فلمْ يقدرُ على إرغامِهِ بإشراكِ القلبِ في العملِ ، وتفطَّنَ لنقصانِ حركةِ اللسانِ بالإضافةِ إلى القلبِ ، ولكنِ اهتدى إلى كمالِهِ بالإضافةِ إلى السكوتِ والفضولِ ، فاستمرَّ عليهِ ، وسألَ اللهَ تعالىٰ أَنْ يشركَ القلبَ معَ اللسانِ في اعتيادِ الخير .

فكانَ السابقُ كالحائكِ الذي ذُمَّتْ حياكتُهُ فتركَها وأصبحَ كاتباً ، والظالمُ المتخلِّفُ كالذي تركَ الحياكةَ أصلاً وأصبحَ كنَّاساً ، والمقتصدُ كالذي عجزَ عنِ الكتابةِ فقالَ : ( لا أنكرُ مذمَّةَ الحياكةِ ، ولكنَّ الحائكَ مذمومٌ بالإضافةِ إلى الكاتبِ ، لا بالإضافةِ إلى الكنَّاسِ ، فإذا عجزتُ عنِ الكتابةِ . . فلا أتركُ الحياكةَ ) .

ولذلكَ قالَتْ رابعةُ العدويَّةُ : ( استغفارُنا يحتاجُ إلى استغفارٍ ) ، فلا تظنَّ أنَّها تذمُّ حركةَ اللسانِ مِنْ حيثُ إنَّهُ ذكرُ اللهِ ، بلْ تذمُّ غفلةَ القلبِ ، فهوَ

<sup>(</sup>۱) مثل مشهور يضرب لاثنين جمعتهما حالة واحدة فاتفقا بها ، ومنهم من يجعله رجزاً مجزوءاً ، وشنَّ وطبقٌ اسمان لرجلين على الراجح ، أو علمان على قبيلتين ، أو على رجل وامرأة ، وقيل غير ذلك ، والهاء في (طبقه) للسكت لموافقة السجعة في الأوليين ، وانظر «مجمع الأمثال » (٣/ ٤٨٨) ، وقال فيه الميداني : (وزاد المتأخرون فيه : وافقه فاعتنقه) .

كتآب التوبة

يحتاجُ إلى الاستغفارِ مِنْ غفلةِ قلبِهِ ، لا مِنْ حركةِ لسانِهِ ، فإنْ سكتَ عنِ الاستغفارِ باللسانِ أيضاً. . احتاجَ إلى استغفارينِ ، لا إلى استغفارِ واحدٍ .

فهكذا ينبغي أنْ تفهمَ ذمّ ما يُذمّ ، وحمدَ ما يُحمدُ ، وإلا. جهلت معنى ما قالَ القائلُ الصادقُ : (حسناتُ الأبرارِ سيئاتُ المقرّبينَ )(١) ، فإنّ هاذهِ أمورٌ تثبتُ بالإضافةِ ، فلا ينبغي أنْ تُؤخذَ مِنْ غيرِ إضافةٍ ، بلْ ينبغي ألْ تتحقرَ ذرّاتِ الطاعاتِ والمعاصي ، ولذلكَ قالَ جعفرٌ الصادقُ رحمةُ اللهِ عليهِ : (إنّ اللهَ تعالىٰ خبّاً ثلاثاً في ثلاثٍ ؛ رضاهُ في طاعتِهِ ، فلا تحقروا منها شيئاً ؛ فلعلَّ رضاهُ فيه ، وخبّاً غضبَهُ في معاصيهِ ، فلا تحقروا منها شيئاً ، فلعلَّ غضبَهُ فيه ، وخبّاً ولايتَهُ في عبادِهِ ، فلا تحقروا منهم أحداً ، فلعلًّ فلي أله تعالىٰ ) ، وزادَ : (وخبّاً إجابتَهُ في دعاتِهِ ، فلا تتركوا الدعاءَ ، فربّما كانتِ الإجابةُ فيه )

\* \* \*

<sup>(</sup>١) كلمة مشهورة لأبي سعيد الخرّاز ، تقدمت للمصنف غير مرة .

<sup>(</sup>٢) في ( ب ) هنا زيادة : ( فلا ينبغي أن توجد وحدها ) .

 <sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢٠٧/١ ) ، ورواه البيهقي في « الزهد » ( ٧٥٩ ) من كلام ذي النون
 المصري رحمه الله تعالىٰ .

## الرُّڪنُ الرَّابِعُ في دوارالنُّوب، وطريق العلاج محلّعقدة الإصرار

اعلم : أنَّ الناسَ قسمانِ :

\_شابُّ لا صبوةً لهُ ، نشأً على الخيرِ واجتنابِ الشرِّ ، وهوَ الذي قالَ فيهِ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « يعجبُ ربُّكَ مِنْ شابٌّ ليسَتْ لهُ صبوةٌ »(١) ، وهاذا عزيزٌ نادرٌ .

\_القسمُ الثاني: هوَ الذي لا يخلو عنْ مقارفةِ الذنوبِ ، ثمَّ همُ ينقسمونَ إلىٰ مصرِّينَ وإلىٰ تائبينَ ، وغرضُنا أنْ نبيِّنَ العلاجَ في حلِّ عقدةِ الإصرارِ ، ونذكرَ الدواءَ فيهِ .

فاعلم : أنَّ شفاءَ التوبةِ لا يحصلُ إلا بالدواءِ ، ولا يقفُ على الدواءِ مَنْ لا يقفُ على الدواءِ مَنْ لا يقفُ على الداءِ ؛ إذْ لا معنىٰ للدواءِ إلا مناقضةُ أسبابِ الداءِ ، فكلُّ داءِ حصلَ

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في «المسند» (۱۵۱/۶)، والطبراني في «الكبير» (۳۰۹/۱۷) من حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه مرفوعاً، ورواه موقوفاً عليه ابن المبارك في «الزهد» (۳٤۹)، والعجب: كون الشيء خارجاً عن نظائره من جنسه حتى يكون نظره في صفة ويكون استعظام الشيء واستكباره لخروجه عن العادة وبعده، وذلك مما ينزه عن مثله الباري تعالى، فيؤول بمعنى يعظم قدره عنده فيحيز له أجره، وإنما عبر بذلك تقريباً لأفهام العرب. «إتحاف» (۸/۸۰۸).

مِنْ سببٍ فدواؤُهُ حلُّ ذلكَ السببِ ورفعُهُ وإبطالُهُ ، ولا يبطلُ الشيءُ إلا بضدِّهِ .

ولا سببَ للإصرارِ إلا الغفلةُ والشهوةُ ، ولا يضادُ الغفلةَ إلا العلمُ ، ولا يضادُ الغفلةُ إلا العلمُ ، ولا يضادُ الشهوةَ إلا الصبرُ على قطع الأسبابِ المحرِّكةِ للشهوةِ ، والغفلةُ رأسُ الخطايا ، قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ وَأُولِكَيْكَ هُمُ ٱلْغَدَفِلُونَ ﴿ لَهُ لَا حَكَمَ الْغَدُفِلُونَ ﴾ . أنّهُ مَ فِي الْخَدِرةِ هُمُ ٱلْخَدِرةِ هُمُ ٱلْخَدِيرُونَ ﴾ .

فلا دواءً إذاً للتوبة إلا معجونٌ يعجنُ مِنْ حلاوة العلم ومرارة الصبر ؛ كما يجمعُ السَّكَنْجَبينُ بينَ حلاوة السكر وحموضة الخلِّ ، ويُقصدُ بكلِّ واحد منهُما غرضٌ آخرُ في العلاج بمجموعِهما ، بقمع الأسباب المهيِّجةِ للصفراءِ ؛ فهكذا ينبغي أنْ تفهمَ علاجَ القلبِ عمَّا بهِ مِنْ مرضِ الإصرارِ .

فإذاً ؛ لهلذا الدواءِ أصلانِ : أحدُهُما : العلمُ ، والآخرُ : الصبرُ ، فلا بدَّ مِنْ بيانِهما .

\* \* \*

فإنْ قلتَ : أينفعُ كلُّ علم لحلِّ الإصرارِ أَمْ لا بدَّ مِنْ علم مخصوصِ ؟ فاعلمْ : أَنَّ العلومَ بجملتِها أدويةٌ لأمراضِ القلوبِ ، ولكنْ لكلِّ مرضٍ علمٌ يخصُّهُ ؛ كما أنَّ علمَ الطبِّ نافعٌ في علاجِ الأمراضِ بالجملةِ ، ولكنْ يخصُّ كلَّ علمٌ مخصوصٌ ؛ فكذلكَ داءُ الإصرار .

فلنذكرُ خصوصَ ذلكَ العلمِ علىٰ موازنةِ مرضِ الأبدانِ ؛ ليكونَ أقربَ إلى الفهم ، فنقولُ :

كتاب التوبة محمد محمد عمد عمد المنجيات

## يحتاجُ المريضُ إلى التصديقِ بأمورِ أربعةٍ :

الأوّلُ: أَنْ يَصِدُّقَ عَلَى الجَمَلَةِ بَأَنَّ للمَرْضِ والصَّحَّةِ أَسِبَاباً يَتُوصَّلُ إليها بِالاختيارِ ، على ما رتَّبَهُ مسبِّبُ الأسبابِ ، وهاذا هوَ الإيمانُ بأصلِ الطبِّ ، فإنَّ مَنْ لا يؤمنُ بهِ. . لا يشتغلُ بالعلاج ، ويحقُّ عليهِ الهلاكُ .

وهاذا وِزانُهُ ممَّا نحنُ فيهِ الإيمانُ بأصلِ الشرعِ ، وهوَ أنَّ للسعادةِ في الآخرةِ سبباً هوَ الطاعةُ ، وللشقاوةِ سبباً هوَ المعصيةُ ، وهاذا هوَ الإيمانُ بأصلِ الشرائعِ ، وهاذا لا بدَّ مِنْ حصولِهِ إمَّا عنْ تحقيقٍ أوْ تقليدٍ ، وكلاهُما مِنْ جملةِ الإيمانِ .

الثاني : أنَّهُ لا بدَّ أنْ يعتقدَ المريضُ في طبيبٍ معيَّنِ أنَّهُ عالمٌ بالطبّ ، حاذقٌ فيهِ ، صادقٌ فيما يعبّرُ عنهُ ، لا يلبّسُ ولا يكذبُ ، فإنَّ إيمانَهُ بأصلِ الطبّ لا ينفعُهُ بمجرَّدِهِ دونَ هاذا الإيمانِ .

ووِزانُهُ ممَّا نحنُ فيهِ العلمُ بصدْقِ الرسولِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، والإيمانُ بأنَّ كلَّ ما يقولُهُ حقٌّ وصدْقٌ ، لا كذبَ فيهِ ولا خُلْفَ .

الثالثُ : أنَّهُ لا بدَّ أنْ يصغيَ إلى الطبيبِ فيما يحذِّرُهُ مضرَّتهُ ؛ مِنْ تناولِ الفواكهِ ، والأسبابِ المضرَّةِ على الجملةِ ، حتَّىٰ يغلبَ عليهِ الخوفُ في تركِ الاحتماءِ ، فتكونَ شدَّةُ الخوفِ باعثةً لهُ على الاحتماءِ .

ووِزانُهُ مِنَ الدينِ الإصغاءُ إلى الآياتِ والأخبارِ المشتملةِ على الترغيبِ في التقوىٰ والتحذيرِ مِنِ ارتكابِ الذنوبِ واتباعِ الهوىٰ ، والتصديقُ بجميعِ

ما يُلقىٰ إلىٰ سمعِهِ مِنْ ذلكَ مِنْ غيرِ شكِّ واسترابةٍ ، حتَّىٰ ينبعثَ بهِ الخوفُ المعقوِّي على الصبرِ ، الذي هوَ الركنُ الآخرُ في العلاج .

الرابعُ: أنْ يصغيَ إلى الطبيبِ فيما يخصُّ مرضَهُ ، وفيما يلزمُهُ في نفسِهِ الاحتماءُ عنهُ ؛ ليعرِّفَهُ أوَّلاً تفصيلَ ما يضرُّهُ مِنْ أفعالِهِ وأحوالِهِ ، ومأكولِهِ ومشروبِهِ ، فليسَ علىٰ كلِّ مريضٍ الاحتماءُ عنْ كلِّ شيءٍ ، ولا ينفعُهُ كلُّ دواءٍ ، بلْ لكلِّ علَّةٍ خاصَّةٍ علمٌ خاصُّ ، وعلاجٌ خاصَّ .

ووِزانُهُ مِنَ الدينِ أَنَّ كلَّ عبدِ فليسَ يُبتلىٰ بكلِّ شهوةٍ ، وارتكابِ كلِّ ذنبِ ، بلْ لكلِّ مؤمنٍ ذنبٌ مخصوصٌ أَوْ ذنوبٌ مخصوصةٌ ، وإنَّما حاجتهُ في الحالِ مرهقةٌ إلى العلم بأنَّها ذنوبٌ ، ثمَّ إلى العلم بآفاتِها وقدر ضررِها في الدينِ ، ثمَّ إلى العلم بكيفيةِ التوصُّلِ إلى الصبرِ عنها ، ثمَّ إلى العلم بكيفيةِ التوصُّلِ إلى الصبرِ عنها ، ثمَّ إلى العلم بكيفيةِ تكفيرِ ما سبقَ منها ، فهاذهِ علومٌ يختصُّ بها أطباءُ الدينِ ، وهمُ العلماءُ الذينَ هُمْ ورثةُ الأنبياءِ .

فالعاصي إنْ علمَ عصيانَهُ. فعليهِ طلبُ العلاجِ مِنَ الطبيبِ ، وهوَ العالمُ ، فإنْ كانَ لا يدري أنَّ ما يرتكبُهُ ذنبٌ . فعلى العالمِ أنْ يعرِّفَهُ ذلكَ ، وذلكَ بأنْ يتكفَّلَ كلُّ عالم بإقليم أوْ بلدةٍ أوْ محلَّةٍ أوْ مسجدٍ أوْ مشهدِ فيعلَّمَ أهلَهُ دينَهُمْ ، ويميِّزَ ما يضرُّهُمْ عمَّا ينفعُهُمْ ، وما يشقيهِمْ عمَّا يسعدُهُمْ ، ولا ينبغي أنْ يصرَ إلىٰ أنْ يُسألَ عنهُ ، بلْ ينبغي أنْ يتصدَّىٰ لدعوةِ الناسِ إلىٰ نفسِهِ ، فإنَّهُمْ ورثةُ الأنبياءِ ، والأنبياءُ ما تركوا الناسَ علىٰ جهلِهِمْ ، بلْ كانوا نفسِهِ ، فإنَّهُمْ ورثةُ الأنبياءِ ، والأنبياءُ ما تركوا الناسَ علىٰ جهلِهِمْ ، بلْ كانوا

ينادونَهُمْ في مجامعِهِمْ ، ويدورونَ على أبوابِ دورِهِمْ في الابتداءِ ، ويطلبونَ واحداً واحداً فيرشدونَهُمْ ، فإنَّ مرضى القلوبِ لا يعرفونَ مرضَهُمْ ؛ كما أنَّ الذي ظهرَ على وجهِهِ برصٌ ولا مرآةَ معَهُ لا يعرفُ برصَهُ ما لمْ يعرِّفُهُ غيرُهُ ، وهاذا فرضُ عينِ على العلماءِ كافةً .

وعلى السلاطين كافة أنْ يرتبوا في كلِّ قريةٍ وكلِّ محلَّةٍ فقيها متديناً ، يعلِّمُ الناسَ دينهُمْ ، فإنَّ الخلقَ لا يُولدونَ إلا جهَّالاً ، فلا بدَّ مِنْ تبليغِ الدعوةِ إليهِمْ في الأصلِ والفرعِ ، فالدنيا دارُ المرضىٰ ؛ إذ ليسَ في بطنِ الأرضِ إلا ميِّتٌ ، ولا علىٰ ظهرِها إلا سقيمٌ ، ومرضُ القلوبِ أكثرُ مِنْ مرضِ الأبدانِ ، والعلماءُ أطباءُ القلوبِ ، والسلاطينُ قُوَّامُ دارِ المرضىٰ ، فكلُّ مريضِ لمْ يقبلِ العلاجَ بمداواةِ العالمِ يُسلَّمُ إلى السلطانِ ليكفَّ شرَّهُ ، كما يُسلِّمُ الطبيبُ المريضَ الذي لا يحتمي أوِ الذي غلبَ عليهِ الجنونُ إلى القيِّم ليقيِّدَهُ بالسلاسلِ والأغلالِ ويكفَّ شرَّهُ عنْ نفسِهِ وعنْ ساثرِ الناسِ .

وإنَّما صارَ مرضُ القلوبِ أكثرَ مِنْ مرضِ الأبدانِ لثلاثِ عللِ :

إحداها: أنَّ المريضَ بهِ لا يدري أنَّهُ مريضٌ.

والثانية : أنَّ عاقبتَهُ غيرُ مشاهدة في هاذا العالم ، بخلاف مرضِ البدنِ ، فإنَّ عاقبتَهُ موتٌ مشاهدٌ ، تنفرُ الطباعُ منه ، وما بعدَ الموتِ غيرُ مشاهدٍ ، وعاقبةُ الذنوبِ موتُ القلبِ ، وهوَ غيرُ مشاهدِ في هاذا العالم ، فقلَّتِ النفرةُ عنِ الذنوبِ وإنْ علمَها مرتكبُها ، فلذلكَ تراهُ يتكلُ على فضلِ اللهِ في مرضِ

ربع المنجيات <u>ده ده ده مه مه مه</u> کتاب التوبة

القلبِ ويجتهدُ في علاجِ مرضِ البدنِ مِنْ غيرِ اتكالٍ .

والثالثة - وهي الداء العضال - : فقد الطبيب ، فإنَّ الأطباء هم العلماء ، وقدْ مرضوا في هـٰـذهِ الأعصار مرضاً شديداً عجزوا عنْ علاجهِ ، وصارَتْ لهُمْ سلوةٌ في عموم المرضِ حتَّىٰ لا يظهرَ نقصانُهُمْ ، فاضطروا إلىٰ إغواءِ الخلقِ ، والإشارةِ عليهمْ بما يزيدُهُمْ مرضاً ؛ لأنَّ الداءَ المهلكَ هوَ حبُّ الدنيا ، وقدْ غلبَ هاذا الداءُ على الأطباءِ ، فلمْ يقدروا علىٰ تحذيرِ الخلقِ منهُ ؛ استنكافاً مِنْ أَنْ يُقالَ لهُمْ : فما بالْكُمْ تأمرونَ بالعلاج وتنسونَ أنفسَكُمْ ؟! فبهاذا السبب عمَّ على الخلقِ الداءُ ، وعظمَ الوباءُ ، وانقطعَ الدواءُ ، وهلكَ الخلقُ لفقدِ الأطباءِ ، بلِ اشتغلَ الأطباءُ بفنونِ الإغواءِ ، فليتَهُمْ إِذْ لَمْ ينصحوا. . لَمْ يغشُّوا ، وإذْ لَمْ يصلحوا. . لَمْ يفسدوا ، وليتَهُمْ سكتوا وما نطقوا ، فإنَّهُمْ إذا تكلموا. . لمْ يهمُّهُمْ في مواعظِهِمْ إلا ما يرغَّبُ العوامَّ (١) ، ويستميلُ قلوبَهُمْ ، ولا يتوصَّلونَ إلىٰ ذلكَ إلا بالإرجاءِ وتغليبِ أسبابِ الرجاءِ ، وذكرِ دلائلِ الرحمةِ ؛ لأنَّ ذلكَ ألذُّ في الأسماع ، وأخفُّ على الطباع ، فتنصرفُ الخلقُ عنْ مجالسِ الوعظِ وقدِ استفادوا مزيدَ جرأةٍ على المعاصي ، ومزيدَ ثقةٍ بفضْلِ اللهِ .

ومهما كانَ الطبيبُ جاهلاً أوْ خائناً. . أهلكَ بالدواءِ حيثُ يضعُهُ في غيرِ موضعِهِ ، فالرجاءُ والخوفُ دواءانِ ، ولكنْ لشخصينِ متضاديِ العلَّةِ ؛ أمَّا

 <sup>(</sup>١) في (د): (يذعن العوام)، وفي بقية النسخ: (يزعق العوام) بدل (يرغب العوام)،
 والمثبت من (ق).

الذي غلبَ عليهِ الخوفُ حتَّىٰ هجرَ الدنيا بالكليَّةِ ، وكلَّفَ نفسَهُ ما لا تطيقُ ، وضيَّقَ العيشَ علىٰ نفسِهِ بالكليَّةِ . . فتكسرُ سَوْرةُ إسرافِهِ في الخوفِ بذكرِ أسباب الرجاءِ ؛ ليعودَ إلى الاعتدالِ .

وكذا المصرُّ على الذنوبِ المشتهي للتوبةِ الممتنعُ عنها بحكمِ القنوطِ واليأسِ استعظاماً لذنوبِهِ التي سبقَتْ.. يُعالجُ أيضاً بأسبابِ الرجاءِ ؛ حتَّىٰ يطمعَ في قبولِ التوبةِ فيتوبَ .

فأمّا معالجة المغرورِ المسترسلِ في المعاصي بذكرِ أسبابِ الرجاءِ.. فيضاهي معالجة المحرورِ بالعسلِ طلباً للشفاءِ ، وذلكَ مِنْ دأبِ الجهّالِ والأغبياءِ .

فإذاً ؛ فسادُ الأطباءِ هوَ الداءُ المعضلُ الذي لا يقبلُ الدواءَ أصلاً .

**\*\* \*\* \*\*** 

فإنْ قلتَ : فاذكرِ الطريقَ الذي ينبغي أنْ يسلكَهُ الواعظُ في وعظِهِ معَ الخلقِ .

فاعلم : أنَّ ذلكَ يطولُ ولا يمكنُ استقصاؤهُ .

نعمْ ، نشيرُ إلى الأنواعِ النافعةِ في حلِّ عقدةِ الإصرارِ ، وحملِ الناسِ علىٰ تركِ الذنوبِ ، وهيَ أربعةُ أنواعٍ : كتاب النوبة

النوعُ الأوَّلُ: أنْ يذكرَ ما في القرآنِ مِنَ الآياتِ المخوفةِ للمذنبينَ والعاصينَ ، وكذلكَ ما وردّ مِنَ الأخبارِ والآثارِ :

مثلَ قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما مِنْ يوم طلعَ فجرُهُ ولا ليلةٍ غابَ شفقُها إلا وملكانِ يتجاوبانِ بأربعةِ أصواتٍ ؛ يقولُ أحدُهُما : يا ليتَ هـٰـذا الخلْقَ لمْ يُخلقوا ، ويقولُ الآخرُ : يا ليتَهُمْ إذْ خُلقوا. . علموا لماذا خُلقوا ، فيقولُ الآخرُ : يا ليتَهُمْ إذْ علموا لماذا خُلقوا. . عملوا بما علموا ـ وفي بعضِ الرواياتِ : تجالسوا فتذاكروا ما علموا ـ ويقولُ الآخرُ : يا ليتَهُمُ إذ لم يعملوا بما علموا. . تابوا ممَّا عملوا ١٥٠١ .

وقالَ بعضُ السلفِ : ( إذا أذنبَ العبدُ. . أمرَ صاحبُ اليمين صاحبَ الشمالِ وهوَ أميرٌ عليهِ أنْ يرفعَ القلمَ عنهُ ستَّ ساعاتٍ ، فإنْ تابَ واستغفرَ. . لم يكتبُها عليهِ ، وإنْ لم يستغفر . . كتبَها )(٢) .

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱/ ۱۹۰ ) ، ووقع في النسخ : ( إذ لم يعلموا ) بدل ( علموا ) ، وصحح من « القوت » ، وقد قال الإمام أبو طالب في هـٰـذا : ( وفي أخبار متفرقة جمعناها)، وقال الحافظ العراقي: (غريب لم أجده هلكذا، وروى الديلمي في « مسند الفردوس » من حديث ابن عمر : « إن ملكاً ينادي في كل يوم وليلة أبناء الأربعين زرع قد دنا حصاده » الحديث ، وفيه : « ليت الخلائق لم يخلقوا ، وليتهم إذ خلقوا. . علموا لماذا خلقوا ، فتجالسوا بينهم فتذاكروا. . . » الحديث ) . « إتحاف » ( ٨/ ٦١٢ ) ، وانظر « تفسير الثعلبي » ( ٨/ ٩٢ ) ، و\* المجالسة وجواهر العلم » ( ص٣٤٤) ، و﴿ حلية الأولياء ﴾ ( ٦/ ١٤٢ ) .

<sup>(</sup>٢) كذا في «القوت» (١/١٩٠)، وقد رواه الطبراني في «الكبير» (١٩١/٨)، والبيهقي في ﴿ الشعبِ ﴾ ( ٦٦٤٨ ) من حديث أبي أمامة مرفوعاً .

كتاب التوبة

وقالَ بعضُ السلفِ : (ما مِنْ عبدِ يعصي إلا استأذنَ مكانَهُ مِنَ الأرضِ أنْ يخسفَ بهِ ، واستأذنَ سقفُهُ مِنَ السماءِ أنْ يسقطَ عليهِ كسفاً ، فيقولُ اللهُ تعالىٰ للأرضِ والسماءِ : كُفّا عنْ عبدي وأمهلاهُ ، فإنّكُما لمْ تخلقاهُ ، ولوْ خلقتماهُ . لرحمتماهُ ، ولعلّهُ يتوبُ إليّ فأغفرَ لهُ ، ولعلّهُ يستبدلُ صالحاً فأبدلَهُ لهُ حسناتٍ ، فذلكَ معنىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَتِ فَالْمَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَيِن ذَالنّا إِنَّ أَمْسَكُهُ مَا مِنْ أَحْدِمِن أَعْدِهِ ﴾ (١) .

وفي حديثِ عمرَ بنِ الخطابِ رضيَ اللهُ عنهُ: (الطابعُ معلقٌ بقائمةِ العرشِ ، فإذا انتهكَتِ الحرماتُ واستحلَّتِ المحارمُ.. أرسلَ اللهُ الطابعَ ، فيطبعُ على القلوب بما فيها )(٢).

وفي حديثِ مجاهدِ : ( القلبُ مثلُ الكفَّ المفتوحةِ ، كلَّما أذنبَ العبدُ ذنباً . . انقبضَتْ إصبعٌ حتَّىٰ تنقبضَ الأصابعُ كلُّها ، فيُسدُّ على القلبِ ، فذلكَ هوَ القفلُ )(٣) .

وقالَ الحسنُ : ( إن بينَ العبدِ وبينَ اللهِ حدّاً مِنَ المعاصي معلوماً ، إذا بلغَهُ العبدُ. . طبعَ اللهُ علىٰ قلبِهِ ، فلمْ يوفّقُهُ بعدَها لخيرِ )(٤) .

كذا في « القوت » ( ١/ ١٨٧ ) .

 <sup>(</sup>۲) الخبر في جميع النسخ عن عمر الفاروق رضي الله عنه ، وهو في « القوت » ( ۱/ ۱۸۵ )
 عن ابن عمر رضي الله عنهما ، وكذا رواه عنه ابن أبي الدنيا في « التوبة » ( ۲۳ )
 مرفوعاً .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب (١/ ١٨٥).

 <sup>(</sup>٤) نسبه الحافظ الزبيدي في « إتحافه » ( ١١٣/٨ ) لصاحب « القوت » .

والأخبارُ والآثارُ في ذمِّ المعاصي ومدح التائبينَ لا تحصىٰ ، فينبغي أنْ يستكثرَ الواعظُ منها إِنْ كَانَ وارثَ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، فإنَّهُ ما خلَّفَ ديناراً ولا درهماً ، إنَّما خلَّفَ العلمَ والحكمةَ ، وورَّثهُ كلَّ عالم بقدْرِ ما أصابَهُ .

النوعُ الثاني : حكاياتُ الأنبياءِ والسلفِ الصالحينَ ، وما جرى عليهِمْ مِنَ المصائب بسبب ذنوبهم :

فذلكَ شديدُ الوقع ظاهرُ النفع في قلوبِ الخلقِ ، مثلَ أحوالِ آدمَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في عصيانِهِ ، وما لقيَهُ مِنَ الإخراجِ مِنَ الجنةِ ، حتَّىٰ رُوِيَ أَنَّهُ لَمَّا أَكُلَ مِنَ الشجرةِ. . تطايرَتِ الحللُ عنْ جسدِهِ ، وبدَتْ عورتَهُ ، فاستحيا التاجُ والإكليلُ مِنْ وجههِ أنْ يرتفعا عنهُ ، فجاءَهُ جبريلُ عليهِ السلامُ ، فأخذَ التاجَ عنْ رأسِهِ ، وحلَّ الإكليلَ عنْ جبينِهِ ، ونُوديَ مِنْ فوقِ العرشِ : اهبطا مِنْ جواري ؛ فإنَّهُ لا يجاورُني مَنْ عصاني ، قالَ : فالتفتَ آدمُ إلىٰ حوَّاءَ باكياً وقالَ : هـٰذا أوَّلُ شؤم المعصيةِ ، أُخرجنا مِنْ جوارِ الحبيب<sup>(١)</sup> .

ورُويَ أَنَّ سليمانَ بنَ داوودَ عليهِما السلامُ لمَّا عُوقبَ علىٰ خطيئتِهِ لأجل

<sup>(</sup>١) كذا في « القوت » ( ١/٤/١ ) ، وبنحوه رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ١١٣/٥ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ۲/ ۲۰۹ ) عن مجاهد .

المنجيات المنجيات المنجيات

التمثالِ الذي عُبدَ في دارِهِ أربعينَ يوماً (١) ، وقيلَ : لأنَّ المرأةَ سألتُهُ أنْ يحكمَ لأبيها ، فقالَ : نعمْ ، ولمْ يفعلْ ، وقيلَ : بلْ أحبَّ بقلبهِ أنْ يكونَ الحكمُ لأبيها على خصمِهِ لمكانِها منه ؛ فسُلبَ ملكُهُ أربعينَ يوماً ، فهربَ تائها على وجهِهِ ، فكانَ يسألُ بكفه فلا يطعمُ ، فإذا قالَ : أطعموني فإني سليمانُ بنُ داوودَ . شُجَّ وضربَ ، وحُكِيَ أنَّهُ استطعمَ مِنْ بيتٍ لامرأة ، فطردَتُهُ وبزقَتْ في وجههِ ، وفي روايةٍ فأخرجَتْ عجوزٌ جرَّةً فيها بولٌ فصبتُهُ على رأسِهِ ، إلى أنْ أُخرجَ الخاتمُ مِنْ بطنِ الحوتِ ، فلبسَهُ بعدَ انقضاءِ الأربعينَ أيامِ العقوبةِ ، قالَ : فجاءَتِ الطيرُ فعكفَتْ على رأسِهِ ، وجاءَتِ الطيرُ فعكفَتْ على رأسِهِ ، وجاءَتِ الطيرُ فعكفَتْ على رأسِهِ ، وجاءَتِ الجنُّ والشياطينُ والوحوشُ فاجتمعَتْ حولَهُ ، واعتذرَ إليهِ بعضُ مَنْ كانَ الجنُّ والشياطينُ والوحوشُ فاجتمعَتْ حولَهُ ، واعتذرَ إليهِ بعضُ مَنْ كانَ عني عليهِ ، فقالَ : لا ألومُكُمْ فيما فعلتُمْ مِنْ قبلُ ، ولا أحمدُكُمْ في عذركُم ؛ لأنَّ هاذا أمرٌ كانَ مِنَ السماءِ ولا بلَّ منهُ قبلُ ، ولا أحمدُكُمْ في عذركُم ؛ لأنَّ هاذا أمرٌ كانَ مِنَ السماءِ ولا بلَّ منهُ (١) .

ورُوِيَ في الإسرائيلياتِ أنَّ رجلاً تزوَّجَ امرأةً مِنْ بلدةٍ أخرىٰ ، وأرسلَ عبدَهُ ليحملَها إليهِ ، فراودَتْهُ نفسُهُ وطالبَتْهُ بها ، فجاهدَها واستعصمَ ، قالَ : فنبَّأَهُ اللهُ تعالىٰ ببركةِ تقواهُ ، فكانَ نبياً في بني إسرائيلَ (٣) .

<sup>(</sup>١) والخبر مبسوط عند الطبري في « تاريخه » ( ١/ ٤٩٦ ) من رواية وهب بن منبه ، وكان ذلك من زوجه جرادة ، ولم يكن اتخاذ التماثيل محرماً في شريعته ، كما أن هاذا التمثال عُبد بغير علمه ، فتسمية ذلك خطيئة لرفيع مقامه عليه الصلاة والسلام .

 <sup>(</sup>۲) كذا برواياته في « القوت » ( ١/ ١٨٤ ) ، وقد رواه بنحوه النسائي في « السنن الكبرئ »
 (۲) كذا برواياته في « القوت » ( ١٠٩٢٦ ) ، وقد رواه بنحوه النسائي في « السنن الكبرئ »

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١٨٧/١ ) .

وفي قصصِ موسىٰ عليهِ السلامُ أنَّهُ قالَ للخضرِ عليهِ السلامُ : بِمَ اطلعَكَ اللهُ علىٰ علمِ الغيبِ ؟ قالَ : بتركِ المعاصي لأجلِ اللهِ تعالىٰ (١) .

ورُوِيَ أَنَّ الريحَ كَانَتْ تَسيرُ بِسَلَيمَانَ عَلَيهِ السَلامُ ، فَنَظْرَ إِلَىٰ قَمَيْصِهِ نَظْرَةً ، وَكَانَ عَلَيهِ قَمَيْصٌ جَدَيدٌ ، فَكَأَنَّهُ أَعْجَبَهُ ، قَالَ : فَوضَعَتْهُ الريحُ ، فَقَالَ : لِمَ فَعَلْتِ وَلَمْ آمرُكِ ؟ قَالَتْ : إِنَّمَا نَطْيعُكَ إِذَا أَطْعَتَ اللهُ (٢) .

ورُوِيَ أَنَّ اللهَ تعالىٰ أوحىٰ إلىٰ يعقوب عليهِ السلامُ: أتدري لِمَ فرَّقتُ بينكَ وبينَ ولدِكَ يوسفَ ؟ قالَ: لا ، قالَ: لقولِكَ لإخوتِهِ: ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّنْبُ وَلَمْ تَرجُني ؟! يَأْكُلُهُ الذِّنْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ غَلِفُونَ ﴾ ، لِمَ خفتَ عليهِ الذئبَ ولمْ ترجُني ؟! ولم نظرت إلىٰ غفلة إخوتِه ولمْ تنظر إلىٰ حفظي لهُ ؟! وتدري لِمَ رددتهُ عليكَ ؟ قالَ: لا ، قالَ: لأنكَ رجوتني وقلتَ: ﴿ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ عَلَيْكَ ؟ قالَ: لأنكَ رجوتني وقلتَ: ﴿ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ عَلَيْكَ ؟ قالَ: لأنكَ رجوتني وقلتَ: ﴿ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ عَلَيْكَ ؟ قالَ: لا ، قالَ: ﴿ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْتَعَسُوا مِن رَقِّح اللّهَ ﴾ ، وبما قلتَ : ﴿ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْتَعَسُوا مِن رَقِح اللّهَ ﴾ ، وبما قلتَ : ﴿ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْتِعَسُوا مِن رَقِح

وكذلكَ لمَّا قالَ يوسفُ لصاحبِ الملكِ : ﴿ أَذْكُرُنِ عِندَ رَبِّكَ ﴾ . . قالَ اللهُ تعالىٰ: ﴿ فَأَنسَنهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ عَلَيْثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ (١) . سِنِينَ ﴾ (١) .

 <sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٨٧ ) .

<sup>(</sup>۲) قوت القلوب ( ۱۸٤/۱ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١٩١/١ ) .

<sup>(3)</sup> قوت القلوب ( 1/ ۱۹۱).

وأمثالُ هـٰـذهِ الحكاياتِ لا تنحصرُ ، ولمْ يردْ بها القرآنُ والأخبارُ ورودَ الأسمارِ ، بلِ الغرضُ بها الاعتبارُ والاستبصارُ ؛ لتعلمَ أنَّ الأنبياءَ عليهمُ السلامُ لَمْ يُتجاوزُ عنهُمْ في الذنوبِ الصغارِ ، فكيفَ يُتجاوزُ عنْ غيرِهِمْ في الذنوب الكبار ؟!

نعمْ ، كَانَتْ سعادتُهُمْ في أَنْ عُوجِلُوا بِالعَقُوبَةِ وَلَمْ يُؤخِّرُوا إِلَى الآخرةِ ، والأشقياءُ يُمهلونَ ليزدادوا إِثماً ، ولأنَّ عذابَ الآخرةِ أشدُّ وأكبرُ ، فهـٰـذا أيضاً ممَّا ينبغي أنْ يكثرَ جنسُهُ على أسماع المصرِّينَ ؛ فإنَّهُ نافعٌ في تحريكِ دواعي التوبةِ .

النوعُ النالثُ : أنْ يقرِّرَ عندَهُمْ أنَّ تعجيلَ العقوبةِ في الدنيا متوقَّعٌ على الذنب ، وأنَّ كلَّ ما يصيبُ العبدَ مِنَ المصائبِ فهوَ بسببِ جناياتِهِ :

فربَّ عبدٍ يتساهلُ في أمر الآخرةِ ، ويخافُ مِنْ عقوبةِ اللهِ في الدنيا أَكْثَرَ ؛ لَفُرطِ جَهَلِهِ ، فَيَنْبَغَى أَنْ يُخَوَّفَ بِهِ ؛ فَإِنَّ الذَّنُوبَ كَلُّهَا يُتَعَجَّلُ في الدنيا شؤمُّها في غالب الأمر ، كما حُكِيَ في قصَّةِ داوودَ وسليمانَ عليهما السلامُ ، حتَّىٰ إنَّهُ قدْ يضيقُ على العبدِ رزقُهُ بسبب ذنوبهِ ، وقدْ تسقطُ منزلتُهُ مِنَ القلوبِ ويستولي عليهِ أعداؤُهُ ، قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّ العبدَ ليُحرمُ الرزقَ بالذنب يصيبُهُ »(١).

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه ( ٤٠٢٢ ) ضمن خبر مرفوع أوله : « لا يزيد في العمر إلا البر » ، وهو =

<u>وروبة</u> كتاب التوبة

وقالَ ابنُ مسعودٍ: (إنِّي لأحسبُ أنَّ العبدَ ينسى العلمَ بالذنبِ يصيبُهُ) (١) ، وهوَ معنىٰ قولِهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « مَنْ قارفَ ذنباً.. فارقَهُ عقلٌ لا يعودُ إليهِ أبداً »(٢) .

وقالَ بعضُ السلفِ : (ليسَتِ اللعنةُ سواداً في الوجهِ ، ونقصاً في المالِ ، إنَّما اللعنةُ ألا تخرجَ مِنْ ذنبِ إلا وقعتَ في مثلِهِ أوْ شرِّ منهُ )<sup>(٣)</sup> .

وهو كما قال ؛ لأنَّ اللعنة هي الطردُ والإبعادُ ، فإذا لمْ يُوفَّقُ للخيرِ ، ويُسِّرَ لهُ الشرُّ . فقدْ أُبعِدَ ، والحرمانُ مِنْ رزقِ التوفيقِ أعظمُ حرمانِ ، وكلُّ ذنبِ فإنَّهُ يدعو إلىٰ ذنبِ آخرَ ويتضاعفُ ، فيُحرمُ العبدُ بهِ عنْ رزقِهِ النافعِ مِنْ مجالسةِ العلماءِ المنكرينَ للذنوبِ ، ومِنْ مجالسةِ الصالحينَ ، بلْ يمقتُهُ اللهُ تعالىٰ فيمقتُهُ الصالحونَ .

وحُكِيَ عنْ بعضِ العارفينَ أنَّهُ كانَ يمشي في وسطِ الوحْلِ جامعاً ثيابَهُ محترزاً ، إذْ زلقَتْ رجلُهُ وسقطَ ، فقامَ فجعلَ يمشي في وسطِ الوحْلِ ويبكي

<sup>=</sup> مفرداً مرفوعاً رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٨٦ ) ، وهو في « القوت » ( ١٨٤ /١ ) .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١٨٤/١ ) .

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ العراقي : ( لم أر له أصلاً ) . « إتحاف » ( ٧/ ٢٣١ ) .

 <sup>(</sup>٣) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص١٣٢ ) ، وكذا هو عند صاحب
 « القوت » ( ١/ ١٨٥ ) .

ويقولُ: هـٰذا مثلُ العبدِ، لا يزالُ يتوقَّى الذنوبَ ويجانبُها حتَّىٰ يقعُ في ذنبِ وذنبِ ، فعندَها يخوضُ في الذنوبِ خوضاً (١) .

وهوَ إشارةٌ إلىٰ أنَّ الذنبَ تُتعجَّلُ عقوبتُهُ بالانجرارِ إلىٰ ذنبِ آخرَ ، ولذلكَ قالَ الفضيلُ : ( ما أنكرتَ مِنْ تغيُّرِ الزمانِ وجفاءِ الإخوانِ فذنوبُكَ ورَّثتُكَ ذلكَ )(٢) .

وقالَ بعضُهُمْ : ( إنِّي لأعرفُ عقوبةَ ذنبي في سوءِ خلقِ حماري )<sup>(٣)</sup> . وقالَ آخرُ : ( أعرفُ العقوبةَ حتَّىٰ في فأر بيتي )<sup>(٤)</sup> .

وقالَ بعضُ صوفيةِ الشامِ: نظرتُ إلىٰ غلامِ نصرانيُّ حسنِ الوجهِ ، فوقفتُ أنظرُ إليهِ ، فمرَّ بي ابنُ الجلاءِ الدمشقيُّ ، فأخذَ بيدي ، فاستحييتُ منهُ ، فقلتُ : يا أبا عبدِ اللهِ ؛ سبحانَ اللهِ ! تعجبتُ منْ هاذهِ الصورةِ الحسنةِ وهاذهِ الصنعةِ المحكمةِ كيفَ خُلقَتْ للنارِ ، فغمزَ يدي وقالَ : لتجدنَّ عقوبتَها بعدَ حينِ ، قالَ : فعوقبتُ بها بعدَ ثلاثينَ سنةً (٥) .

وقالَ أبو سليمانَ الدارانيُّ : ( الاحتلامُ عقوبةٌ )(٦) .

قوت القلوب ( ١/ ١٨٧ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب (١/٥٨١).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٨/ ١٠٩ ) عن الفضيل بن عياض .

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ١/ ١٨٥ ) .

<sup>(</sup>٥) قوت القلوب (١/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٦) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٦٦/٩ ) .

وفي الخبر : ( ما أنكرتُمْ مِنْ زمانِكُمْ فبما غيَّرتُمْ مِنْ أعمالِكُمْ )(٢) .

وفي الخبر : ( يقولُ اللهُ تعالىٰ : إنَّ أدنىٰ ما أصنعُ بالعبدِ إذا آثرَ شهوتَهُ علىٰ طاعتي . . أَنْ أحرمَهُ لذيذَ مناجاتي )(٣) .

وحُكِيَ عَنْ أَبِي عَمْرِو بَنِ عَلُوانَ فِي قَصَّةٍ تَطُولُ قَالَ فِيهَا : كَنْتُ قَائَماً أصلَي ذاتَ يوم ، فخامرَ قلبي هوى طاولتُهُ بفكرتي ، حتَّىٰ تولَّدَ منهُ شهوةُ الرجالِ ، فوقعتُ إلى الأرضِ واسودَّ جسدي كلُّهُ ، فاستترتُ في البيتِ ، فلمْ أخرجُ ثلاثةَ أيام ، وكنتُ أعالجُ غسلَهُ في الحمام بالصابونِ فلا يزدادُ إلا سواداً ، حتَّى انكشفَ بعدَ ثلاثٍ ، فلقيتُ الجنيدَ وكانَ قدْ وجَّهَ إليَّ فأشخصَني مِنَ الرقَّةِ ، فلمَّا أتيتُهُ . قالَ لي : أما استحييتَ مِنَ اللهِ تعالىٰ كنتَ قائماً بينَ يديهِ فسامرتَ نفسَكَ بشهوةٍ حتَّى استولَتْ عليكَ (٤) وأخرجَتْكَ مِنْ بين يدي اللهِ تعالىٰ ؟! فلولا أنِّي دعوتُ اللهَ لكَ وتبتُ إليهِ عنكَ. . للقيتَ اللهَ تعالى بذلكَ اللونِ ، قالَ : فعجبتُ كيفَ علمَ ذلكَ وهوَ ببغدادَ وأنا بالرقَّةِ !<sup>(ه)</sup> .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب (١/ ١٨٥).

رواه أبو نعيم في \* الحلية \* ( ٥/ ٢٤٩ ) ، والبيهقي في \* الزهد الكبير \* ( ٧٠٩ ) من (٢) قول أبي الدرداء رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١٨٥/١ ) .

في ( ج ، د ، س ) : ( استولت عليك برقة ) . (1)

قوت القلوب ( ١/٦٧١ ) ، ورواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ١٧/٤٣ ) .

المنجيات <u>ه هو المناب</u>

واعلم: أنَّهُ لا يذنبُ العبدُ ذنباً إلا ويسودُّ وجهُ قلبهِ ، فإنْ كانَ سعيداً... ظهرَ السوادُ على ظاهرِهِ لينزجرَ ، وإنْ كانَ شقيّاً.. أُخفي عنهُ حتَّىٰ ينهمكَ ويستوجبَ النارَ .

والأخبارُ كثيرةٌ في آفاتِ الذنوبِ في الدنيا ؛ مِنَ الفقرِ ، والمرضِ ، وغيرِهِ ، بلْ مِنْ شؤمِ الذنبِ في الدنيا على الجملةِ : أَنْ يكتسبَ ما بعدَهُ صفتة ، فإنِ ابتليَ بشيءٍ . . كانَ عقوبة له ، ويُحرمُ جميلَ الرزقِ حتَّىٰ يتضاعفَ شقاؤُهُ ، وإنْ أصابتُهُ نعمةٌ . . كانتِ استدراجاً له ، ويُحرمُ جميلَ الشكر حتَّىٰ يُعاقبَ علىٰ كفرانِهِ .

وأمَّا المطيعُ.. فمِنْ بركةِ طاعتِهِ أَنْ تكونَ كلُّ نعمةٍ في حقِّه جزاءً علىٰ طاعتِهِ ، وزيادةً في درجاتِهِ . طاعتِهِ ، وزيادةً في درجاتِهِ .

\* \* \*

النوعُ الرابعُ : ذكرُ ما وردَ مِنَ العقوباتِ علىٰ آحادِ الذنوبِ :

كالخمرِ ، والزنا ، والسرقةِ ، والقتلِ ، والغيبةِ ، والكبرِ ، والحسدِ ، وذلكَ ممّا لا يمكنُ حصرُهُ ، وذكرُهُ معَ غيرِ أهلِهِ وضعٌ للدواءِ في غيرِ موضعِهِ ، بلْ ينبغي أنْ يكونَ العالمُ كالطبيبِ الحاذقِ ؛ ليستدلَّ أوَّلاً بالنبضِ ، والسحنةِ ووجوهِ الحركاتِ على العللِ الباطنةِ ، ويشتغلَ بعلاجِها ، فليستدلَّ بقرائنِ الأحوالِ على خفايا الصفاتِ ، وليتعرَّضْ لما وقفَ عليهِ اقتداءً برسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ؛ حيثُ قالَ له رجلٌ : أوصني

يا رسولَ اللهِ ولا تكثرْ عليَّ ، فقالَ : « لا تغضبْ »(١) .

وقالَ لهُ آخرُ: أوصني يا رسولَ اللهِ ، فقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : «عليكَ باليأسِ ممَّا في أيدي الناسِ ؛ فإنَّ ذلكَ هوَ الغنىٰ ، وإيَّاكَ والطمعَ ؛ فإنَّهُ الفقرُ الحاضرُ ، وصلِّ صلاةَ مودِّع ، وإيَّاكَ وما يُعتذرُ منهُ »(٢) .

وقالَ رجلٌ لمحمدِ بنِ واسعٍ : أوصني ، فقالَ : أوصيكَ أَنْ تكونَ ملكاً في الدنيا والآخرةِ ، فقالَ : كيفَ لي بذلكَ ؟ قالَ : الزمِ الزهدَ في الدنيا<sup>(٣)</sup>.

فَكَأَنَّهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ توسَّمَ في السائلِ الأوَّلِ مخايلَ الغضبِ فنهاهُ عنهُ ، وفي السائلِ الآخرِ مخايلَ الطمعِ في الناسِ وطولِ الأملِ ، وتخيَّلَ محمدُ بنُ واسع في السائل مخايلَ الحرصِ على الدنيا .

وقالَ رجلٌ لمعاذِ : أوصني ، فقالَ : (كنْ رحيماً أكنْ لكَ بالجنَّةِ زعيماً )<sup>(٤)</sup> .

فَكَأَنَّهُ تَفَرَّسَ فَيهِ آثَارَ الفَظَاظَةِ وَالْغَلْظَةِ .

وقالَ رجلٌ لإبراهيمَ بنِ أدهمَ : أوصني ، فقالَ : إيَّاكَ والناسَ ، وعليكَ بالناسِ ، ولا بدَّ مِنَ الناسِ ، فإنَّ الناسَ همُ الناسُ ، ولا بدَّ مِنَ الناسِ ، فإنَّ الناسَ همُ الناسُ ، ولا بدَّ مِنَ الناسِ ،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١١٦).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه ( ٤١٧١ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢/ ٣٥٠ ) .

<sup>(</sup>٤) عزاه الحافظ الزبيدي إلى صاحب « القوت » . « إتحاف » ( ١٦٠/٨ ) .

بالناسِ ، ذهبَ الناسُ ، وبقيَ النسناسُ ، وما أراهُمْ بالناسِ ، بلْ غُمسوا في ماءِ الناس<sup>(۱)</sup> .

فَكَأُنَّهُ تَفَرَّسَ فَيهِ آفَةَ المَخَالَطَةِ ، وأَخبرَ عمَّا كَانَ هُوَ الْغَالَبَ عَلَىٰ حَالِهِ في وقتِهِ ، وكَانَ الْغَالَبُ أَذَاهُ بِالنَّاسِ ، والكلامُ علىٰ قَدْرِ حَالِ السَّائِلِ أُولَىٰ مِنْ أَنْ يَكُونَ بَحْسَبِ حَالِ القَائلِ .

وكتبَ معاويةُ إلىٰ عائشةَ رضيَ اللهُ عنهما أنِ اكتبي لي كتاباً توصيني فيهِ ولا تكثري ، فكتبَتْ إليهِ : ( مِنْ عائشةَ إلىٰ معاويةَ ، سلامٌ عليكَ ، أمَّا بعدُ : فإنِّي سمعتُ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ يقولُ : « مَنِ التمسَ رضا بعدُ : فإنِّي سمعتُ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ يقولُ : « مَنِ التمسَ رضا اللهِ بسخطِ الناسِ بسخطِ اللهِ . . وكلَهُ اللهُ إلى الناسِ ، ومَنِ التمسَ رضا اللهِ بسخطِ الناسِ . كفاهُ اللهُ مؤونةَ الناسِ » ، والسلامُ عليكَ )(٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٢١٤/٦) ، وقال : (قال إبراهيم : أما قولي : « عليك بالناس » . . بمجالسة العلماء ، وأما قولي : « وإياك والناس » . . إياك ومجالسة السفهاء ، وأما قولي : « لا بد من الناس » . . لا بد من الصلوات الخمس والجمعة والحج والجهاد واتباع الجنائز والشراء والبيع ونحوه ، وأما قولي : « الناس هم الناس » . . أهل الأهواء هم الناس » . . الفقهاء والحكماء ، وأما قولي : « ليس الناس بالناس » . . أهل الأهواء والبدع ، وأما قولي : « ذهب الناس » . . ذهب النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، وأما قولي : « وبقي النسناس » . . نعني من يروي عنهم عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، وأما قولي : « وما أراهم بالناس ، إنما هم غمسوا في ماء الناس » . . نحن وأمثالنا ) .

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذي ( ۲٤١٤) ولفظه : « من التمس رضا الله بسخط الناس . كفاه الله مؤنة
 الناس ، ومن التمس رضا الناس بسخط الله . . وكله الله إلى الناس » .

ربع المنجيات <u>وه جوه جوه مه مه</u> کتاب التوبة

فانظرُ إلى فقهِها كيفَ تعرَّضَتْ للآفةِ التي تكونُ الولاةُ بصددِها ، وهيَ مراعاةُ الناسِ وطلبُ مرضاتِهِمْ .

وكتبَتْ إليهِ مرَّةً أخرى : ( أمَّا بعدُ : فاتقِ اللهَ ؛ فإنَّكَ إذا اتقيتَ اللهَ . . كفاكَ الناسَ ، وإذا اتقيتَ الناسَ . لـمْ يغنوا عنكَ مِنَ اللهِ شيئاً ، والسلامُ )(١) .

فإذاً ؛ على كلِّ ناصحٍ أَنْ تكونَ عنايتُهُ مصروفة إلى تفرُّسِ الصفاتِ الخفيَّةِ ، وتوسُّمِ الأحوالِ اللائقةِ ؛ ليكونَ اشتغالُهُ بالمهمِّ ، فإنَّ حكاية جميعِ مواعظِ الشرعِ مع كلِّ واحدِ غيرُ ممكنةِ ، والاشتغالُ بوعظِ مَنْ هوَ مستغنِ عنِ الوعظِ فيهِ تضييعُ زمانٍ .

**\*\* \*\* \*\*** 

فإنْ قلتَ : فإنْ كانَ الواعظُ يتكلَّمُ في جمعٍ ، أَوْ سَأَلَهُ مَنْ لا يدري باطنَ حالِهِ أَنْ يعظَهُ . . فكيفَ يفعلُ ؟

فاعلم : أنَّ طريقَهُ في ذلكَ أنْ يعظَهُ بما يشتركُ كافَّةُ الخلقِ في الحاجةِ إليهِ ؛ إمَّا على العمومِ ، وإمَّا على الأكثرِ ، فإنَّ في علومِ الشرعِ أغذيةً وأدويةً ، فالأغذيةُ للكافَّةِ ، والأدويةُ لأربابِ العلل .

ومثالُهُ : مَا رُوِيَ أَنَّ رَجَلاً قَالَ لأَبِي سَعِيدِ الْخَدَرِيِّ : أُوصِنِي ، فَقَالَ : ( عَلَيْكَ بِتَقُوى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ ؛ فَإِنَّهَا رأسُ كُلِّ خيرٍ ، وعليكَ بالجهادِ ؛ فَإِنَّهُ

<sup>(</sup>١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٩١ ) .

ربع المنجيات

رهبانيةُ الإسلام ، وعليكَ بالقرآنِ ؛ فإنَّهُ نورٌ لكَ في أهل الأرض وذكرٌ لكَ في أهلِ السماءِ ، وعليكَ بالصمتِ إلا مِنْ خيرٍ ؛ فإنَّكَ بذلكَ تغلبُ الشيطانَ )<sup>(۱)</sup> .

وقالَ رجلٌ للحسنِ : أوصني ، فقالَ : ( أعزَّ أمرَ اللهِ يعزَّكَ اللهُ )(٢) .

وقالَ لقمانُ لابنِهِ : ( يا بنيَّ ؛ زاحم العلماءَ بركبتيكَ ، ولا تجادلْهُمْ فيمقتوكَ ، وخذْ مِنْ الدنيا بلاغَكَ ، وأنفقْ فضولَ كسبكَ لآخرتِكَ ، ولا ترفضِ الدنيا كلُّ الرفضِ فتكونَ عيالاً ، وعلىٰ أعناقِ الرجالِ كلاًّ ، وصمْ صوماً يكسرُ شهوتكَ ، ولا تصم صوماً يضرُّ بصلاتِكَ ؛ فإنَّ الصلاةَ أفضلُ مِنَ الصومِ ، ولا تجالسِ السفية ، ولا تخالطُ ذا الوجهينِ )(٣) .

وقالَ أيضاً لابنِهِ : ( يا بنيَّ ؛ لا تضحكْ مِنْ غير عجب ، ولا تمش في غيرِ أربٍ ، ولا تسألْ عمَّا لا يعنيكَ ، ولا تضيِّعْ مالَكَ وتصلحَ مالَ غيرِكَ ؛ فَإِنَّ مَالَكَ مَا قَدَمَتَ ، ومَالَ غَيْرِكَ مَا تَرَكَتَ ، يَا بِنَيَّ ؛ إِنَّ مَنْ يَرْحَمْ. . يُرحمْ ، ومَنْ يصمتْ. . يسلمْ ، ومَنْ يقلِ الخيرَ. . يغنمْ ، ومَنْ يقلِ الشرَّ. . يأثمْ ، ومَنْ لا يملكْ لسانَهُ. . يندمْ ) .

وقالَ رجلٌ لأبي حازم: أوصني، فقالَ: (كلُّ ما لوْ جاءَكَ الموتُ عليهِ رأيتَهُ

۱۸۸

رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٨٤٠ ) ، ورواه أحمد في « المسند » ( ٣/ ٨٢ ) من (1) حديثه مرفوعاً.

رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٧٨ ) . **(Y)** 

رواه البيهقي في « الزهد الكبير » ( ٩١ ) عن الربيع الخولاني بنحوه . **(٣)** 

غنيمةً . . فالزمْهُ ، وكلُّ ما لوْ جاءَكَ الموتُ عليهِ رأيتَهُ مصيبةً . . فاجتنبُهُ )(١) .

وقالَ موسىٰ للخضرِ عليهما السلامُ: أوصني ، فقالَ : (كُنْ بسَّاماً ولا تكنْ غضَّاباً ، وكُنْ نفَّاعاً ولا تكنْ ضرَّاراً ، وانزعْ عنِ اللجاجةِ ، ولا تمشِ في غيرِ حاجةٍ ، ولا تضحكْ مِنْ غيرِ عجبٍ ، ولا تعيِّرِ الخطائينَ بخطاياهُمْ ، وابكِ علىٰ خطيئتِكَ يا بنَ عمرانَ )(٢) .

وقالَ رجلٌ لمحمدِ بنِ كرَّامٍ : أوصني ، فقالَ : ( اجتهدُ في رضا خالقِكَ بقدْرِ ما تجتهدُ في رضا نفسِكَ ) .

وقالَ رجلٌ لحامدِ اللفافِ : أوصني ، فقالَ : اجعلْ لدينِكَ غلافاً كغلافِ المصحفِ كي لا تدنسَهُ الآفاتُ ، فقالَ : وما غلافُ الدينِ ؟ قالَ : تركُ طلبِ الدنيا إلا ما لا بدَّ منه ، وتركُ كثرةِ الكلامِ إلا فيما لا بدَّ منه ، وتركُ مخالطةِ الناس إلا فيما لا بدَّ منه .

وكتبَ الحسنُ إلىٰ عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ رحمهُما اللهُ تعالىٰ : ( أمَّا بعدُ : فخفْ ما خوَّفَكَ اللهُ ، واحذرْ ما حذَّركَ اللهُ ، وخذْ ممَّا في يديكَ لما بينَ يديكَ ، فعندَ الموتِ يأتيكَ الخبرُ اليقينُ ، والسلامُ ) .

وكتبَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ إلى الحسنِ يسألُهُ أَنْ يعظَهُ ، فكتبَ إليهِ : ( أمَّا بعدُ : فإنَّ الهولَ الأعظمَ والأمورَ المفظعاتِ أمامَكَ ، ولا بدَّ لكَ مِنْ مشاهدةِ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في «الحلية» ( ٣١٧/٥) بنحوه ، والسائل المستوصي هو عمر بن عبد العزيز .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد في « الزهد » ( ۳٤٠ ) .

C COPINATA

ذلك ؛ إمَّا بالنجاةِ ، وإمَّا بالعطبِ ، واعلمْ أنَّ مَنْ حاسبَ نفسَهُ . . ربحَ ، ومَنْ غفلَ عنها . . خسرَ ، ومَنْ نظرَ في العواقبِ . . نجا ، ومَنْ أطاعَ هواهُ . . ضلّ ، ومَنْ حلمَ . . غنمَ ، ومَنْ خافَ . . أمِنَ ، ومَنْ أمِنَ . . اعتبرَ ، ومَنِ اعتبرَ . . ومَنْ اعتبرَ ، ومَنْ اعتبرَ . ومَنْ اعتبرَ ، وإذا أبصرَ ، ومَنْ أبصرَ ، ومَنْ فهمَ ، ومَنْ فهمَ . علمَ ، فإذا زللتَ . . فارجعْ ، وإذا ندمتَ . . فأقلعْ ، وإذا جهلتَ . . فاسألْ ، وإذا غضبتَ . . فأمسكُ ) .

وكتبَ مطرّفُ بنُ عبدِ اللهِ إلى عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ رحمهُ اللهُ : ( أمّا بعدُ : فإنّ الدنيا دارُ عقوبةٍ ، ولها يجمعُ مَنْ لا عقلَ لهُ ، وبها يغترُ مَنْ لا علمَ عندَهُ ، فكُنْ فيها يا أميرَ المؤمنينَ كالمداوي جرحَهُ ، يصبرُ على شدّةِ الدواءِ لما يخافُ مِنْ عاقبةِ الداءِ )(١) .

وكتبَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ رضيَ اللهُ عنهُ إلىٰ عديِّ بنِ أرطاةَ: (أَمَّا بعدُ: فإنَّ الدنيا عدوَّةُ أولياءِ اللهِ، وعدوَّةُ أعداءِ اللهِ، أمَّا أولياؤُهُ: فغمَّتْهُمْ، وأمَّا أعداؤُهُ: فغرَّتْهُمْ)(٢).

وكتبَ أيضاً إلى بعضِ عمَّالِهِ : ( أمَّا بعدُ : فقدْ أمكنتُكَ القدرةُ مِنْ ظلمِ العبادِ ، فإذا هممْتَ بظلمِ أحدٍ. . فاذكرْ قدرةَ اللهِ عليكَ ، واعلمْ أنَّكَ لا تأتي إلى الناسِ شيئاً إلا كانَ زائلاً عنهُمْ باقياً عليكَ ، واعلمْ أنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ آخذٌ للمظلومينَ مِنَ الظالمين ، والسلامُ ) .

 <sup>(</sup>۱) تقدم صدره مرفوعاً ، والخبر هنا عن مطرف أورده المسعودي في « مروج الذهب »
 (۲۰/٤) نقلاً عن المدائني .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في « الزهد » ( ٤٤٣ ) .

20 00 00

فهكذا ينبغي أنْ يكونَ وعظُ العامَّةِ ، ووعظُ مَنْ لا يدري خصوصَ واقعتِهِ ، فهلذهِ المواعظُ مثلُ الأغذيةِ التي يشتركُ الكافَّةُ في الانتفاع بها ، ولأجلِ فقْدِ مثلِ هؤلاءِ الوعَّاظِ انحسمَ بابُ الاتعاظِ ، وغلبتِ المعاصي ، واستشرى الفسادُ ، وبُلِيَ الخلقُ بوعَّاظِ يزخرفونَ أسجاعاً ، وينشدونَ أبياتاً ، ويتكلّفونَ ذكرَ ما ليسَ في سعةِ علمِهِمْ ، ويتشبّهونَ بحالِ غيرِهِمْ ، أبياتاً ، ويتكلّفونَ ذكرَ ما ليسَ في سعةِ علمِهِمْ ، ويتشبّهونَ بحالِ غيرِهِمْ ، فسقطَ عنْ قلوبِ العامَّةِ وقارُهُمْ ، ولمْ يكنْ كلامُهُمْ صادراً مِنَ القلبِ ليصلَ الى القلبِ العاملَةِ وقارُهُمْ ، والمستمعُ متكلّفٌ ، وكلُّ واحدِ منهُما مدبرٌ ومتخلّفٌ .

وإذا كانَ طلبُ الطبيبِ أوَّلَ علاجِ المرضىٰ. . فطلبُ العلماءِ أوَّلُ علاجِ العاصينَ ، فهاذا أحدُ أركانِ العلاج وأصولِهِ .

الأصلُ الثاني : الصبرُ ، ووجهُ الحاجةِ إليهِ أنَّ المريضَ إنَّما يطولُ مرضُهُ لتناولِهِ ما يضرُّهُ ، وإنَّما يتناولُ ذلكَ إمَّا لغفلتِهِ عنْ مضرَّتِهِ ، وإمَّا لشدَّةِ غلبةِ شهوتِهِ ، فلهُ سببانِ ، فما ذكرناهُ هوَ علاجُ الغفلةِ ، فيبقى علاجُ الشهوةِ ، وطريقُ علاجِها قدْ ذكرناهُ في كتابِ رياضةِ النفسِ .

وحاصلُهُ: أنَّ المريضَ إذا اشتدَّتْ ضراوتُهُ لمأكولِ مضرِّ.. فطريقُهُ أنْ يستشعرَ عظمَ ضررِهِ ، ثمَّ يُغيِّبُ ذلكَ عنْ عينهِ فلا يُحضرُهُ ، ثمَّ يتسلَّىٰ عنهُ بما يقربُ منهُ في صورتِهِ ولا يكثرُ ضررُهُ ، ثمَّ يصبرُ بقوَّةِ الخوفِ على الألمِ الذي ينالُهُ في تركِهِ ، فلا بدَّ علىٰ كلِّ حالٍ مِنْ مرارةِ الصبرِ ؛ فكذلكَ يعالجُ

منجيات ک<u>ده ده ان</u>

الشهوة في المعاصي ، كالشابِّ مثلاً إذا غلبته الشهوة ، فصار لا يقدرُ على حفظِ عينِهِ ، أوْ حفظِ عليهِ ، أوْ حفظِ جوارحِهِ في السعي وراء شهوتِهِ . فينبغي أنْ يستشعر ضرر ذنبه ؛ بأنْ يستقرىء المخوفاتِ التي جاءَتْ فيه مِنْ كتابِ اللهِ تعالىٰ وسنَّة رسولِهِ صلَّى الله عليهِ وسلَّمَ ، فإذا اشتدَّ خوفه . تباعد مِنَ الأسبابِ المهيِّجةِ لشهوتِهِ ، ومهيِّج الشهوةِ مِنْ خارجِ هوَ حضورُ المشتهىٰ والنظرُ إليهِ ، وعلاجه : الهربُ والعزلة ، ومِنْ داخلِ تناولُ لذائذِ الأطعمةِ ، وعلاجه : الجوعُ والصومُ الدائم ، وكلُّ ذلكَ لا يتم الا بصبرِ ، ولا يصبرُ إلا عنْ خوفِ ، ولا يخافُ إلا عنْ علم ، ولا يعلمُ إلا عنْ بصيرةٍ وافتكارِ أوْ عنْ سماع وتقليدِ .

فأوَّلُ الأمرِ حضورُ مجالسِ الذكرِ ، ثمَّ الاستماعُ مِنْ قلبٍ مجرَّدٍ عنْ سائرِ الشواغلِ ، مصروفٍ إلى السماعِ ، ثمَّ التفكُّرُ فيهِ لتمامِ الفهمِ ، وينبعثُ مِنْ تمامِهِ \_ لا محالةَ \_ خوفُهُ ، وإذا قويَ الخوفُ. . تيسَّرَ بمعونتِهِ الصبرُ ، وانبعثَ اللهِ وتيسيرُهُ مِنْ وراءِ ذلكَ .

فَمَنْ أَعْطَىٰ مِنْ قَلْبِهِ حَسَنَ الْإَصْغَاءِ ، واستشْعَرَ الْخُوفَ فَاتَقَىٰ ، وانتظرَ الثوابَ وصدَّقَ بالحسنىٰ . فسييسرُهُ اللهُ تعالىٰ لليسرىٰ ، وأمَّا مَنْ بخلَ واستغنىٰ وكذَّبَ بالحسنىٰ . فسييسرهُ اللهُ للعسرىٰ ، ثمَّ لا يغني عنه ما اشتغلَ بهِ مِنْ ملاذِ الدنيا مهما هلكَ وتردىٰ ، وما على الأنبياءِ إلا شرْحُ طرقِ الهدىٰ ، وإنَّما للهِ الآخرةُ والأولىٰ .

كتاب التوبة

فإنْ قلت : فقدْ رجع الأمرُ كلُّهُ إلى الإيمانِ ؛ لأنَّ تركَ الذنبِ لا يمكنُ إلا بالصبرِ ، والصبرُ لا يمكنُ إلا بمعرفةِ الخوفِ ، والخوفُ لا يحصلُ إلا بالعلمِ ، والعلمُ لا يحصلُ إلا بالتصديقِ بعظمِ ضررِ الذنوبِ ، والتصديقُ بعظمِ ضررِ الذنوبِ ، والتصديقُ بعظمِ ضررِ الذنوبِ ، والتصديقُ بعظمِ ضررِ الذنوبِ هوَ تصديقُ اللهِ ورسولِهِ ، وهوَ الإيمانُ ، فكأنَّ مَنْ أصرَ على الذنبِ . لمْ يصرَّ إلا لأنَّهُ غيرُ مؤمنٍ !

فاعلمْ: أنَّ هاذا لا يكونُ لفقدِ الإيمانِ ، بلْ يكونُ لضعفِ الإيمانِ ؛ إذْ كلَّ مؤمنٍ مصدِّقٌ بأنَّ المعصيةَ سببُ البعدِ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وسببُ العقابِ في الآخرةِ ، ولكنْ سببُ وقوعِهِ في الذنبِ أمورٌ :

أحدُها: أنَّ العقابَ الموعودَ غيبٌ ليسَ بحاضرٍ ، والنفسُ جبلَتْ متأثرةً بالحاضرِ ، فتأثرُها بالموعودِ ضعيفٌ بالإضافةِ إلىٰ تأثرُها بالحاضرِ .

الثاني : أنَّ الشهواتِ الباعثة على الذنوبِ لذَّاتُها ناجزة ، وهي في الحالِ آخذة بالمُخَنَّقِ (١) ، وقد قوي ذلك واستولى بسببِ الاعتيادِ والإلفِ ، والعادة طبيعة خامسة ، والنزوع عن العاجلِ لخوفِ الآجلِ شديدٌ على النفسِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ كَلَّا بَلْ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَة عَنْ وَتَدَرُونَ ٱلْاَخِرَةَ ﴾ ، وقالَ عزَّ وجلَّ : ﴿ كَلَّا بَلْ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَة عَنْ وَتَدَرُونَ ٱلْاَخِرَةَ ﴾ ، وقالَ عزَّ وجلَّ : ﴿ كَلَّا بَلْ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَة عَنْ وَيَدَرُونَ ٱلْاَخِرَةَ ﴾ ، وقالَ عزَّ وجلَّ : ﴿ بَلْ تُوْفِرُونَ ٱلْدُيْرَةِ فَيْ اللهُ عَنْ العَاجِلَة عَنْ وَيَدَرُونَ ٱلْاَخِرَةَ ﴾ ، وقالَ عزَّ وجلَّ :

وقدْ عبَّرَ عنْ شدَّةِ الأمرِ قولُ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « حُفَّتِ

 <sup>(</sup>١) المخنّق: موضع الخنق من العنق.

الجنَّةُ بالمكارهِ ، وحُفَّتِ النارُ بالشهواتِ »(١) .

وقولُهُ صلّى اللهُ عليهِ وسلّم : " إنّ الله خلق النار ، فقال لجبريل عليه السلام : اذهب فانظر إليها ، فذهب فنظر إليها ، فقال : وعزّتِك ؛ لا يسمع بها أحدٌ فيدخلُها ، فحفّها بالشهواتِ ثمّ قال : اذهب فانظر إليها ، فذهب فنظر ، فقال : وعزّتِك ؛ لقدْ خشيتُ ألا يبقى أحدٌ إلا دخلَها ، وخلق الجنّة ، فقال لجبريل عليهِ السلام : اذهب فانظر إليها ، فذهب فنظر ، فقال : وعزّتِك ؛ لا يسمع بها أحدٌ إلا دخلَها ، فحفّها بالمكارهِ ثمّ قال : اذهب فانظر إليها ، فذهب ألا يسمع بها أحدٌ إلا دخلَها ، وعزّتِك ؛ لا يسمع بها أحدٌ إلا دخلَها ، وعزّتِك ؛ لقدْ خشيتُ ألا يدخلَها أحدٌ "(٢) .

فإذاً ؛ كونُ الشهوةِ مرهقةً في الحالِ وكونُ العقابِ متأخراً إلى المآلِ سببانِ ظاهرانِ في الاسترسالِ مع حصولِ أصلِ الإيمانِ .

فليسَ كلُّ مَنْ شربَ في مرضِهِ ماءَ الثلجِ لشدَّةِ عطشِهِ مكذِّباً بأصلِ الطبِّ ، ولا مكذِّباً بأنَّ ذلكَ مضرُّ في حقِّهِ ، ولكنَّ الشهوةَ تغلبُهُ ، وألمُ الصبرِ عنهُ ناجزٌ ، فيهونُ عليهِ الألمُ المنتظرُ .

الثالثُ : أنَّهُ ما مِنْ مذنبٍ مؤمنٍ إلا وهوَ في الغالبِ عازمٌ على التوبةِ ، وتكفيرِ السيئاتِ بالحسناتِ ، وقدْ وُعِدَ بأنَّ ذلكَ يجبرُهُ ، إلا أنَّ طولَ الأملِ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ( ٢٨٢٣ ) ، وبنحوه هو عند البخاري كذلك ( ٦٤٨٧ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داوود ( ٤٧٤٤ ) ، والترمذي ( ٢٥٦٠ ) ، والنسائي ( ٣/٧ ) .

3,50

غالبٌ على الطباع ، فلا يزالُ يسوِّفُ التوبةَ والتكفيرَ ، فمِنْ حيثُ رجاؤُهُ التوفيقَ للتوبةِ ربَّماً يقدمُ عليهِ معَ الإيمانِ .

الرابعُ: أنَّهُ مَا مِنْ مؤمنِ موقنِ إلا وهوَ معتقدٌ أنَّ الذنبَ لا يوجبُ العقوبةَ إيجاباً لا يمكنُ العفوُ عنها ، فهوَ يذنبُ وينتظرُ العفوَ ؛ اتكالاً على فضْلِ اللهِ تعالىٰ .

فهاذهِ أسبابٌ أربعةٌ موجبةٌ للإصرارِ على الذنبِ مع بقاءِ أصلِ الإيمانِ .

نعم ، قدْ يقدمُ المذنبُ بسببٍ خامسٍ يقدحُ في أصلِ إيمانِهِ ، وهوَ كونُهُ شاكاً في صدقِ الرسلِ ، وهاذا هوَ الكفرُ ؛ كالذي يحذِّرُهُ الطبيبُ عنْ تناولِ ما يضرُّهُ في المرضِ ، وكانَ المحذَّرُ ممَّنْ لا يَعتقدُ فيهِ أنَّهُ عالمٌ بالطبِّ ، فيكذَّبُهُ أوْ يشكُ فيهِ ، فلا يبالي بهِ ، فهاذا هوَ الكفرُ .

فإنْ قلت : فما علاجُ الأسبابِ الخمسةِ ؟

فأقولُ: هوَ الفكرُ، وذلكَ بأنْ يقرِّرَ على نفسِهِ في السببِ الأوَّلِ ـ وهوَ تأخُّرُ العقابِ ـ أنَّ كلَّ ما هوَ آتِ آتٍ ، وأنَّ غداً لناظرِهِ قريبٌ ، وأنَّ الموت أقربُ إلى كلِّ أحدٍ مِنْ شراكِ نعلِهِ ، فما يدريهِ لعلَّ الساعةَ قريبٌ ، والمتأخِّرُ أقربُ إلى كلِّ أحدٍ مِنْ شراكِ نعلِهِ ، فما يدريهِ لعلَّ الساعةَ قريبٌ ، والمتأخِّرُ إذا وقع . . صارَ ناجزاً ، ويذكِّرَ نفسَهُ أنَّهُ أبداً في دنياهُ يتعبُ في الحالِ لخوفِ أمرٍ في الاستقبالِ ؛ إذْ يركبُ البحارَ ويقاسي الأسفارَ لأجلِ الربحِ الذي يظنُّ أمرٍ في الاستقبالِ ؛ إذْ يركبُ البحارَ ويقاسي الأسفارَ لأجلِ الربحِ الذي يظنُّ أبداً قدْ يحتاجُ إليهِ في ثاني الحالِ ، بلْ لوْ مرضَ فأخبرَهُ نصرانيٌّ طبيبٌ بأنَّ

شربَ الماءِ الباردِ يضرُّهُ ويسوقُهُ إلى الموتِ ، وكانَ الماءُ الباردُ ألذَّ الأشياءِ عندَهُ. . تركَهُ معَ أنَّ الموتَ ألمُهُ لحظةٌ إذا لمْ يخفْ ما بعدَهُ ، ومفارقتُهُ للدنيا لا بدَّ منها ، فكمْ نسبةُ وجودِهِ في الدنيا إلىٰ عدمِهِ أزلاً وأبداً ؟!

فلينظرُ كيفَ يبادرُ إلى تركِ ملاذًهِ بقولِ ذمِّيِّ لمْ تقمْ معجزةٌ على طبهِ ، فيقولُ: كيفَ يليقُ بعقلي أنْ يكونَ قولُ الأنبياءِ المؤيدينَ بالمعجزاتِ عندي دونَ قولِ نصرانيِّ يدَّعي الطبَّ لنفسِهِ بلا معجزةٍ على طبهِ ، ولا يشهدُ لهُ إلا عوامُّ الخلق ؟!

وكيفَ يكونُ عذابُ النارِ أخفَّ عندي مِنْ عذابِ المرضِ وكلُّ يومٍ في الآخرةِ بمقدارِ خمسينَ ألفَ سنةٍ مِنْ أيام الدنيا ؟!

وبهاذا التفكُّرِ بعينِهِ يعالجُ اللذَّةَ الغالبةَ عليهِ ، ويكلِّفُ نفسَهُ تركَها ، ويعلِّفُ نفسَهُ تركَها ، ويقولُ : إذا كنتُ لا أقدرُ على ترْكِ لذَّاتي أيامَ العمرِ وهيَ أيامٌ قلائلُ . . فكيفَ أقدرُ علىٰ ذلكَ أبدَ الآبادِ ؟!

وإذا كنتُ لا أطيقُ ألمَ الصبرِ. . فكيفَ أطيقُ ألمَ النارِ ؟!

وإذا كنتُ لا أصبرُ عنْ زخارفِ الدنيا معَ كدوراتِها وتنغُّصِها وامتزاجِ صفوِها بكدرِها. . فكيفَ أصبرُ عنْ نعيمِ الآخرةِ ؟!

وأمَّا تسويفُ التوبةِ . . فيعالجُهُ بالفكرِ في أنَّ أكثرَ صياحٍ أهلِ النارِ مِنَ التسويفِ ؛ لأنَّ المسوِّفَ يبني الأمرَ على ما ليسَ إليهِ ، وهوَ البقاءُ ، فلعلَّهُ لا يبقى ، وإنْ بقيَ . . فلا يقدرُ على التركِ غداً كما لا يقدرُ عليهِ اليومَ .

2000

فليتَ شعري ؛ هلْ عجزَ في الحالِ إلا لغلبةِ الشهوةِ ، والشهوةُ ليسَتْ تفارقُهُ غداً بلُ تتضاعفُ ؛ إذْ تتأكّدُ بالاعتيادِ ، فليسَتِ الشهوةُ التي أكّدَها الإنسانُ بالعادةِ كالتي لمْ يؤكّدُها ، وعنْ هذا هلكَ المسوّفونَ ؛ لأنّهُمْ يظنّونَ الفرقَ بينَ المتماثلينِ ، ولا يظنّونَ أنَّ الأيامَ متشابهةٌ في أنَّ تركَ الشهواتِ فيها أبداً شاقٌ ، وما مثالُ المسوِّفِ إلا مثالُ مَنِ احتاجَ إلىٰ قلْعِ شجرةِ ، فرآها قويّةٌ لا تنقلعُ إلا بمشقّةِ شديدة ، فقالَ : ( أَوْخُرُها سنةٌ ثمَّ أعودُ إليها ) ، وهوَ يعلمُ أنَّ الشجرةَ كلَّما بقيتُ ازدادَ رسوخُها ، وهوَ كلَّما طالَ عمرُهُ . . وهوَ يعلمُ أنَّ الشجرةَ كلَّما بقيتُ ازدادَ رسوخُها ، وهوَ كلَّما طالَ عمرُهُ . . ازدادَ ضعفُ هوَ في نفسِهِ وقويَ مقاومةِ ضعيفِ ، فأخذَ ينتظرُ الغلبةَ عليهِ إذا ضعفَ هوَ في نفسِهِ وقويَ الضعيفُ .

وأمَّا المعنى الرابعُ - وهو انتظارُ عفو اللهِ تعالىٰ - فعلاجُهُ ما سبقَ ، فمَنْ ينفقُ جميعَ أموالِهِ ويتركُ نفسهُ وعيالَهُ فقراءَ ، منتظراً مِنْ فضْلِ اللهِ تعالىٰ أَنْ يرزقَهُ العثورَ علىٰ كنزِ في أرض خربةِ . فإنَّ إمكانَ العفو عنِ الذنبِ مثلُ هذا الإمكانِ ، وهوَ مثلُ مَنْ وقع النهبُ مِنَ الظلمةِ في بلدِهِ ، وذخائرُ أموالِهِ في صحنِ دارِهِ وقدرَ علىٰ دفنِها وإخفائِها ، فلمْ يفعلْ ، وقالَ : أنتظرُ مِنْ فَضْلِ اللهِ تعالىٰ أَنْ يسلِّطَ غفلة أَوْ عقوبة على الظالمِ الناهبِ حتَّىٰ لا يتفرَّعَ إلىٰ داري ، أَوْ إذا انتهىٰ إلىٰ داري . ماتَ علىٰ بابِ الدارِ ، فإنَّ الموتَ ممكنٌ ، والغفلة ممكنةٌ ، وقد حُكِي في الأسمارِ أَنَّ مثلَ ذلكَ وقع ، فأنا أنتظرُ مِنْ فضْل اللهِ منلَهُ !

فمنتظرُ هـٰذا منتظرُ أمرٍ ممكنِ ، ولكنَّهُ في غايةِ الحماقةِ والجهلِ ؛ إذْ قدْ لا يمكنُ ولا يكونُ .

وأمَّا الخامسُ \_ وهوَ الشكُّ \_ فهـٰذا كفرٌ ، وعلاجُهُ الأسبابُ التي تعرِّفُهُ صدقَ الرسل ، وذلكَ يطولُ ، ولكنْ يمكنُ أنْ يُعالجَ بعلم قريبِ يليقُ بحدٍّ عقلِهِ ، فيُقالُ لهُ : ما قالَهُ الأنبياءُ المؤيَّدونُ بالمعجزاتِ هلْ صدقَهُ ممكنٌ أوْ تقولُ : أعلمُ أنَّهُ محالٌ كما أعلمُ استحالةَ كونِ شخصِ واحدِ في مكانينِ في حالةٍ واحدةٍ ؟

فإنْ قالَ : ( أعلمُ استحالتَهُ كذلكَ ) . . فهوَ أخرقُ معتوهٌ ، وكأنَّهُ لا وجودَ لمثل هـٰـذا في العقلاءِ .

وإِنْ قَالَ : ( أَنَا شَاكُّ فِيهِ ). . فَيُقَالُ : لَوْ أَخْبِرِكَ شَخْصٌ وَاحَدٌ مَجْهُولٌ عندَ تركِكَ طعامَكَ في البيتِ لحظةً أنَّهُ قدْ ولغَتْ فيهِ حيَّةٌ وألقَتْ سمَّها فيهِ ، وجوزتَ صدقَهُ.. فهلْ تأكلُهُ أَوْ تتركُهُ وإنْ كانَ أَلذَّ الأطعمةِ ؟ فيقولُ : ( أتركُهُ لا محالةً ؛ لأنيِّ أقولُ : إنْ كذبَ. . فلا يفوتُني إلا هـٰذا الطعامُ ، والصبرُ عنهُ وإنْ كانَ شديداً فهوَ قريبٌ ، وإنْ صدقَ.. فتفوتُني الحياةُ ، والموتُ بالإضافةِ إلىٰ ألم الصبرِ عن الطعام وإضاعتِهِ شديدٌ ) ، فيُقالُ لهُ : يا سبحانَ اللهِ ! كيفَ تؤخِّرُ صدقَ الأنبياءِ كلِّهِمْ معَ ما ظهرَ لهُمْ مِنَ المعجزاتِ وصدقِ كَافَّةِ العلماءِ والأولياءِ والحكماءِ بلْ جميع أصنافِ العقلاءِ ولستُ أعني بهِمْ جهَّالَ العوامِّ ، بلْ ذوي الألبابِ. . عنْ صدقِ رجلِ واحدِ مجهولٍ لعلَّ لهُ غرضاً فيما يقولُ ؟! فليسَ في العقلاءِ إلا مَنْ صدَّقَ باليومِ الآخرِ ، وأثبتَ ثواباً وعقاباً ، وإنِ اختلفوا في كيفيتِهِ ، فإنْ صدقوا. . فقدْ أشرفتَ علىٰ عذابٍ يبقىٰ أبدَ الآبادِ ، وإنْ كذبوا. . فلا يفوتُكَ إلا بعضُ شهواتِ هـٰذهِ الدنيا الفانيةِ المكدرةِ .

فلا يبقىٰ لهُ توقُّفٌ إِنْ كَانَ عَاقلاً معَ هَاذَا الفَكرِ ؛ إِذْ لا نسبةَ لَمدَّةِ العَمرِ اللَّي أَبِدِ الآبادِ ، بلْ لوْ قدَّرْنا أَنَّ الدنيا مملوءةٌ بالذُّرةِ ، وقدَّرْنا طائراً يلتقطُ في كلِّ ألفِ الفِ سنةِ حبَّةَ واحدةً منها . لفنيَتِ الذُّرةُ ، ولمْ ينقصْ من أبدِ الآبادِ شيءٌ ، فكيفَ يفترُ رأيُ العاقلِ في الصبرِ عنِ الشهواتِ مئةَ سنةٍ مثلاً لأجلِ سعادةٍ تبقىٰ أبدَ الآبادِ وذلكَ لا منتهىٰ لهُ ؟!

ولذلكَ قالَ أبو العلاءِ المعرِّيُّ (١):

قَالَ ٱلْمُنَجِّمُ وَٱلطَّبِيبُ كِلاهُما لا تَبُعَثُ ٱلأَمْواتُ قُلْتُ إِلَيْكُما إِنْ صَحَّ قَوْلِي فَٱلْخَسارُ عَلَيْكُما إِنْ صَحَّ قَوْلِي فَٱلْخَسارُ عَلَيْكُما

[من الكامل]

ولذلكَ قالَ أميرُ المؤمنينَ عليٌّ رضيَ اللهُ عنهُ لبعضِ مَنْ قصرَ عقلُهُ عنْ فهمِ تحقيقِ الأمورِ وكانَ شاكاً: (إنْ صحَّ ما قلتُ.. فقدْ تخلصنا جميعاً، وإلا.. فقدْ تخلصنا وهلكتَ )(٢) أي : العاقلُ يسلكُ طريقَ الأمنِ في جميعِ الأحوالِ..

شرح اللزوميات ( ٣/ ١٣٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أورده الشريف في « نهج البلاغة » . « إتحاف » ( ٨/ ٤٣٢ ) .

فإنْ قلتَ : هاذهِ الأمورُ جليَّةٌ ، ولكنَّها ليسَتْ تُنالُ إلا بالفكرِ ، فما بالُ القلوبِ هجرَتِ الفكرَ فيها واستثقلَتْهُ ؟ وما علاجُ القلوبِ لردِّها إلى الفكرِ لا سيما مَنْ آمَنَ بأصلِ الشرع وتفصيلِهِ ؟

فاعلم : أنَّ المانعَ مِنَ الفكرِ أمرانِ :

أحدُهُما: أنَّ الفكرَ النافعَ هوَ الفكرُ في عقابِ الآخرةِ ، وأهوالِها وشدائدِها ، وحسراتِ العاصينَ في الحرمانِ عنِ النعيمِ المقيمِ ، وهاذا فكرٌ لدَّاغٌ مؤلمٌ للقلبِ ، فينفرُ القلبُ عنهُ ، ويتلذَّذُ بالفكرِ في أمورِ الدنيا علىٰ سبيلِ التفرُّج والاستراحةِ .

والثاني: أنَّ الفكرَ شغلٌ في الحالِ مانعٌ مِنْ لذائذِ الدنيا وقضاءِ الشهواتِ ، وما مِنْ إنسانِ إلا ولهُ في كلِّ حالةٍ مِنْ أحوالِهِ ونَفَسٍ مِنْ أنفاسِهِ شهوةٌ قدْ تسلطَتْ عليهِ واسترقَّتُهُ ، فصارَ عقلُهُ مسخَّراً لشهوتِهِ ، فهوَ مشغولٌ بتدبيرِ حيلتِهِ ، وصارَتْ لذَّتُهُ في طلبِ الحيلةِ فيهِ أوْ في مباشرةِ قضاءِ الشهوةِ ، والفكرُ يمنعُهُ مِنْ ذلكَ .

### وأمَّا علاجُ هـُـذينِ المانعينِ :

فهو أنْ يقولَ لقلبِهِ : ما أشدَّ غباوتكَ في الاحترازِ مِنَ الفكرِ في الموتِ وما بعدَهُ تألُّماً بذكرِهِ مع استحقارِ ألم مواقعتِهِ ! فكيف تصبرُ على مقاساتِهِ إذا وقع وأنتَ عاجزٌ عنِ الصبرِ على تقديرِ الموتِ وما بعدَهُ ومتألِّمٌ بهِ ؟! وأمَّا الثاني وهو كونُ الفكرِ مفوِّتاً للذَّاتِ الدنيا. . فهوَ أنْ يتحقَّقَ أنَّ فواتَ

كتآب التوبة

لذَّاتِ الآخرةِ أَشدُ وأعظمُ ، فإنّها لا آخرَ لها ، ولا كدورة فيها ، ولذَّاتُ الدنيا سريعةُ الدثورِ(١) ، وهي مشوبةُ بالمكدّراتِ ، فما فيها لذَّةٌ صافيةٌ عنْ كدر ، وكيف وفي التوبةِ عنِ المعاصي والإقبالِ على الطاعةِ تلذُّذٌ بمناجاةِ اللهِ تعالىٰ ، واستراحةٌ بمعرفتِهِ وطاعتِهِ وطولِ الأنسِ بهِ ؟! ولوْ لمْ يكنْ للمطيعِ جزاءٌ على عملِهِ إلا ما يجدُهُ مِنْ حلاوةِ الطاعةِ ، وروحِ الأنسِ بمناجاةِ اللهِ تعالىٰ . لكانَ ذلكَ كافياً ، فكيفَ بما ينضافُ إليهِ مِنْ نعيم الآخرةِ ؟!

نعم ، هاذه اللذَّةُ لا تكونُ في ابتداء التوبةِ ، ولكنَّها بعدَما يصبرُ عليها مدةً مديدة (٢) ، وقدْ صارَ الخيرُ ديدناً كما كانَ الشرُّ ديدناً ، فالنفسُ قابلةٌ ما عوَّدتَها تتعوَّدُ ، والخيرُ عادةٌ ، والشرُّ لجاجةٌ .

فإذاً ؛ هاذه الأفكارُ هي المهيِّجةُ للخوفِ المهيِّجِ لقوَّةِ الصبرِ عنِ اللذَّاتِ ، ومهيِّجُ هاذهِ الأفكارِ وعظُ الوعَّاظِ ، وتنبيهاتٌ تقعُ للقلبِ بأسبابٍ تتفقُ لا تدخلُ في الحصرِ ، فيصيرُ الفكرُ موافقاً للطبع ، فيميلُ القلبُ إليهِ ، ويعبَّرُ عنِ السببِ الذي أوقع الموافقة بينَ الطبعِ وبينَ الفكرِ الذي هوَ سببُ الخيرِ بالتوفيقِ ؛ إذِ التوفيقُ هوَ التأليفُ بينَ الإرادةِ وبينَ المعنى الذي هوَ طاعةٌ نافعةٌ في الآخرةِ .

وقدْ رُوِيَ في حديثٍ طويلٍ أنَّهُ قامَ عمَّارُ بنُ ياسرٍ فقالَ لعليِّ بنِ

<sup>(</sup>١) أي : الذهاب والانطماس . « إتحاف » ( ١٢٩/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) في النسخ : ( ولكنه يصبر عليه مديدة ) ، والمثبت من (ق) .

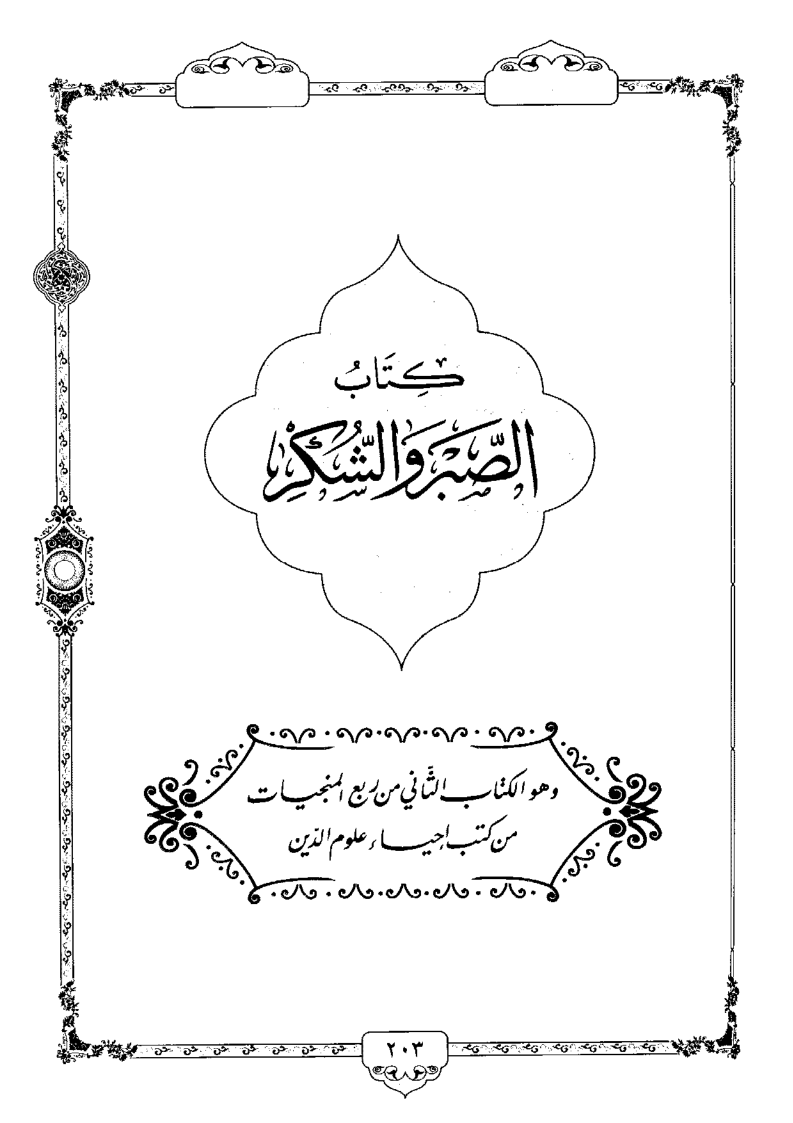
أبي طالب رضيَ اللهُ عنهُ: يا أميرَ المؤمنينَ ؛ أخبرْنا عنِ الكفرِ على ماذا بُنِيَ ؟ فقالَ عليُّ رضيَ اللهُ عنهُ: على أربع دعائمَ: على الجفاءِ ، والعمى ، والغفلةِ ، والشكِّ ، فمَنْ جفا. . احتقرَ الحقَّ ، وجهرَ بالباطلِ ، ومقتَ العلماءَ ، ومَنْ عميَ . . نسيَ الذكرَ ، ومَنْ غفلَ . . حادَ عنِ الرشدِ ، وغرَّتُهُ الأمانيُّ ، فأخذَتُهُ الحسرةُ والندامةُ ، وبدا لهُ مِنَ اللهِ ما لمْ يكنْ يحتسبُ (١) .

فما ذكرناهُ بيانٌ لبعضِ آفاتِ الغفلةِ عنِ التفكُّرِ ، وهاذا القدْرُ في التوبةِ كافٍ ، وإذا كانَ الصبرُ ركناً مِنْ أركانِ دوامِ التوبةِ . . فلا بدَّ مِنْ بيانِ الصبرِ ، فنذكرُهُ في كتابِ مفردٍ إنْ شاءَ اللهُ تعالىٰ .

\* \* \*

تم كناب النوب وهوالكناسب الأقرام في المنجب است من كتب إحيب اعلوم الذين وهوالكناسب الأقرام في المنجب است من كتب إحيب اعلوم الذين والمحمسدة ، وصلا في على است يم محمر وآلداً جمعين وسلامه ينلوه كناب الضبر واشكر

<sup>(</sup>١) كذا في « القوت » ( ١٨٨/١ ) ، وزاد : ( ومن شكَّ . . تاه في الضلالة ) .



ربع المنجيات محمد محمد محمد كتاب الصبر والشكر

# كنا بالضبروات كر

# بِسُ إِللهِ ٱلرَّمْنِ ٱلرِّحَالِ اللهِ الرَّمْنِ ٱلرَّحِيِّمِ

الحمدُ للهِ أهلِ الحمدِ والثناءِ ، المتفرِّدِ برداءِ الكبرياءِ ، المتوحِّدِ بصفاتِ المجدِ والعلاءِ ، المؤيِّدِ صفوةَ الأولياءِ ، بقوَّةِ الصبرِ على السرَّاءِ والضرَّاءِ ، والشكرِ على البلاءِ والنعماءِ .

والصلاةُ على محمدٍ سيِّدِ الأنبياءِ ، وعلى أصحابِهِ سادةِ الأصفياءِ ، وعلى أصحابِهِ سادةِ الأصفياءِ ، وعلى آلِهِ قادةِ البررةِ الأتقياءِ ، صلاةً محروسةً بالدوامِ عنِ الفناءِ ، ومصونةً بالتعاقبِ عنِ التصرُّم والانقضاءِ ، وسلَّمَ تسليماً كثيراً .

#### أما بعيشًا:

فإنَّ الإيمانَ نصفانِ ، نصف صبر ونصف شكر ؛ كما وردَت بهِ الآثارُ ، وشهدَت لهُ الأخبارُ (۱) ، وهما أيضاً وصفانِ مِنْ أوصافِ اللهِ تعالىٰ ، واسمانِ مِنْ أسمائِهِ الحسنىٰ ؛ إذْ سمَّىٰ نفسَهُ صبوراً وشكوراً ، فالجهلُ بحقيقةِ الصبرِ والشكرِ جهلٌ بكلا شطريِ الإيمانِ ، ثمَّ هوَ غفلةٌ عنْ وصفينِ مِنْ أوصافِ

<sup>(</sup>۱) فقد روى البيهقي في «الشعب» ( ٩٢٦٤) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً: «الإيمان نصفان ، نصف في الصبر ونصف في الشكر» ، وروى الطبراني في «الكبير» ( ١٠٤/٩ ) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه : (الصبر نصف الإيمان ، واليقين الإيمان).

كتاب الصبر والشكر <u>مرة مون هون هوي وي المنجيات</u> ربع المنجيات

الرحمانِ ، ولا سبيلَ إلى الوصولِ إلى القربِ مِنَ اللهِ تعالىٰ إلا بالإيمانِ ، وكيفَ يُتصوَّرُ سلوكُ سبيلِ الإيمانِ دونَ معرفةِ ما بهِ الإيمانُ ومَنْ بهِ الإيمانُ ؟! والتقاعدُ عنْ معرفةِ الصبرِ والشكرِ تقاعدٌ عنْ معرفةِ مَنْ بهِ الإيمانُ ، وعنْ إدراكِ ما بهِ الإيمانُ ، فما أحوجَ كلا الشطرينِ إلى الإيضاحِ الإيمانُ ، ونحنُ نوضحُ كلا الشطرينِ في كتابٍ واحدٍ لارتباطِ أحدِهِما بالآخرِ إنْ شاءَ اللهُ .

\* \* \*

ربع المنجيات

هر من من من من المنظمة المنظم

## الشَّظرُ الأَوَّلُ نِيغِ الصّبر

وفيهِ بيانُ فضيلةِ الصبرِ ، وبيانُ حدهِ وحقيقتِهِ ، وبيانُ كونِهِ نصفَ الإيمانِ ، وبيانُ اختلافِ أساميهِ باختلافِ متعلَّقاتِهِ ، وبيانُ أقسامِهِ ، بحسبِ اختلافِ القوَّةِ والضعفِ ، وبيانُ مظانِّ الحاجةِ إلى الصبرِ ، وبيانُ دواءِ الصبرِ وما يُستعانُ بهِ عليهِ .

فهيَ سبعةُ فصولٍ تشتملُ على جميعِ مقاصدِهِ إنْ شاءَ اللهُ تعالىٰ .

## بييان فضيلذالضبر

قدْ وصفَ اللهُ تعالى الصابرينَ بأوصافٍ ، وذكرَ الصبرَ في القرآنِ في نيَّفٍ وسبعينَ موضعاً ، وأضافَ أكثرَ الخيراتِ والدرجاتِ إلى الصبرِ ، وجعلَها ثمرةً لهُ .

فقالَ عزَّ مِنْ قائلِ : ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِينَا لَمَّا صَبَرُواْ ﴾ .

وقالَ تعالى : ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَتِهِ بِلَ بِمَاصَبُرُواْ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَنَجْزِيَنَ ٱلَّذِينَ صَبَرُوٓا أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ أُوْلَيْهِكَ يُؤْتُونَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِمَاصَبُرُوا ﴾ .

ربع المنجيات (

وقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا يُوكَى ٱلصَّابِرُونَ أَجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ، فما مِنْ قربةٍ إلا وأجرُها بتقديرِ وحسابِ إلا الصبرَ .

ولأجلِ كونِ الصومِ مِنَ الصبرِ \_ فإنّهُ نصفُ الصبرِ ـ قالَ اللهُ تعالىٰ : « الصومُ لي وأنا أجزي بهِ » (٢) ، فأضافَهُ إلىٰ نفسِهِ مِنْ بينِ سائرِ العباداتِ . ووعدَ الصابرينَ بأنّهُ معَهُمْ فقالَ تعالىٰ : ﴿ وَأَصْبِرُوۤ أَ إِنَّ ٱللّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ . وعلّقَ النصرَ على الصبرِ فقالَ تعالىٰ : ﴿ بَكَ أِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمُدِدُكُمْ رَبُّكُم بِعَمْسَةِ ءَالَفِ مِنَ ٱلْمَلَتَ كَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ .

وجمع للصابرين بين أمور لم يجمعُها لغيرِهِمْ فقالَ تعالىٰ: ﴿ أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُهَتَدُونَ ﴾ ، فالهدى والصلواتُ والرحمةُ مجموعةُ للصابرينَ .

واستقصاءُ جميعِ الآياتِ في مقامِ الصبرِ يطولُ .

#### وأمَّا الأخبارُ :

فقدْ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الصبرُ نصفُ الإيمانِ »(٣) ، علىٰ ما سيأتي وجهُ كونِهِ نصفاً .

<sup>(</sup>١) هو جزء من حديث مرفوع رواه الترمذي ( ٣٥١٩ ) ، وابن ماجه ( ١٧٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ١٩٠٤ ) ، ومسلم ( ١١٥١ ) .

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٥/ ٣٤ ) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٢٢٧/١٣ ) ،
 وأوقفه الطبراني في « الكبير » ( ٩/ ١٠٤ ) علىٰ عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم: « مِنْ أقلِّ ما أُوتيتُمُ اليقينُ وعزيمةُ الصبرِ ، ومَنْ أُعطيَ حظَّهُ منهُما. له يبالِ بما فاتهُ مِنْ قيامِ الليلِ وصيامِ النهارِ ، ولأَنْ تصبروا على مثلِ ما أنتُمْ عليهِ أحبُّ إليَّ مِنْ أَنْ يوافيني كلُّ امرىءِ منكُمْ بمثلِ عملِ جميعِكُمْ ، ولكنِّي أخافُ أَنْ تُفتحَ عليكُمْ الدنيا بعدي ، فينكرَ بعضُكُمْ بعضاً ، وينكرَكُمْ أهلُ السماءِ عندَ ذلكَ ، الدنيا بعدي ، فينكرَ بعضُكُمْ بعضاً ، وينكرَكُمْ أهلُ السماءِ عندَ ذلكَ ، فمنْ صبرَ واحتسبَ . ظفرَ بكمالِ ثوابِهِ » ، ثمَّ قرأً قولَهُ تعالىٰ : ﴿ مَا عِندَكُمُ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِي وَلنَجَزِينَ اللَّهِ مِن وَاحْسَنِ مَا حَانُوا فَيْ وَلنَجَزِينَ اللَّهِ مَا وَلَهُ تعالىٰ : ﴿ مَا عِندَكُمُ يَعَمُلُونَ ﴾ (١) .

وروىٰ جابرٌ أنَّهُ سُئِلَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ عنِ الإيمانِ ، فقالَ : « الصبرُ والسماحةُ »(٢) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ أيضاً : « الصبرُ كنزٌ مِنْ كنوزِ الجنَّةِ »<sup>(٣)</sup> .

<sup>(</sup>۱) كذا أورده الإمام أبو طالب في « القوت » ( ۱۹٤/۱ ) من حديث شهر بن حوشب الأشعري عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٦١ ) ، وأبو يعلى في « مسنده » ( ١٦ ) ، وأبو يعلى في « مسنده » ( ١٨٥٤ ) ، ورواه أحمد في « المسند » ( ٣٨٥/٤ ) من حديث عمرو بن عنبسة رضى الله عنه .

 <sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي: (غريب لم أجده)، وروى الخركوشي في «تهذيب الأسرار»
 (ص٩٩٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (١١٧/٧) من حديث أنس مرفوعاً:
 «ثلاث من كنوز البر: إخفاء الصدقة، وكتمان الشكوئ، وكتمان المصيبة...»
 الحديث.

وسُئِلَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ مرَّةً : ما الإيمانُ ؟ فقالَ : « الصبرُ »(١) ، وهاندا يشبهُ قولَهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الحجُّ عرفةُ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أيضاً: ﴿ أَفْضِلُ الْأَعْمَالِ مَا أُكْرِهَتْ عَلَيْهِ النفوس »<sup>(٣)</sup>.

وقيلَ : أوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ داوودَ عليهِ السلامُ : تخلَّقُ بأخلاقي ، وإنَّا مِنْ أخلاقي أنِّي أنا الصبورُ (١) .

وفي حديثِ عطاءِ عنِ ابنِ عباسِ : لمَّا دخلَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ على الأنصار فقالَ : « أمؤمنونَ أنتُمْ ؟ » فسكتوا ، فقالَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ: نعمْ يا رسولَ اللهِ ؛ فقالَ: ﴿ وَمَا عَلَامَةُ إِيمَانِكُمْ ؟ ﴾ إ فقالوا: نشكرُ على الرخاءِ ، ونصبرُ على البلاءِ ، ونرضيْ بالقضاءِ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مؤمنونَ وربِّ الكعبةِ اللهُ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « في الصبرِ علىٰ ما تكرهُ خيرٌ كثيرٌ »<sup>(٢)</sup> .

روى الديلمي في « مسند الفردوس » ( ٣٨٤٠ ) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً : (1) « الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد » .

رواه أبو داوود ( ١٩٤٩ ) ، والترمذي ( ٨٨٩ ) ، والنسائي ( ٢٥٦/٥ ) . **(Y)** 

كذا في ﴿ القوت ﴾ (١/ ١٩٥)، وقد رواه ابن أبي الدنيا في ﴿ محاسبة النفس ﴾ (١١٣). (٣)

الرسالة القشيرية (ص٣٢٧). **(£)** 

رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٩٤٢٣ ) بنحوه ، ولفظ المصنف عند صاحب « القوت » (0) . ( 198/1)

رواه الضياء في « المختارة » ( ١٤ ) ، وأحمد في « المسند » ( ٢٠٧/١ ) . (٦)

ربع المنجيات (

وقالَ المسيحُ عليهِ السلامُ : ( إنَّكُمْ لا تدركونَ ما تحبُُّونَ إلا بصبرِكُمْ عليْ ما تكرهونَ )(١) .

وقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لوْ كانَ الصبرُ رجلاً . . لكانَ كريماً ، واللهُ يحبُّ الصابرينَ »(٢) .

والأخبارُ في هـٰـذا ممَّا لا يُحصىٰ .

#### وأمَّا الآثارُ :

فقدْ وُجِدَ في رسالةِ عمرَ بنِ الخطابِ إلىٰ أبي موسى الأشعريِّ رضيَ اللهُ عنهُما : (عليكَ بالصبرِ ، واعلمْ أنَّ الصبرَ صبرانِ ، أحدُهُما أفضلُ مِنَ الآخرِ ، الصبرُ في المصيباتِ حسنٌ ، وأفضلُ منهُ الصبرُ عمَّا حرَّمَ اللهُ تعالىٰ ، واعلمْ أنَّ الصبرَ مِلاكُ الإيمانِ ، وذلكَ بأنَّ التقوىٰ أفضلُ البرِّ ، والتقوىٰ بالصبر مِلاكُ الإيمانِ ، وذلكَ بأنَّ التقوىٰ أفضلُ البرِّ ، والتقوىٰ بالصبر )(٣) .

وقالَ عليٌّ رضيَ اللهُ عنهُ : ( بُنِيَ الإيمانُ على أربعِ دعائمَ :

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي الدنيا في « الزهد » ( ۲۸٦ ) .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٨/ ٢٩٠ ) من حديث عائشة رضي الله عنها مرفوعاً .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ الزبيدي في « إتحافه » (٦/٩): (رواه إبراهيم بن بشار الرمادي عن سفيان عن والد إدريس بن عبد الله عن سعيد بن أبي بردة بن أبي موسىٰ عن أبيه ، وكان أبو موسىٰ قد أوصىٰ إلى ابنه أبي بردة رسائل عمر التي كان يكتبها إليه) ، ورواه مختصراً ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ٨٨٢٧ ) .

هجيري الصبر والشكر والشكر

اليقينُ ، والصبرُ ، والجهادُ ، والعدْلُ )(١) .

وقالَ أيضاً : ( الصبرُ مِنَ الإيمانِ بمنزلةِ الرأسِ مِنَ الجسدِ ، ولا جسدَ لمَنْ لا رأسَ لهُ ، ولا إيمانَ لمَنْ لا صبرَ لهُ )(٢) .

وكانَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ يقولُ: (نعمَ العِدْلانِ ونعمتِ العِلاوةُ للصابرينَ)؛ يعني بالعدلينِ: الصلاةَ والرحمة ، وبالعلاوةِ: الهدى ، والعِلاوةُ ما يُحملُ فوقَ العدلينِ على البعيرِ ، وأشارَ بهِ إلىٰ قولِهِ تعالىٰ: ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ ﴾ (٣) .

وكانَ حبيبُ بنُ أبي حبيبٍ إذا قرأَ هاذهِ الآيةَ : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ يَعْمَ ٱلْعَبَدُ ۗ إِنَّهُۥَ أَوَّابٌ ﴾ . . بكى وقالَ : (وا عجباهُ! أعطى وأثنى) أيْ : هوَ المعطي للصبر وهوَ المثنى عليهِ (٤٠) .

وقالَ أبو الدرداءِ : ( ذروةُ الإيمانِ الصبرُ للحكم ، والرضا بالقدر )(٥).

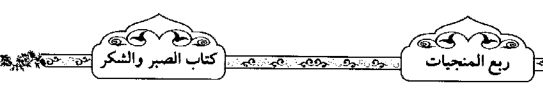
<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٣٨ ) ، وهو في « القوت » ( ١٩٤/١ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣١٠٧٩ ) ، وهو في « القوت » ( ١٩٤/١ ) .

<sup>(</sup>٣) كذا في « القوت » ( ١٩٤/١ ) ، وقد رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٢٧٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أورده الطرطوشي في «سراج الملوك» ( ٣٩٧/١)، والرب إذا أثنى على أعمال عباده.. فقد أثنى على فعل نفسه ؛ لأن أعمالهم من خلقه . « إتحاف » ( ٧/٩)، وسيؤكد هاذا المعنى المصنف، والمثنى بالمقصورة، لا بالياء، كما سيُوضَّح في بيان طريق كشف الغطاء عن الشكر في حق الله تعالىٰ .

<sup>(</sup>٥) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢١٦/١ ) ، وزاد : ( والإخلاص في التوكل ، والاستسلام للرب عز وجل ) .



وأمَّا مِنْ حيثُ النظرُ بعينِ الاعتبارِ . . فلا تفهمُهُ إلا بعدَ فهمِ حقيقةِ الصبرِ ومعناهُ ؛ إذْ معرفةُ الفضيلةِ والرتبةِ معرفةُ صفةٍ ، فلا تحصلُ قبلَ معرفةِ الموصوفِ ، فلنذكرُ حقيقتَهُ ومعناهُ ، وباللهِ التوفيقُ .

كتاب الصبر والشكر <u>ورد و وي مومه مهم مهم المنجيات</u> ربع المنجيات

## سيان حقبقت الصبر ومعناه

اعلمْ: أنَّ الصبرَ مقامٌ مِنْ مقاماتِ الدينِ ، ومنزلٌ مِنْ منازلِ السالكينَ ، وجميعُ مقاماتِ الدينِ إنَّما تنتظمُ مِنْ ثلاثةِ أمورِ: معارفُ، وأحوالٌ، وأعمالٌ.

فالمعارفُ هيَ الأصولُ ، وهيَ التي تورثُ الأحوالَ ، والأحوالُ تثمرُ الأعمالُ الأعمالُ المعارفُ كالأعمالُ الأعمالُ كالأعمالُ على الله تعالىٰ . كالثمارِ ، وهاذا مطردٌ في جميع منازلِ السالكينَ إلى اللهِ تعالىٰ .

واسمُ الإيمانِ تارةً يختصُّ بالمعارفِ ، وتارةً يُطلقُ على الكلِّ ؛ كما ذكرناهُ في اختلافِ اسمِ الإيمانِ والإسلامِ في كتابِ قواعدِ العقائدِ ، وكذلكَ الصبرُ لا يتمُّ إلا بمعرفةِ سابقةٍ ، وبحالةٍ قائمةٍ ، فالصبرُ على التحقيقِ عبارةٌ عنها ، والعملُ هو كالثمرةِ يصدرُ عنها ، ولا يُعرفُ هاذا إلا بمعرفةِ كيفيّةِ الترتيبِ بينَ الملائكةِ والإنسِ والبهائمِ ؛ فإنَّ الصبرَ خاصِّيَّةُ الإنسِ ، ولا يُتصورُ ذلكَ في البهائمِ والملائكةِ ؛ أمَّا في البهائمِ . فلنقصانِها ، وأمَّا في الملائكةِ . فلكمالِها .

وبيانُهُ: أنَّ البهائمَ سُلِّطَتْ عليها الشهواتُ ، وصارَتْ مسخَّرةً لها ، فلا باعثَ لها على الحركةِ والسكونِ إلا الشهوةُ ، وليسَ فيها قوَّةٌ تصادمُ الشهوةَ وتردُّها عنْ مقتضاها حتَّىٰ يُسمَّىٰ ثباتُ تلكَ القوَّةِ في مقابلةِ مقتضى الشهوةِ صبراً .

وأمَّا الملائكةُ عليهمُ السلامُ. . فإنَّهُمْ جُرِّدوا للشوقِ إلى الحضرةِ الربوبيةِ ، والابتهاجِ بدرجةِ القرْبِ منها ، ولمْ تُسلَّطْ عليهِمْ شهوةٌ صارفةٌ صادّةٌ عنها حتَّىٰ تحتاجَ إلىٰ مصادمةِ ما يصرفُها عنْ حضرةِ الجلالِ بجندِ آخرَ يغلبُ الصوارفَ .

وأمَّا الإنسانُ.. فإنَّهُ خُلِقَ في ابتداءِ الصبّا ناقصاً مثلَ البهيمةِ ، لمْ يُخلقُ فيهِ إلا شهوةُ الغذاءِ الذي هوَ محتاجٌ إليهِ ، ثمَّ تظهرُ فيهِ شهوةُ اللعبِ والزينةِ ، ثمَّ شهوةُ النكاحِ على الترتيبِ(۱) ، وليسَ لهُ قوَّةُ الصبرِ ألبتةَ ؛ إذِ الصبرُ عبارةٌ عنْ ثباتِ جندٍ في مقابلةِ جندٍ آخرَ قامَ القتالُ بينَهُما لتضادِ مقتضياتِهِما ومطالبهِما ، وليسَ في الصبيِّ إلا جندُ الهوىٰ كما في البهائم .

ولكنَّ الله تعالىٰ بفضلِهِ وسعةِ جودِهِ أكرمَ بني آدمَ ، ورفعَ درجتهُمْ عنْ درجةِ البهائمِ ، فوكلَ بهِ عندَ كمالِ شخصِهِ بمقاربةِ البلوغِ ملكينِ ؛ أحدُهُما يهديهِ ، والآخرُ يقوِّيهِ ، فتميَّزَ بمعونةِ الملكينِ عنِ البهائمِ ، واختُصَّ بصفتينِ ؛ إحداهُما معرفةُ اللهِ تعالىٰ ومعرفةُ رسولِهِ ، ومعرفةُ المصالحِ المتعلِّقةِ بالعواقبِ ، وكلُّ ذلكَ حاصلٌ مِنَ الملكِ الذي إليهِ الهدايةُ والتعريفُ ، فالبهيمةُ لا معرفة لها ولا هدايةَ إلىٰ مصلحةِ العواقبِ ، بلُ إلىٰ مقتضیٰ شهوتِها في الحالِ فقطْ ، فلذلكَ لا تطلبُ إلا اللذيذَ ، فأمًا الدواءُ النافعُ مع كونِهِ مضراً في الحالِ . فلا تطلبُهُ ولا تعرفُهُ .

 <sup>(</sup>١) إلىٰ أن يظهر فيه الرغبة في طلب الكمال ، والنظر للعاقبة ، وعصيان مقتضىٰ تلك الشهوات . « إتحاف » ( ٩/٩ ) .

فصارَ الإنسانُ بنورِ الهداية يعرفُ أنَّ اتباعَ الشهواتِ لهُ مغبَّاتٌ مكروهةٌ في العاقبةِ ، ولكنْ لمْ تكنْ هاذهِ الهدايةُ كافيةٌ ما لمْ تكنْ لهُ قدرةٌ علىٰ ترْكِ ما هوَ مضرٌ ، فكمْ مِنْ مضرٌ يعرفهُ الإنسانُ - كالمرضِ النازلِ بهِ مثلاً - ولكنْ لا قدرة لهُ علىٰ دفعهِ ، فافتقرَ إلىٰ قدرةٍ وقوَّةٍ يدفعُ بها في نحرِ الشهواتِ فيجاهدُها بتلكَ القوَّةِ حتَّىٰ يقطعَ عداوتها عنْ نفسِهِ ، فوكلَ اللهُ تعالىٰ بهِ ملكا آخرَ يسدِّدُهُ ويؤيِّدُهُ ويقوِّيهِ بجنودٍ لمْ ترَوها ، وأمرَ هاذا الجندَ بقتالِ جندِ الشهوةِ ، فتارةً يضعفُ هاذا الجندُ ، وتارةً يقوىٰ ، وذلكَ بحسبِ إمدادِ اللهِ تعالىٰ عبده فلنسم هاذه المجندُ ، وتارةً يقوىٰ ، وذلكَ بحسبِ إمدادِ اللهِ تعالىٰ عبده فلنسم هاذهِ الصفة التي بها فارق الإنسانُ البهائم في قمعِ الشهواتِ وقهرِها : باعثَ الهوىٰ .

وليُفهمْ أنَّ القتالَ قائمٌ بينَ باعثِ الدينِ وباعثِ الهوى ، والحربُ بينَهُما سجالٌ ، ومعركةُ هاذا القتالِ قلبُ العبدِ ، ومددُ باعثِ الدينِ مِنَ الملائكةِ الناصرينَ لحزبِ اللهِ تعالىٰ ، ومددُ باعثِ الشهوةِ مِنَ الشياطينِ الناصرينَ لاعداءِ اللهِ تعالىٰ ، ومددُ باعثِ الشهوةِ مِنَ الشياطينِ الناصرينَ لأعداءِ اللهِ تعالىٰ ، فالصبرُ : عبارةٌ عنْ ثباتِ باعثِ الدينِ في مقابلةِ باعثِ الشهوةِ ، فإنْ ثبتَ حتَّىٰ قهرَهُ واستمرَّ علىٰ مخالفةِ الشهوةِ . . فقدْ نصرَ الشهوةِ . . فقدْ نصرَ

<sup>(</sup>۱) ومعرفة هذا من الإيمان بالله تعالى ، وهو تصديق الله تعالى فيما أخبر به من عداوة النفس والشيطان والشهوات للعقل والمعرفة والملك الملهم للخير ، وأن الشهوات والنفس من حزب الشيطان ، والمعرفة والعقل والملائكة من جند الله وحزبه ، وهذا الإيمان واجب لا يستغني عنه سالك لطريق الله تعالىٰ . « إتحاف » ( ٩/٩ ) .

حزبَ اللهِ والتحقَ بالصابرينَ ، وإنْ تخاذلَ وضعفَ حتَّىٰ غلبَتِ الشهوةُ ولمْ يصبرْ في دفعِها. . التحقَ بأتباعِ الشياطينِ .

فإذاً ؛ تركُ الأفعالِ المشتهاة عملٌ يثمرُهُ حالٌ يُسمَّى الصبرَ ، وهو ثباتُ باعثِ الدينِ الذي هو في مقابلةِ باعثِ الشهوةِ ، وثباتُ باعثِ الدينِ حالٌ تثمرُها المعرفةُ بعداوةِ الشهواتِ ومضادَّتِها لأسبابِ السعاداتِ في الدنيا والآخرةِ ، فإذا قويَ يقينهُ \_ أعني المعرفة التي تُسمَّىٰ إيماناً وهو اليقينُ بكونِ الشهوةِ عدواً قاطعاً لطريقِ اللهِ تعالىٰ . قويَ ثباتُ باعثِ الدينِ ، وإذا قويَ ثباتُ باعثِ الدينِ المفادِّ للشهوةِ الشهوةِ ، فلا يتمُّ تركُ الشهوةِ الإ بقوَّةِ المعرفةِ والإيمانِ تقبِّحُ معبَّةَ الشهواتِ وسوءَ عاقبتِها ، وهاذان الملكانِ هما المتكفلانِ بهاذينِ المخدينِ بإذنِ اللهِ تعالىٰ وتسخيرِهِ إيَّاهُما ، وهما مِنَ الكرامِ الكاتبينَ ، وهما الملكانِ الموكلانِ بكلِّ شخصِ مِنَ الآدميينَ .

وإذا عرفتَ أنَّ رتبةَ الملكِ الهادي أعلى مِنْ رتبةِ الملكِ المقوِّي . لمْ يخفَ عليكَ أنَّ جانبَ اليمينِ الذي هوَ أشرفُ الجانبينِ مِنْ جنبتي الدَّسْتِ ينبغي أنْ يكونَ مسلماً لهُ(١) ، فهوَ إذاً صاحبُ اليمينِ ، والآخرُ صاحبُ الشمالِ .

<sup>(</sup>١) الدَّسْت : لفظة فارسية ، لها معان عديدة ، أشهرها اليد ، ويطلق على المجلس الذي يتصدره الكبراء .

وللعبدِ طورانِ في الغفلةِ والفكرِ ، وفي الاسترسالِ والمجاهدةِ ، فهوَ بالغفلةِ معرضٌ عنْ صاحبِ اليمينِ ومسيءٌ إليهِ ، فيكتبُ إعراضَهُ سيئةً ، وبالفكرِ مقبلٌ عليهِ ليستفيدَ منهُ الهداية ، فهوَ بهِ محسنٌ ، فيكتبُ إقبالَهُ لهُ حسنةً ، وكذا بالاسترسالِ هوَ معرضٌ عنْ صاحبِ الشمالِ تاركُ للاستمدادِ منهُ ، فهوَ بهِ مسيءٌ إليهِ ، فيثبتُ عليهِ سيئةً ، وبالمجاهدةِ مستمدٌ مِنْ جنودِهِ ، فيثبتُ لهُ بهِ حسنةً .

وإنّما ثبتَتْ هاذهِ الحسناتُ والسيئاتُ بإثباتِهِما ، فلذلكَ سُمّيا كراماً كاتبينَ ، أمّا (الكرامَ). فلانتفاعِ العبدِ بكرمِهِما ، ولأنّ الملائكة كلّهُمْ كرامٌ بررةٌ ، وأمّا (الكاتبينَ). فلإثباتِهِما الحسناتِ والسيئاتِ ، وإنّما يكتبانِ في صحائفَ مطويّةٍ في سرِّ القلبِ ومطويةٍ عنْ سرِّ القلبِ ؛ حتّى لا يُطلع عليهِ في هاذا العالمِ ، فإنّهُما وكتبتهُما وخطّهُما وصحائفهُما وجملةً ما يتعلّقُ بهِما مِنْ جملةِ عالم الغيبِ والملكوتِ ، لا مِنْ عالمِ الشهادةِ ، وكلُّ شيءٍ مِنْ عالم الملكوتِ لا تدركُهُ الأبصارُ في هاذا العالم (١) .

ثمَّ تُنشرُ هاذهِ الصحائفُ المطويَّةُ عنهُ مرَّتينِ ؛ مرَّةً في القيامةِ الصغرى ، ومرَّةً في القيامةِ الصغرى ، وأعني بالقيامةِ الصغرى : حالةَ الموتِ ؛ إذْ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مَنْ ماتَ . . فقدْ قامَتْ قيامتُهُ »(٢) ، وفي هاذهِ

<sup>(</sup>١) والعبارة في (ج): (وسرُّ عالم الملكوت لا تدركه الأبصار في هنذا العالم).

 <sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي الدنيا في « ذكر الموت » والديلمي في « مسند الفردوس » ( ۱۱۱۷ ) من
 حديث أنس رضي الله عنه .

القيامةِ يكونُ العبدُ وحدَهُ ، وعندَها يُقالُ : ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقْنَكُمُ القيامةِ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ ، وفيها يُقال : ﴿ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ ، أمّا في القيامةِ الكبرى الجامعةِ لكافةِ الخلقِ . فلا يكونُ وحدَهُ ، بلْ ربّما يُحاسبُ على ملأ مِنَ الخلقِ ، وفيها يُساقُ المتقونَ إلى الجنّةِ والمجرمونَ إلى النارِ زمراً لا آحاداً .

والهولُ الأوَّلُ هوَ هولُ القيامةِ الصغرى ، ولجميعِ أهوالِ القيامةِ الكبرى نظيرٌ في القيامةِ الصغرى ؛ مثلُ زلزلةِ الأرضِ مثلاً ، فإنَّ أرضَكَ الخاصَّة بكَ تزلزلُ في الموتِ ؛ فإنَّكَ تعلمُ أنَّ الزلزلةَ إذا نزلَتْ ببلدةٍ . صدقَ أنْ يُقالَ : (قدْ زُلزلَتْ أرضُهُمْ ) وإنْ لمْ تُزلزلِ البلادُ المحيطةُ بها ، بلْ لوْ زُلزلَ مسكنُ الإنسانِ ودارُهُ . . فقدْ حصلَتِ الزلزلةُ في حقِّهِ ؛ لأنَّهُ إنَّما يتضرَّرُ عندَ زلزلةِ جميعِ الأرضِ بزلزلةِ مسكنِهِ لا بزلزلةِ مسكنِ غيرِهِ ، فحصَّتُهُ مِنَ الزلزلةِ قدْ توفَّرَتْ مِنْ غيرِ نقصانٍ .

واعلمْ : أنَّكَ أرضيٌّ مخلوقٌ مِنَ الترابِ ، وحظُّكَ الخاصُّ مِنَ الترابِ

وروئ أبو نعيم في « الحلية » ( ٥/ ٣٢٥ ) عن ابن بشار السلمي قال : خطب عمر الناس فقال : أيها الناس ؛ لا يبعدن عليكم ولا يطولن يوم القيامة ؛ فإنه من وافته منيته . . فقد قامت عليه قيامته .

وروى الدولابي في « الكنىٰ » ( ٨٩/٢ ) عن أبي قيس عبد الرحمان بن ثروان قال : صلىٰ علقمة علىٰ جنازة فقال : (أما هاذا. . فقد قامت قيامته ) ، ومن حديثه عن زياد بن علاقة قال : سمعت المغيرة بن شعبة يقول : (يقولون : القيامة القيامة ، وإنما قيامة أحدكم موته ) .

کتاب الصبر والشکر

بدنُكَ فقطْ ، فأمَّا بدنُ غيركَ . . فليسَ بحظُّكَ ، والأرضُ التي أنْتَ جالسٌ عليها بالإضافةِ إلىٰ بدنِكَ ظرفٌ ومكانٌ ، وإنَّما تخافُ مِنْ تزلزلهِ أنْ يتزلزلَ بدنُكَ بسببهِ ، وإلا. . فالهواءُ أبداً متزلزلٌ وأنتَ لا تخشاهُ ؛ إذْ ليسَ يتزلزلُ بِهِ بِدِنْكَ ، فَحَظُّكَ مِنْ زَلْزِلَةِ الأَرْضِ كُلُّهَا زَلْزِلَةً بِدِنِكَ فَقَطْ ، فَهُوَ أَرْضُكَ وترابُكَ الخاصُّ بكَ ، وعظامُكَ جبالُ أرضِكَ ، ورأسُكَ سماءُ أرضِكَ ، وقلبُكَ شمسُ أرضِكَ ، وسمعُكَ وبصرُكَ وسائرُ حواسِّكَ نجومُ سمائِكَ ، ومفيضُ العرقِ مِنْ بدنِكَ بحرُ أرضِكَ ، وشعورُكَ نباتُ أرضِكَ ، وأطرافُكَ أشجارُ أرضِكَ ، وهاكذا إلى جميع أجزائِكَ ، فإذا انهدمَ بالموتِ أركانُ بدنِكَ. . فقدْ زُلزلتِ الأرضُ زلزالَها ، فإذا انفصلَتِ العظامُ مِنَ اللحوم . . فقدْ حُملَتِ الأرضُ والجبالُ فدُكتا دكَّةً واحدةً ، فإذا رَمَّتِ العظامُ.. فقدْ نُسفَتِ الجبالُ نسفاً ، فإذا أظلمَ قلبُكَ عندَ الموتِ. . فقدْ كُورَتِ الشمسُ تكويراً ، فإذا بطلَ سمعُكَ وبصرُكَ وسائرُ حواسِّكَ. . فقدِ انكدرتِ النجومُ انكداراً ، فإذا انشقَّ دماغُكَ . . فقدِ انشقَّتِ السماءُ انشقاقاً ، فإذا انفجرَ مِنْ هول الموتِ عرقُ جبينكَ. . فقدْ فُجِّرَتِ البحارُ تفجيراً ، فإذا التفَّتْ إحدىٰ ساقيكَ بالأخرىٰ وهما مطيَّتاكَ.. فقدْ عُطِّلَتِ العشارُ تعطيلاً ، فإذا فارقَتِ الروحُ الجسدَ. . فقدْ حُملَتِ الأرضُ فمُدَّتْ حتَّىٰ أَلقَتْ ما فيها وتخلَّتْ .

ولستُ أطوِّلُ بموازنةِ جميعِ الأحوالِ والأهوالِ ، ولكنِّي أقولُ : بمجرَّدِ الموتِ تقومُ عليكَ هاذهِ القيامةُ الصغرىٰ ، ولا يفوتكَ مِنَ القيامةِ الكبرىٰ شيءٌ ممَّا يخصُّكَ ، بلُ ما يخصُّ غيرَكَ ، فإنَّ بقاءَ الكواكبِ في حقِّ غيرِكَ

ماذا ينفعُكَ وقدِ انتثرَتْ حواسُّكَ التي بها تنتفعُ بالنظرِ إلى الكواكبِ ، والأعمىٰ يستوي عندَهُ الليلُ والنهارُ ، وكسوفُ الشمسِ وانجلاؤُها ؛ لأنَّها قدْ كسفَتْ في حقَّه دفعة واحدة ، وهوَ حصتُهُ منها ، فالانجلاءُ بعدَ ذلكَ حصَّةُ غيرِهِ ، ومَنِ انشقَّ رأسُهُ . . فقدِ انشقَّتْ سماؤُهُ ؛ إذِ السماءُ عبارةٌ عمَّا يلي جهةَ الرأسِ ، فمَنْ لا رأسَ لهُ لا سماءَ لهُ ، فمِنْ أينَ ينفعُهُ بقاءُ السماءِ لغيرِهِ ؟!

فهاذه هي القيامةُ الصغرى ، والخوفُ بعدُ أسفلَ ، والهولُ بعدُ مدَّخرٌ ، وذلكَ إذا جاءَتِ الطامَّةُ الكبرى ، وارتفعَ الخصوصُ ، وبطلَتِ السماواتُ والأرضُ ، ونُسفَتِ الجبالُ ، وتمَّتِ الأهوالُ .

واعلم : أنَّ هاذهِ الصغرى وإنْ طوَّلنا في وصفِها فإنَّا لمْ نذكرْ عُشْرَ عَشِيرِ أوصافِها ، وهي بالنسبةِ إلى القيامةِ الكبرىٰ كالولادةِ الصغرىٰ بالنسبةِ إلى الولادةِ الكبرىٰ ، فإنَّ للإنسانِ ولادتينِ ؛ إحداهُما الخروجُ مِنَ الصلبِ الولادةِ الكبرىٰ ، فإنَّ للإنسانِ ولادتينِ ؛ إحداهُما الخروجُ مِنَ الصلبِ والترائبِ إلىٰ مستودعِ الأرحامِ ، فهوَ في الرحمِ في قرارٍ مكينِ إلىٰ قدرٍ معلومٍ ، ولهُ في سلوكِهِ إلى الكمالِ منازلُ وأطوارٌ ؛ مِنْ نطفةٍ ، وعلقةٍ ، ومضغةٍ ، وغيرِها ، إلىٰ أنْ يخرجَ مِنْ مضيقِ الرحمِ إلىٰ فضاءِ العالمِ ، فنسبةُ عمومِ القيامةِ الكبرىٰ إلىٰ خصوصِ القيامةِ الصغرىٰ كنسبةِ سَعةِ فضاءِ العالمِ الماليٰ سعةِ فضاءِ الرحمِ ، ونسبةُ سعةِ العالمِ الذي يقدمُ عليهِ العبدُ بالموتِ إلىٰ سعةِ فضاءِ الدنيا أيضاً إلى الرحمِ ، بلْ أوسعُ وأعظمُ ، فقسِ الآخرةَ بالأولىٰ ، فما خلقُكُمْ ولا بعثكُمْ إلا كنفسِ واحدةٍ ، وما النشأةُ الثانيةُ إلا علىٰ قياسِ النشأةِ الأولىٰ ، بلْ أعدادُ النشآتِ ليسَتْ محصورةً في الثانيةُ إلا علىٰ قياسِ النشأةِ الأولىٰ ، بلْ أعدادُ النشآتِ ليسَتْ محصورةً في

اثنتينِ ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَنُنشِئَكُمْ فِمَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ .

فالمقرُّ بالقيامتينِ مؤمنٌ بعالمِ الغيبِ والشهادةِ ، وموقنٌ بالمُلْكِ والملكوتِ ، والمقرُّ بالقيامةِ الصغرىٰ دونَ الكبرىٰ ناظرٌ بالعينِ العوراءِ إلىٰ احدِ العالمينِ ، وذلكَ هوَ الجهلُ والضلالُ ، والاقتداءُ بالأعورِ الدجَّالِ ، فما أعظمَ غفلتكَ يا مسكينُ \_ وكلُّنا ذلكَ المسكينُ \_ وبينَ يديكَ هاذهِ الأهوالُ ، فإنْ كنتَ لا تؤمنُ بالقيامةِ الكبرىٰ للجهلِ والضلالِ . . أفلا تكفيكَ دلالةُ القيامةِ الصغرىٰ ؟!

أُوما سمعتَ قولَ سيِّدِ الأنبياءِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «كفي بالموتِ واعظاً » ؟! (١) .

أَوَمَا سَمَعَتَ بَكَرِبِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنَدَ الْمُوتِ حَتَّىٰ قَالَ : « اللهمَّ ؛ هوِّنْ عَلَىٰ محمدِ سكراتِ الموتِ » ؟! (٢) .

<sup>(</sup>۱) رواه القضاعي في « مسند الشهاب » (۱٤۱۰)، والبيهقي في « الشعب » (۱۰۰۷۲).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ( ٩٧٨) ، وابن ماجه ( ١٦٢٣) من حديث عائشة رضي الله عنها قالت : رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو بالموت وعنده قدح فيه ماء وهو يدخل يده في القدح ثم يمسح وجهه بالماء ثم يقول : « اللهم ؛ أعني على غمرات الموت أو سكرات الموت » .

وروى البخاري ( ٤٤٤٦ ) ، والنسائي ( ٦/٤ ) واللفظ له ، عن عائشة رضي الله عنها قالت : ( مات رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنه لبين حاقنتي وذاقنتي ، فلا أكره شدة الموت لأحد بعدما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم ) .

ربع المنجيات

أوَما تستحي مِنِ استبطائِكَ هجومَ الموتِ اقتداءً برعاعِ الغافلينَ الذينَ لا ينظرونَ إلا صيحةً واحدةً تأخذُهُمْ وهُمْ يخصِّمونَ ، فلا يستطيعونَ توصيةً ولا إلى أهلِهِمْ يرجعونَ ، فيأتيهِمُ المرضُ نذيراً مِنَ الموتِ فلا ينزجرونَ ، ويأتيهِمُ المرضُ نذيراً مِنَ الموتِ فلا ينزجرونَ ، ويأتيهِمُ الشيبُ رسولاً منهُ فما يعتبرونَ ؟!

فيا حسرةً على العبادِ ، ما يأتيهِمْ مِنْ رسولٍ إلا كانوا بهِ يستهزئونَ ، أفيظنُّونَ أنَّهُمْ في الدنيا خالدونَ ؟!

> أُولَمْ يرَواكمْ أهلكنا قبلَهُمْ مِنَ القرونِ أَنَّهُمْ إليهِمْ لا يرجعونَ ؟! أَمْ يحسبونَ أَنَّ الموتى سافروا مِنْ عندِهِمْ فهمْ معدومونَ ؟!

كلا ، إِنْ كُلُّ لَمَّا جميعٌ لدينا محضرونَ ، ولكنْ ما تأتيهِمْ مِنْ آيةٍ مِنْ آياتِ رَبِّهِمْ إِلا كانوا عنها معرضينَ ، وذلكَ لأنَّا جعلنا مِنْ بينِ أيديهِمْ سدّاً ومِنْ خلفِهِمْ سدّاً ، فأغشيناهُمْ فهُمْ لا يبصرونَ ، وسواءٌ عليهِمْ أأنذرتَهُمْ أمْ لمْ تنذرْهُمْ لا يؤمنونَ .

ولنرجع ْ إلى الغرضِ ، فإنَّ هـٰذهِ تلويحاتُ تشيرُ إلىٰ أمورِ هيَ أعلىٰ مِنْ علوم المعاملةِ ، فنقولُ :

قدْ ظهرَ أنَّ الصبرَ عبارةٌ عنْ ثباتِ باعثِ الدينِ في مقاومةِ باعثِ الهوى ، وهاذهِ المقاومةُ مِنْ خاصَّةِ الآدميينَ ؛ لما وُكِلَ بهِمْ مِنَ الكرامِ الكاتبينَ ، ولا يكتبانِ شيئاً على الصبيانِ والمجانينِ ؛ إذْ قدْ ذكرنا أنَّ الحسنةَ في الإقبالِ على الاستفادةِ منهما ، والسيئة في الإعراضِ عنهما ، وما للصبيانِ

والمجانينِ سبيلٌ إلى الاستفادةِ ، فلا يُتصوَّرُ منهما إقبالٌ وإعراضٌ ، وهما لا يكتبانِ إلا الإقبالَ والإعراضَ مِنَ القادرينَ على الإقبالِ والإعراضِ .

ولعمري ؛ إنَّهُ قدْ تظهرُ مبادي إشراقِ نورِ الهدايةِ عندَ سنِّ التمييزِ ، وتنمو على التدريج إلى سنِّ البلوغ ؛ كما يبدو نورُ الصبح إلى أنْ يطلعَ قرصُ الشمس ، ولكنُّها هدايةٌ قاصرةٌ لا ترشدُ إلىٰ مضارِّ الآخرةِ ، بلْ إلىٰ مضارِّ الدنيا ، فلذلكَ يُضربُ علىٰ تركِ الصلواتِ ناجزاً ولا يُعاقبُ في الآخرةِ ، ولا يُكتبُ عليهِ مِنَ الصحائفِ ما يُنشرُ في الآخرةِ ، بلُ على القيِّم العدْلِ ، والوليِّ البرِّ الشفيقِ ، إنْ كانَ مِنَ الأبرارِ ، وكانَ على سمتِ الكرام البررةِ الأخيارِ.. أَنْ يَكتبَ على الصبيِّ سيئتَهُ وحسنتَهُ على صحيفةِ قلبهِ ، فيكتبُهُ عليهِ بالحفظِ ، ثمَّ ينشرُهُ عليهِ بالتعريفِ ، ثمَّ يعذُّبُهُ عليهِ بالضرب ، فكلُّ وليِّ هـٰذا سـمتُهُ في حقِّ الصبيِّ فقدْ ورثَ أخلاقَ الملائكةِ ، واستعملُها في حقِّ الصبيِّ ، فينالُ بها درجةَ القرْبِ مِنْ ربِّ العالمينَ كما نالَتْهُ الملائكةُ ، فيكونُ معَ النبيِّينَ والمقرَّبينَ والصدِّيقينَ ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أنا وكافلُ اليتيم كهاتينِ في الجنَّةِ » وأشارَ إلى إصبعيهِ الكريمتين صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ (١) .

※ ※ ※

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٥٣٠٤ ) ، والترمذي ( ١٩١٨ ) بنحوه .

ربع المنجيات مردون موده مردوم الصبر الصبر المسبر ا

# بيان كون الضبرنصف لإنميان

اعلم : أنَّ الإيمانَ تارةً يختصُّ في إطلاقِهِ بالتصديقاتِ بأصولِ الدينِ ، وتارةً يُطلقُ عليهما جميعاً .

وللمعارفِ أبوابٌ ، وللأعمالِ أبوابٌ ، ولاشتمالِ لفظِ الإيمانِ على جميعِها كانَ الإيمانُ نيّفاً وسبعينَ باباً ، واختلافُ هاذهِ الإطلاقاتِ ذكرناهُ في كتابِ قواعدِ العقائدِ مِنْ ربعِ العباداتِ ، ولكنَّ الصبرَ نصفُ الإيمانِ باعتبارينِ ، وعلىٰ مقتضىٰ إطلاقينِ :

أحدُهُما: أنْ يُطلقَ على التصديقاتِ والأعمالِ جميعاً ، فيكونَ للإيمانِ ركنانِ : أحدُهُما اليقينُ ، والآخرُ الصبرُ ، والمرادُ باليقينِ : المعارفُ القطعيَّةُ الحاصلةُ بهدايةِ اللهِ تعالىٰ عبدَهُ إلىٰ أصولِ الدينِ ، والمرادُ بالصبرِ : العملُ بمقتضى اليقينِ ؛ إذِ اليقينُ يعرِّفُهُ أنَّ المعصيةَ ضارَّةٌ ، والطاعةَ نافعةٌ ، ولا يمكنُ تركُ المعصيةِ والمواظبةُ على الطاعةِ إلا بالصبرِ ، وهوَ استعمالُ باعثِ الدينِ في قهرِ باعثِ الهوىٰ والكسلِ ، فيكونُ الصبرُ نصفَ الإيمانِ بهانذا الاعتبار .

ولهاذا جمع رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بينَهُما فقالَ : « مِنْ أقلِّ ما أُوتيتُمُ اليقينُ وعزيمةُ الصبرِ . . . » الحديثَ إلىٰ آخرِهِ (١) .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١٩٤/١ ) .

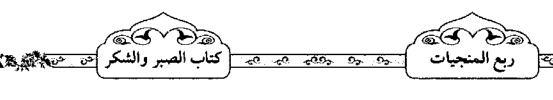
الاعتبارُ الثاني: أنْ يُطلقُ على الأحوالِ المثمرةِ للأعمالِ لاعلى المعارفِ، وعندَ ذلكَ ينقسمُ جميعُ ما يلاقيهِ العبدُ إلى ما ينفعُهُ في الدنيا والآخرةِ أنْ يضرُّهُ فيهما ، ولهُ بالإضافةِ إلى ما يضرُّهُ حالُ الصبرِ ، وبالإضافةِ إلى ما يضرُّهُ حالُ الصبرِ ، وبالإضافةِ إلى ما ينفعُهُ حالُ الشكرِ ، فيكونُ الشكرُ أحدَ شطريِ الإيمانِ بهاذا الاعتبارِ اللهُ عنها كما كانَ اليقينُ أحدَ الشطرينِ بالاعتبارِ الأوَّلِ .

وبهاذا النظرِ قالَ ابنُ مسعودٍ رضيَ اللهُ عنهُ: ( الإيمانُ نصفانِ : نصفٌ صبرٌ ، ونصفٌ شكرٌ ) ، وقدْ يُرفعُ أيضاً إلىٰ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ (١) .

ولمَّا كانَ الصبرُ صبراً عنْ بواعثِ الهوىٰ بثباتِ باعثِ الدينِ ، وكانَ باعثُ الهوىٰ قسمينِ ؛ باعثٌ مِنْ جهةِ الشهوةِ ، وباعثٌ مِنْ جهةِ الغضبِ ، فالشهوةُ لطلبِ اللذيذِ ، والغضبُ للهربِ مِنَ المؤلمِ ، وكانَ الصومُ صبراً عنْ مقتضى الشهوةِ فقطْ ، وهي شهوةُ البطنِ والفرْجِ دونَ مقتضى الغضبِ . قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بهاذا الاعتبارِ : « الصومُ نصفُ الصبرِ »(٢) ؛ لأنَّ كمالَ الصبرِ بالصبرِ عنْ دواعي الشهوةِ ودواعي الغضبِ جميعاً ، فيكونُ الصومُ بهاذا الاعتبارِ ربعَ الإيمانِ .

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في « الكبير » ( ٩/ ١٠٤ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ( ٣٥١٩ ) ، وابن ماجه ( ١٧٤٥ ) .



فهكذا ينبغي أنْ تفهمَ تقديراتِ الشرعِ بحدودِ الأعمالِ والأحوالِ ونسبتِها إلى الإيمانِ ، والأصلُ فيهِ : أنْ تعرف كثرة أبوابِ الإيمانِ ، وأنَّ اسمَ الإيمانِ يُطلقُ على وجوهِ مختلفةٍ .

\* \* \*

**777** 

# بيان لأسب مي اتني نتحبة دللصبر ما لإضافهٔ إلى ماعنه الصبر

اعلم : أنَّ الصبرَ ضربانِ :

أحدهما: ضربٌ بدنيٌ ؛ كتحمُّلِ المشاقِّ بالبدنِ والثباتِ عليها ، وهوَ إمَّا بالفعلِ ؛ كتعاطي الأعمالِ الشاقَّةِ إمَّا مِنَ العباداتِ أوْ مِنْ غيرِها ، وإمَّا بالاحتمالِ ؛ كالصبرِ على الضربِ الشديدِ والمرضِ العظيمِ والجراحاتِ الهائلةِ ، وذلكَ قدْ يكونُ محموداً إذا وافقَ الشرعَ .

ولكنَّ المحمودَ التامَّ هوَ :

الضربُ الآخرُ: وهوَ الصبرُ النفسيُّ عنْ مشتهياتِ الطبعِ ومقتضياتِ الهوىٰ .

ثمَّ هـٰذا الضربُ إِنْ كَانَ صبراً عَنْ شهوةِ البطنِ والفرجِ.. سُمِّيَ عَفَةً ، وإِنْ كَانَ عِنِ احتمالِ مكروهٍ.. اختلفَتْ أساميهِ عندَ الناسِ باختلافِ المكروهِ الذي عليهِ الصبرُ .

فإنْ كانَ في مصيبةٍ.. اقتصرَ على اسمِ الصبرِ ، وتضادُّهُ حالةٌ تُسمَّى المجزعَ والهلعَ ؛ وهوَ إطلاقُ داعي الهوى ليسترسلَ في رفعِ الصوتِ وضربِ الخدودِ وشقِّ الجيوبِ وغيرِها .

وإنْ كانَ في احتمالِ الغنيٰ. . شُمِّيَ ضبطَ النفسِ ، وتضادُّهُ حالةٌ تُسمَّى البطرَ .

وإنْ كَانَ في حربِ ومقاتلةٍ. . سُمِّيَ شجاعةً ، ويضادُّهُ الجبنُ . وإنْ كَانَ في كظم الغيظِ والغضبِ سُمِّيَ حلماً ، ويضادُّهُ التذمُّرُ .

وإنْ كانَ في نائبةٍ مِنْ نوائبِ الزمانِ مضجرةٍ.. سُمِّيَ سعةَ الصدرِ ، ويضادُّهُ الضجرُ والتبرُّمُ وضيقُ الصدرِ .

وإنْ كانَ في إخفاءِ كلامٍ. . سُمِّي كتمانَ السرِّ ، وسُمِّي صاحبُهُ كَتُوماً . وإنْ كانَ عنْ فضولِ العيشِ . . سُمِّيَ زهداً ، ويضادُّهُ الحرصُ .

وإنْ كانَ صبراً علىٰ قدْرٍ يسيرٍ مِنَ الحظوظِ.. سُمِّي قناعة ، ويضادُّهُ الشرهُ .

فأكثرُ أخلاقِ الإيمانِ داخلٌ في الصبرِ ، ولذلكَ لمَّا سُئِلَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ مرَّةً عنِ الإيمانِ.. قالَ : « هوَ الصبرُ »(١) ؛ لأنَّهُ أكثرُ أعمالِهِ وأعزُها ؛ كما قالَ : « الحجُّ عرفةُ »(٢) .

وقد جمع الله تعالى أقسام ذلك وسمَّى الكلّ صبراً ، فقالَ تعالى : ﴿ وَالصَّدِينِ فِي ٱلْمَأْسَاءِ ﴾ أي : المصيبة ، ﴿ وَالضَّرْآءِ ﴾ أي : الفقر ، ﴿ وَجِينَ الْمَأْسَاءِ ﴾ أي : المحاربة ، ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۖ وَأُولَتِهَكَ هُمُ ٱلمُنْقُونَ ﴾ .

فإذاً ؛ هـُـذهِ أقسامُ الصبرِ باختلافِ متعلَّقاتِها ، ومَنْ يأخذُ المعانيَ مِنَ

<sup>(</sup>١) رواه أبو يعليٰ في « مسنده » ( ١٨٥٤ ) ، والطبراني في « مكارم الأخلاق » ( ٣١ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داوود ( ١٩٤٩ ) ، والترمذي ( ٨٨٩ ) ، والنسائي ( ٢٥٦ ) .

الأسامي يظنُّ أنَّ هاذهِ أحوالٌ مختلفةٌ في ذواتِها وحقائقِها مِنْ حيثُ رأى الأسامي مختلفة ، والذي يسلكُ الطريق المستقيم وينظرُ بنورِ اللهِ . يلحظُ الأسامي وينظرُ بنورِ اللهِ . يلحظُ المعاني أوَّلاً ، فيطلعُ على حقائقِها ، ثمَّ يلاحظُ الأسامي وفي فإنَّها وُضعَتْ دلالةً على المعاني ، فالمعاني هي الأصولُ ، والألفاظُ هي التوابعُ ، ومَنْ يطلبُ الأصولَ مِنَ التوابع . . لا بدَّ وأنْ يزلَّ ، وإلى الفريقينِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُرِكِبًا عَلَى وَجَهِمِ اللهِ اللهِ الذهِ الانعكاساتِ ، نسالُ اللهَ حسنَ التوفيق بكرمِهِ ولطفهِ .

\* \* \*

7**7.** 50.03

ربع المنجيات

هر معرف معرف معرف المستر والشكر والش

# بيان نفن الصبر تجسب خثلاف لفوة والضعف

اعلم : أنَّ باعثَ الدينِ بالإضافةِ إلى باعثِ الهوى لهُ ثلاثةُ أحوالٍ :

أحدُها : أنْ يقهرَ داعيَ الهوى فلا تبقىٰ له قوَّةُ المنازعةِ :

ويتوصَّلُ إليهِ بدوامِ الصبرِ ، وعندَ هاذا يقالُ : ( مَنْ صبرَ . ظفرَ ) ، والواصلونَ إلى هاذهِ الرتبةِ همُ الأقلُّونَ ، فلا جرمَ همُ الصدِّيقونَ المقرَّبونَ ، الذينَ قالوا : ( ربُّنا اللهُ ) ثمَّ استقاموا ، فهؤلاءِ لازموا الطريقَ المستقيمَ ، واستوَوا على الصراطِ القويمِ ، واطمأنَّتْ نفوسُهُمْ على مقتضى بواعثِ الدينِ ، وإيَّاهُمْ ينادي المنادي : ﴿ يَكَأَيَّهُا ٱلنَّفْسُ ٱلمُطْمَيِنَةُ ﴿ الرَّحِينَ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً اللهِ مَنْ عَلَى مَنْ مَنْ اللهِ وَالْحَبْ مَنْ اللهِ وَالْحَبْ اللهِ وَالْحَبْ اللهِ وَالْحَبْ اللهُ اللهِ وَاللهِ وَالْحَبْ اللهِ وَالْحَبْ اللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَالْحَبْ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَلِي اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَيْ اللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّه

### الحالةُ الثانيةُ : أَنْ تغلبَ دواعي الهوى وتسقط بالكليَّةِ منازعة باعثِ الدين :

فيسلِمُ نفسَهُ إلى جندِ الشياطينِ ، ولا يجاهدُ ليأسِهِ منَ المجاهدةِ ، وهؤلاءِ همُ الغافلونَ ، وهمُ الأكثرونَ ، وهمُ الذينَ استرقَّتُهُمْ شهواتُهُمْ ، وغلبَتْ عليهِمْ شِقْوتُهُمْ ، فحكَّموا أعداءَ اللهِ في قلوبِهِمُ التي هيَ سرِّ مِنْ أسرارِ اللهِ تعالىٰ ، وأمرٌ مِنْ أمورِ اللهِ ، وإليهِمُ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَلَوْ شِيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَهِ ا وَلَكِنَ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَنَ جَهَنَمَ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ ، وهؤلاءِ همُ الذينَ اشترَوُا الحياة الدنيا بالآخرةِ ، والنَاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ ، وهؤلاءِ همُ الذينَ اشترَوُا الحياة الدنيا بالآخرةِ ،

فخسرَتْ صفقتُهُمْ ، وقيلَ لمَنْ قصدَ إرشادَهُمْ : ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَوْ يُرِدُ إِلَا ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ فَالِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ .

وهاذهِ الحالةُ علامتُها اليأسُ والقنوطُ والغرورُ بالأمانيِّ ، وهوَ غايةُ الحمقِ ، كما قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الكيِّسُ مَنْ دانَ نفسَهُ وعملَ لما بعدَ الموتِ ، والأحمقُ مَنْ أتبعَ نفسَهُ هواها وتمنَّىٰ على اللهِ »(١) .

وصاحبُ هـُـذهِ الحالةِ إذا وُعِظَ. قالَ : (أنا مشتاقٌ إلى التوبةِ ، ولكنَّها قَدْ تعذَّرَتُ عليَّ ، فلستُ أطمعُ فيها) ، أوْ لمْ يكنْ مشتاقاً إلى التوبةِ ، ولكنْ قالَ : (إنَّ الله عَفورٌ رحيمٌ كريمٌ ، فلا حاجة بهِ إلىٰ توبتي) .

وهاذا المسكينُ قدْ صار عقلُهُ رقيقاً لشهوتِهِ ، فلا يستعملُ عقلَهُ إلا في استنباطِ دقائقِ الحيلِ التي بها يتوصَّلُ إلىٰ قضاءِ شهوتِهِ ، فقدْ صارَ عقلُهُ في يدِ شهواتِهِ كمسلمِ أسيرِ في أيدي الكفارِ ، فهُمْ يَستَسْخِرُونَهُ في رعايةِ الخنازيرِ ، وحفظِ الخمورِ وحملِها ، ومحلَّهُ عندَ اللهِ تعالىٰ محلُّ مَنْ يقهرُ مسلماً ويسلمُهُ إلى الكفارِ ويجعلُهُ أسيراً عندَهُمْ ؛ لأنَّ تفاحشَ جنايتِهِ سببهُ أنَّهُ سخَرَ ما كانَ حقَّهُ ألا يستسخرَهُ (٢) وسلَّطَ ما حقُّهُ أنْ يُسلَّطَ عليهِ ، وإنَّما

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲٤٥٩)، وابن ماجه (٢٢٦٠)، وفيهما: «العاجز» بدل «الأحمق»، وورد لفظ (الأحمق) عند ابن سلام في «غريب الحديث» (٣/ ١٣٤)، دان نفسه: جعلها منقادة مطيعة لربها تعالى، وتمنّى على الله: فهو مع تقصيره في طاعة الله واتباع الشهوات. لا يعتذر ولا يرجع، بل يتمنى على الله العفو والجنة مع الإصرار وترك التوبة والاستغفار. انظر «الإتحاف» (٤٤/٧).

<sup>(</sup>٢) في النسخ : (أن يستسخر) بدل (ألا يستسخره) ، والمثبت من نسخة الحافظ الزبيدي .

مرون مور موهم معرب معرب المصبر والشكر معرب معرب معرب المصبر والشكر معرب معرب المصبر والشكر معرب معرب المصبر والشكر

استحقَّ المسلمُ أنْ يكونَ متسلِّطاً لما فيهِ مِنْ معرفةِ اللهِ وباعثِ الدين ، وإنَّما استحقَّ الكافرُ أن يكونَ متسلَّطاً عليهِ لما فيهِ مِنَ الجهل بالدين وباعثِ الشياطين ، وحقُّ المسلم علىٰ نفسِهِ أوجبُ مِنْ حقٌّ غيرِهِ عليهِ ، فمهما سخَّرَ المعنى الشريفَ الذي هوَ مِنْ حزبِ اللهِ وجندِ الملائكةِ للمعنى الخسيسِ الذي هوَ مِنْ حزبِ الشياطينِ المبعدينَ عنِ اللهِ تعالىٰ. . كانَ كمَنْ أرقَّ مسلماً لكافرٍ ، بلْ هوَ كمَنْ قصدَ الملكَ المنعِمَ عليهِ فأخذَ أعزَّ أولادِهِ وسلَّمَهُ إلىٰ أبغض أعدائِهِ.

فانظرْ كيفَ يكونُ كفرانُهُ لنعمتِهِ ، واستيجابُهُ لنقمتِهِ ؛ لأنَّ الهوىٰ أبغضُ إلـٰهٍ عُبدَ في الأرضِ عندَ اللهِ تعالىٰ ، والعقلَ أعزُّ موجودٍ خُلِقَ علىٰ وجهِ الأرض .

الحالةُ الثالثةُ : أنْ تكونَ الحربُ سِجالاً بينَ الجندينِ ، فتارةً لهُ اليدُ عليها ، وتارةً لها عليه :

وهـٰـذا مِنَ المجاهدينَ يُعدُّ مثلُهُ لا مِنَ الظافرينَ ، وأهلُ هـٰـذهِ الحالةِ هـمُّـ الذينَ خلطوا عملاً صالحاً وآخرَ سيئاً ، عسى اللهُ أنْ يتوبَ عليهمْ .

هـٰـٰذا باعتبار القوَّةِ والضعفِ .

ويتطرَّقُ إليهِ أيضاً ثلاثةُ أحوالِ باعتبارِ عددِ ما يُصبرُ عنهُ ؛ فإنَّهُ إمَّا أنْ يغلبَ جميعَ الشهواتِ ، أَوْ لا يغلبَ شيئًا منها ، أَوْ يغلبَ بعضَها دونَ كتاب الصبر والشكر مع مع مع مع عمد المنج

بعض ، وتنزيلُ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ خَلَطُواْ عَمَلَا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِقًا ﴾ على مَنْ عجزَ عنْ بعضِ الشهواتِ دونَ بعضٍ أولىٰ ، والتاركونَ للمجاهدةِ مع الشهواتِ مطلقاً يُشبَهون بالأنعامِ ، بلْ هُمْ أضلُّ سبيلاً ؛ إذِ البهيمةُ لمْ تُخلقْ لها المعرفةُ والقدرةُ التي بها تجاهدُ مقتضى الشهواتِ ، وهاذا قدْ خُلِقَ ذلكَ لهُ ولكنْ عطّلهُ ، فهوَ الناقصُ حقّاً ، المدبرُ يقيناً ، ولذلكَ قيلَ (١) : [من الوافر] وَلَمْ أَرَ فِي عُيُوبِ ٱلنَّاسِ عَيْباً كَنَقْصِ ٱلْقادِرينَ عَلَى ٱلتَّمامِ

وينقسمُ الصبرُ أيضاً باعتبارِ اليسرِ والعسرِ إلى ما يشقُ على النفسِ فلا يمكنُ الدوامُ عليهِ إلا بجهدِ جهيدِ وتعبِ شديدٍ ، ويُسمَّىٰ ذلك تصبُّراً ، وإلىٰ ما يكونُ مِنْ غيرِ شدَّةِ تعبِ ، بلْ يحصلُ بأدنى تحاملِ على النفسِ ، ويُخصُّ ذلكَ باسمِ الصبرِ ، وإذا دامَ التقوىٰ وقويَ التصديقُ بما في العاقبةِ مِنَ ذلكَ باسمِ الصبرِ ، وإذا دامَ التقوىٰ وقويَ التصديقُ بما في العاقبةِ مِنَ الحسنىٰ . . تيسَّرَ الصبرُ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ الحسنىٰ . . تيسَّرَ الصبرُ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ﴿ وَصَدَقَ الحسنىٰ . . تيسَّرَ الصبرُ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ﴿ وَصَدَقَ اللهِ فَي الْعَلَىٰ وَلَيْ اللهِ فَي العَلَىٰ . . وَسَتَّرَ الصبرُ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ اللهِ وَصَدَقَ

ومثالُ هاذهِ القسمةِ قدرةُ المصارعِ علىٰ غيرِهِ ؛ فإنَّ الرجلَ القويَّ يقدرُ علىٰ أنْ يصرعَ الضعيفَ بأدنىٰ حملةٍ وأيسرِ قوَّةٍ ، بحيثُ لا يلقاهُ في مصارعتِهِ إعياءٌ ولا لغوبٌ ، ولا تضطربُ فيهِ نفسُهُ ولا ينبهرُ ، ولا يقوىٰ علىٰ أنْ يصرعَ الشديدَ إلا بتعبٍ ومزيدِ جهدٍ وعرقِ جبينٍ ، فهكذا تكونُ المصارعةُ يصرعَ الشديدَ إلا بتعبٍ ومزيدِ جهدٍ وعرقِ جبينٍ ، فهكذا تكونُ المصارعةُ

<sup>(</sup>۱) البيت للمتنبي في « ديوانه بشرح العكبري » ( ١٤٥/٤ ) .

بين باعثِ الدينِ وباعثِ الهوى ، فإنَّه على التحقيقِ صراعٌ بينَ جنودِ الملائكةِ وجنودِ الشياطينِ ، ومهما أذعنَتِ الشهواتُ وانقمعَتْ ، وتسلَّطَ باعثُ الدينِ واستولىٰ ، وتيسَّرَ الصبرُ بطولِ المواظبةِ . . أورثَ ذلكَ مقامَ الرضا كما سيأتي في كتابِ الرضا ، فالرضا أعلىٰ مِنَ الصبرِ ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « اعبدِ الله على الرضا ، فإنْ لمْ تستطعْ . . ففي الصبرِ على ما تكرهُ خير كثيرٌ »(١) .

وقالَ بعضُ العارفينَ : ( أهلُ الصبرِ على ثلاثِ مقاماتٍ ؛ أوَّلُها : تركُ الشكوى ، وهذهِ درجةُ التائبينَ ، والثانيةُ : الرضا بالمقدورِ ، وهذهِ درجةُ الزاهدينَ ، والثالثةُ : المحبةُ لما يصنعُ بهِ مولاهُ ، وهذهِ درجةُ الصدينَ ، والثالثةُ : المحبةُ لما يصنعُ بهِ مولاهُ ، وهذهِ درجةُ الصديقينَ )(٢) .

وسنبيّنُ في كتابِ المحبَّةِ أنَّ مقامَ المحبَّةِ أعلىٰ مِنْ مقامِ الرضا ؛ كما أنَّ مقامَ الرضا أعلىٰ مِنْ مقامِ الصبرِ ، وكأنَّ هاذا الانقسامَ يجري في صبرِ خاصٍ ، وهوَ الصبرُ على المصائبِ والبلايا .

واعلمْ: أنَّ الصبرَ أيضاً ينقسمُ باعتبارِ حكمِهِ إلىٰ فرضٍ، ونفلٍ، ومكروهِ، ومحرَّم.

فالصبرُ عنِ المحظوراتِ فرضٌ ، وعلى المكارهِ نفلٌ ، والصبرُ على

<sup>(</sup>١) رواه الضياء في « المختارة » ( ١٤ ) ، وأحمد في « المسند » ( ٣٠٧ /١ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١٩٩/ ) .

الأذى المحظورِ محظورٌ ؛ كمَنْ تُقطعُ يدُهُ أَوْ يدُ ولدِهِ وهوَ يصبرُ عليهِ ساكتاً ، وكمَنْ يُقصدُ حريمُهُ بشهوةٍ محظورةٍ فتهيجُ غيرتُهُ ، فيصبرُ عنْ إظهارِ الغيرةِ ، ويسكتُ على ما يجري على أهلِهِ ، فهاذا الصبرُ محرَّمٌ ، والصبرُ المكروهُ هوَ الصبرُ على أذى ينالُهُ بجهةٍ مكروهةٍ في الشرع .

فليكنِ الشرعُ محكَّ الصبرِ ، فكونُ الصبرِ نصفَ الإيمانِ لا ينبغي أنْ يُخيَّلَ إليكَ أنَّ جميعَهُ محمودٌ ، بل المرادُ بهِ أنواعٌ مِنَ الصبرِ مخصوصةٌ .

\* \* \*

## بيان مظانّ كحاجة إلى الصبر وأنّ لعبد لاببت غنى عنه في حالٍ من لأحوال

اعلم : أنَّ جميع ما يلقى العبدُ في هـندهِ الحياةِ لا يخلو مِنْ نوعينِ :

أحدُهُما: هوَ الذي يوافقُ هواهُ.

والآخرُ : هو الذي لا يوافقُهُ بلْ يكرهُهُ .

وهوَ محتاجٌ إلى الصبرِ في كلِّ واحدِ منهُما ، وهوَ في جميعِ الأحوالِ لا يخلو عنْ أحدِ هـٰذينِ النوعينِ أوْ عنْ كليهِما ، فهو إذاً لا يستغني قطُّ عنِ الصبر .

## النوعُ الأوَّلُ : ما يوافقُ الهوى :

وهوَ الصحةُ ، والسلامةُ ، والمالُ ، والجاهُ ، وكثرةُ العشيرةِ ، واتساعُ الأسبابِ ، وكثرةُ الأتباعِ والأنصارِ ، وجميعُ ملاذُ الدنيا ، وما أحوجَ العبدَ السبرِ على هذهِ الأمورِ ؛ فإنَّهُ إنْ لمْ يضبطْ نفسَهُ عنِ الاسترسالِ والركونِ إليها ، والانهماكِ في ملاذُها المباحةِ منها. . أخرجَهُ ذلكَ إلى البطرِ والطغيانِ ، فإنَّ الإنسانَ ليطغيٰ أنْ رآهُ استغنىٰ ، حتَّىٰ قالَ بعضُ العارفينَ : (البلاءُ يصبرُ عليهِ المؤمنُ ، والعوافي لا يصبرُ عليها إلا صدِّيقٌ )(١) .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٩٧ ) ، والسياق عنده .

وقالَ سهلٌ: ( الصبرُ على العافيةِ أَشدُّ مِنَ الصبرِ على البلاءِ ) (١) . ولمَّا فُتحَتْ أبوابُ الدنيا على الصحابةِ رضيَ اللهُ عنهُمْ . . قالوا: ( ابتلينا بفتنةِ الضرَّاءِ فصبرنا ، وابتلينا بفتنةِ السرَّاءِ فلمْ نصبرُ ) (٢) .

ولذلكَ حذَّرَ اللهُ تعالىٰ عبادَهُ مِنْ فتنةِ المالِ والزوجِ والولدِ فقالَ جلَّ ثناؤُهُ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوالَا نُلْهِكُمُ أَمَوَلَكُمْ وَلَاۤ ٱوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ﴾ .

وقالَ عزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَنِهِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَعْذَرُوهُمْ ﴾ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الولدُ مبخلةٌ مجبنةٌ محزنةٌ »<sup>(٣)</sup> .

ولمَّا نظرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إلى ابنِهِ الحسنِ رضيَ اللهُ عنهُ يتعثَّرُ في قميصِهِ.. نزلَ عنِ المنبرِ واحتضنَهُ ثمَّ قالَ : « صدقَ اللهُ : ﴿ إِنَّمَا أَمُولُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ وَأَوْلَكُمُ وَأَوْلِكُمُ وَأَوْلِكُمُ وَأَوْلِكُمُ وَأَوْلِكُمُ وَاللهُ نفسي أَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَكُمُ وَاللّهُ وَلَكُولُولُولُكُمُ وَاللّهُ وَلَكُولُولُولُكُمُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ ولَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلْلِلْ وَلَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَلللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَلّهُ وَلّهُ وَلْلّهُ وَلّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلّهُ الللللّهُ وَلّهُ وَلّهُ ول

ففي ذلكَ عبرةٌ لأولي الأبصار .

فالرجلُ كلُّ الرجلِ مَنْ يصبرُ على العافيةِ ، ومعنى الصبرِ عليها: ألا

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ١٩٧ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه الخرائطي في « اعتلال القلوب » ( ٢١٩ ) عن معاذ بن جبل رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو يعلىٰ في « مسنده » ( ١٠٣٢ ) .

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو داوود ( ١١٠٩ ) ، والترمذي ( ٣٧٧٤ ) ، والنسائي ( ٣/٨٠١ ) ، وابن ماجه
 ( ٣٦٠٠ ) ، وقالوا : ( الحسن والحسين ) رضى الله عنهما .

يركنَ إليها ، ويعلمَ أنَّ كلَّ ذلكَ مستودعٌ عندَهُ ، وعسىٰ أنْ يُسترجعَ على القرْبِ ، وألا يرسلَ نفسَهُ في الفرح بها ، ولا ينهمكَ في التنعُّم واللذَّةِ واللهو واللعب ، وأنْ يرعىٰ حقوقَ اللهِ في مالِهِ بالإنفاقِ ، وفي بدنِهِ ببذلِ المعونةِ للخلقِ ، وفي لسانِهِ ببذلِ الصدقِ ، وكذلكَ في سائرِ ما أنعمَ اللهُ بهِ عليهِ ، وهاذا الصبرُ متصلٌ بالشكرِ ، فلا يتمُّ إلا بالقيام بحقِّ الشكرِ كما سيأتى .

وإنَّما كانَ الصبرُ على السرَّاءِ أَشدَّ لأنَّهُ مقرونٌ بالقدرةِ ، ومِنَ العصمةِ ألا تقدرَ ، والصبرُ على الحجامةِ والفصْدِ إذا تولاَّهُ غيرُكَ أيسرُ مِنَ الصبرِ علىٰ فصدِكَ نفسَكَ وحجامتِكَ نفسَكَ ، والجائعُ عندَ غيبةِ الطعام أقدرُ على الصبرِ منهُ إذا حضرَتْهُ الأطعمةُ الطيبةُ اللذيذةُ وقدرَ عليها ، فلهـٰذا عظمَتْ فتنةُ السرَّاءِ .

### النوعُ الثاني : ما لا يوافقُ الهوى والطبع :

وذلكَ لا يخلو: إمَّا أنْ يرتبطُ باختيار العبدِ ؛ كالطاعاتِ والمعاصي ، أَوْ لا يرتبطُ باختيارِهِ ؛ كالمصائبِ والنوائبِ ، أَوْ لا يرتبطَ أَوَّلُهُ باختيارهِ ولكنْ لهُ اختيارٌ في إزالتِهِ ؛ كالتشفِّي مِنَ المؤذي بالانتقام منهُ ، فهيَ ثلاثةُ أقسام .

القسمُ الأوَّلُ: ما يرتبطُ باختيارِهِ:

وهوَ سائرُ أفعالِهِ التي تُوصفُ بكونِها طاعةً أوْ معصيةً ، وهما ضربانِ :

الضربُ الأوّلُ: الطاعةُ: والعبدُ يحتاجُ إلى الصبرِ عليها، فالصبرُ على الطاعةِ شديدٌ؛ لأنّ النفسَ بطبعها تنفرُ عنِ العبوديةِ، وتشتهي الربوبية، ولذلكَ قالَ بعضُ العارفينَ: ما مِنْ نفسِ إلا وهيَ مضمرةٌ ما أظهرَهُ فرعونُ مِنْ قولِهِ: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعَلَى ﴾، ولكنْ فرعونُ وجدَ لَهُ مجالاً وقبولاً فأظهرَهُ؛ إذِ استخفَ قومَهُ فأطاعوهُ، وما مِنْ أحدِ إلا وهوَ يدَّعي ذلكَ معَ عبدِهِ وخادمِهِ وأتباعِهِ وكلِّ مَنْ هوَ تحتَ قهرِهِ وطاعتِهِ وإنْ كانَ ممتنعاً مِنْ إظهارِهِ، فإنَّ وأتباعِهِ وكلِّ مَنْ هوَ تحتَ قهرِهِ وطاعتِهِ واستبعادَهُ ذلكَ ليسَ يصدرُ إلا عنْ إضمار الكبر ومنازعةِ الربوبيةِ في رداءِ الكبرياءِ.

فإذاً ؛ العبوديةُ شاقَّةٌ على النفسِ مطلقاً ، ثمَّ مِنَ العباداتِ ما يُكرهُ بسببِ الكسلِ كالصلاةِ ، ومنها ما يُكرهُ بسببِ البخلِ كالزكاةِ ، ومنها ما يُكرهُ بسببِهِما جميعاً كالحجِّ والجهادِ ، فالصبرُ على الطاعةِ صبرٌ على الشدائدِ ، ويحتاجُ المطيعُ إلى الصبرِ على طاعتِهِ في ثلاثِ أحوالٍ :

- الحالةُ الأولىٰ : قبلَ الطاعةِ : وذلكَ في تصحيحِ النيَّةِ ، والإخلاصِ ، والصبرِ عنْ شوائبِ الرياءِ ودواعي الآفاتِ ، وعقدِ العزمِ على الإخلاصِ والوفاءِ ، وذلكَ مِنَ الصبرِ الشديدِ عندَ مَنْ يعرفُ حقيقةَ النيَّةِ والإخلاصِ وآفاتِ الرياءِ ومكايدِ النفسِ ، وقدْ نبَّة عليهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إذْ قالَ :

ه انَّما الأعمالُ بالنتَّات ، و انَّما

« إِنَّمَا الأَعمَالُ بِالنِيَّاتِ ، وإِنَّمَا لَكُلِّ امرىء ما نوىٰ "(١) ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ .

ولهاندا المعنىٰ قدَّم اللهُ تعالى الصبرَ على العملِ فقالَ تعالىٰ : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ﴾ .

- الحالةُ الثانيةُ: حالةَ العملِ: كي لا يغفُلَ عنِ اللهِ تعالىٰ في أثناءِ عملِهِ ، ولا يتكاسلَ عنْ تحقيقِ آدابِهِ وسننِهِ ، ويدومَ علىٰ شرطِ الأدبِ إلىٰ آخرِ العملِ ، فيلازمُ الصبرَ عنْ دواعي الفتورِ إلى الفراغ ، وهاذا أيضاً مِنْ شدائدِ الصبرِ ، ولعلّهُ المرادُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَنْمِلِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ الْعَرْمِلِينَ ﴾ اللّذِينَ صَبَرُوا ﴾ أيْ : صبروا إلىٰ تمام العملِ .

\_الحالةُ الثالثةُ: بعدَ الفراغِ مِنَ العملِ: إذْ يحتاجُ إلى الصبرِ عنْ إفشائِهِ والتظاهرِ بهِ للسمعةِ والرياءِ ، والصبرِ عنِ النظرِ إليهِ بعينِ العجْبِ ، وعنْ كلِّ ما يبطلُ عملَهُ ويحبطُ أثرَهُ ؛ كما قالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَا نُبْطِلُواْ أَعْمَالَكُوهُ ، وكما قالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَا نُبْطِلُواْ أَعْمَالَكُوهُ ، وكما قالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَا نُبُطِلُواْ أَعْمَالَكُوهُ ، وكما قالَ تعالىٰ : ﴿ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَيْتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَى ﴾ ، فمَنْ لمْ يصبر بعدَ الصدقةِ عن المنِّ والأذىٰ . فقدْ أبطلَ عملَهُ .

والطاعاتُ تنقسمُ إلى فرضٍ ونفلٍ ، وهوَ محتاجٌ إلى الصبرِ عليهِما جميعاً ، وقد جمعَهما اللهُ تعالىٰ في قولِهِ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِنَّا اللَّهُ عَالَىٰ في قولِهِ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَاءُ وَإِيتَاءُ وَإِيتَاءُ هُوَ النفلُ ، وإيتاءُ وإيتاءُ وإيتاءُ عنه النفلُ ، وإيتاءُ الله عنه الله عنه النفلُ ، وإيتاءُ الله عنه الله عنه النفلُ ، وإيتاءُ الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

ذي القربىٰ هوَ المروءةُ وصلةُ الرحمِ ، وكلُّ ذلكَ يحتاجُ إلىٰ صبرٍ .

الضربُ الثاني: المعاصي: فما أحوجَ العبدَ إلى الصبرِ عنها! وقدْ جمعَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنَكَرِ وَٱلْبَغِي﴾ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « المهاجرُ مَنْ هجرَ السوءَ ، والمجاهدُ مَنْ جاهدَ هواهُ »(١) .

والمعاصي مقتضى باعثِ الهوى ، وأشدُّ أنواعِ الصبرِ عنِ المعاصي الصبرُ عنِ المعاصي الصبرُ عنِ المعاصي التي صارَتُ مألوفةً بالعادةِ ، فإنَّ العادة طبيعةٌ خامسةٌ ، فإذا انضافَتِ العادةُ إلى الشهوةِ . . تظاهرَ جندانِ مِنْ جنودِ الشيطانِ علىٰ جندِ اللهِ تعالىٰ ، فلا يقوىٰ باعثُ الدين علىٰ قمعِهما .

ثمَّ إنْ كانَ ذلكَ الفعلُ ممَّا يتيسَّرُ فعلُهُ.. كانَ الصبرُ عنهُ أثقلَ على النفسِ ؛ كالصبرِ عنْ معاصي اللسانِ ؛ مِنَ الغيبةِ ، والكذبِ ، والمراءِ ، والثناءِ على النفسِ تعريضاً وتصريحاً ، وأنواعِ المزحِ المؤذي للقلوبِ ، وضروبِ الكلماتِ التي يُقصدُ بها الإزراءُ والاستحقارُ ، وذكرِ الموتىٰ والقدحِ فيهِم وفي علومِهِمْ وسيرِهِمْ ومناصبِهِمْ ، فإنَّ ذلكَ في ظاهرِهِ غيبةٌ ،

<sup>(</sup>۱) رواه بنحوه الحاكم في « المستدرك » ( ۱ / ۱۱ ) ضمن خطبة له صلى الله عليه وسلم من حديث فضالة رضي الله عنه ، ولفظه : « والمجاهد من جاهد نفسه ، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب » .

وفي باطنِهِ ثناءٌ على النفس، فللنفسِ فيهِ شهوتانِ : إحداهُما : نفيُ الغيرِ ، والأخرى : إثباتُ نفسِهِ ، وبهِما تتمُّ لهُ الربوبيةُ التي في طبعِهِ ، وهي ضدُّ ما أُمرَ بهِ مِنَ العبوديةِ ، ولاجتماعِ الشهوتينِ وتيسُّرِ تحريكِ اللسانِ ، ومصيرِ ذلكَ معتاداً في المحاوراتِ . يعسرُ الصبرُ عنها ، وهيَ أكبرُ الموبقاتِ ، حتَّىٰ بطلَ استنكارُها واستقباحُها مِنَ القلوبِ ؛ لكثرةِ تكررِها ، وعمومِ الأنسِ بها ، فترى الإنسانَ يلبسُ حريراً مثلاً فيُستبعدُ ذلكَ منهُ غايةَ الاستبعادِ ، ويطلقُ لسانةُ طولَ النهارِ في أعراضِ الناسِ ولا يُستنكرُ ذلكَ مع ما وردَ في الخبرِ مِنْ أنَّ الغيبةَ أشدُّ مِنَ الزنا(١) ، ومَنْ لمْ يملكْ لسانةُ في المحاوراتِ ، ولمْ يقدرُ على الصبرِ على ذلكَ . . فيجبُ عليهِ العزلةُ والانفرادُ ، فلا ينجيهِ ولمْ يقدرُ على الانفرادِ أهونُ مِنَ الصبرِ على الانفرادِ أهونُ مِنَ الصبرِ على المخالطةِ .

وتختلفُ شدَّةُ الصبرِ في آحادِ المعاصي باختلافِ داعيةِ تلكَ المعصيةِ في قوَّتِها وضعفِها ، وأيسرُ مِنْ حركةِ اللسانِ حركةُ الخواطرِ باختلاجِ الوساوسِ ، فلا جرمَ يبقىٰ حديثُ النفسِ في العزلةِ ، ولا يمكنُ الصبرُ عنهُ أصلاً ، إلا بأنْ يغلبَ على القلبِ همُّ آخرُ في الدينِ يستغرقُهُ ؛ كمَنْ أصبحَ وهمومُهُ همُّ واحدٌ ، وإلا . . فإنْ لمْ يستعملِ الفكرَ في شيءٍ معيَّنِ . . لمْ يُتصوَّرُ فتورُ الوسواس عنهُ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في « الصمت وآداب اللسان » ( ١٦٤ ) .

القسمُ الثاني: ما لا يرتبطُ هجومُهُ باختيارِهِ ولهُ اختيارٌ في دفعِهِ :

كما لوْ أُوذيَ بفعلِ أَوْ قولٍ ، أَوْ جُنِيَ عليهِ في نفسِهِ أَوْ مالِهِ ، فالصبرُ علىٰ ذلكَ بتركِ المكافأةِ تارةً يكونُ واجباً ، وتارةً يكونُ فضيلةً .

قالَ بعضُ الصحابةِ : ( ما كنَّا نعدُ إيمانَ الرجلِ إيماناً إذا لمْ يصبرْ على الأذي )(١) .

وقدْ أخبرَ اللهُ تعالىٰ عنهُمْ في قولِهِ : ﴿ وَلَنَصْبِرَتَ عَلَىٰ مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ﴾ .

وقسمَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مرَّةً مالاً ، فقالَ بعضُ الأعرابِ مِنَ المسلمينَ : هاذهِ قسمةٌ ما أُريدَ بها وجهُ اللهِ ، فأخبرَ بذلكَ رسولُ اللهِ المسلمينَ : هاذهِ وسلَّمَ ، فاحمرَّتْ وجنتاهُ ثمَّ قالَ : « رحمَ اللهُ أخي موسىٰ ، لقدْ أُوذيَ بأكثرَ مِنْ هاذا فصبرَ »(٢) .

وقالَ اللهُ تعالىٰ لنبيِّهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : ﴿ وَدَعْ أَذَنَّهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ تعالىٰ لنبيِّهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : ﴿ وَدَعْ أَذَنَّهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهُ اللهُ تعالىٰ لنبيِّهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : ﴿ وَدَعْ أَذَنَّهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ تعالىٰ لنبيِّهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : ﴿ وَدَعْ أَذَنَّهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهُ الل

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجَّرًا جَمِيلًا﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُّرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﷺ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) هو في « القوت » ( ۱/ ۱۹۵ ) بلفظ : ( وقال بعض العلماء : ما كنا نعد إيمان من لم يؤذ فيحتمل الأذي ويصبر عليه إيماناً ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣١٥٠) ، ومسلم ( ١٠٦٢) .

وقالَ تعالىٰ: ﴿ وَلَشَمُّ عُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ الْمُوكِ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ عَرْمِ ٱلْأُمُوكِ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ عَرْمِ ٱلْأُمُوكِ اللّهُ وَاللّهُ مَا عَنْ حَقْوقِهِمْ في المحافأةِ ، ولذلكَ مدحَ اللهُ تعالى العافينَ عنْ حقوقِهِمْ في القصاصِ وغيرِهِ فقالَ تعالىٰ: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ \* وَلَيْن عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ \* وَلَيْن عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ \* وَلَيْن عَاقَبْتُهُ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِي مَا عُوفِبْتُهُ بِهِ وَلَيْن عَاقَبْتُهُ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُهُ بِهِ وَلَيْنَ عَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوفِيْتُ مُ لِهِ وَلِينَ عَاقَبُواْ بِمِثْلِي مَا عُوفِيْتُ مُ لِهِ وَلَيْنَ عَالَى الْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْنَ عَلَيْ وَلِي عَاقِبُواْ بِمِثْلِي مَا عُوفِيْتُهُ وَلَيْنَ عَلَيْهِ وَلِي عَاقِبُوا بِهِمْ لَهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْنَا لَعُلَالًا عَالَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْقِهُ فَيْ اللّهِ فَيْمِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلِي عَاقِبُ لَهُ وَلَيْهُ وَلِي اللّهُ الْعَلْمُ مِنْ اللّهُ وَلِيْلِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالَ عَلَيْهِ وَلِي اللّهُ وَلِي عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللّهُ الْعَلْمُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِي الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « صلْ مَنْ قطعَكَ ، وأُعطِ مَنْ حرمَكَ ، واعفُ عمَّنْ ظلمَكَ » (١) .

ورأيتُ في الإنجيلِ: قالَ عيسى ابنُ مريمَ عليهِ السلامُ: لقدْ قيلَ لكُمْ مِنْ قبلُ (٢) : إنَّ السنَّ بالسنِّ والأنفَ بالأنفِ ، وأنا أقولُ لكُمْ : لا تقاوموا الشرَّ بالشرِّ ، بلْ مَنْ ضربَ خدَّكَ الأيمنَ . فحوِّلْ إليهِ الخدَّ الأيسرَ ، ومَنْ أخذَ رداءَكَ . فأعطِهِ إزارَكَ ، ومَنْ سخَّرَكَ لتسيرَ معهُ ميلاً . . فسِرْ معهُ ميلينِ .

وكلُّ ذلكَ أمرٌ بالصبرِ على الأذى ، فالصبرُ على أذى الناسِ مِنْ أعلىٰ مراتبِ الصبرِ ؛ لأنَّهُ يتعاونُ فيهِ باعثُ الدينِ وباعثُ الشهوةِ والغضبِ جميعاً .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في « المسند » (٤/ ١٥٨ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٧٧٢٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) أي: في التوراة ، وذلك مصداق قول الحق جل وعلا : ﴿ وَكَنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْمَنْفِ وَٱلْأَنْفِ وَٱلْأَنْفِ وَٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَ بِٱلسِّنِ وَٱلْمُحُوحَ فِيكَاصُّ﴾ .

القسمُ الثالثُ : ما لا يدخلُ تحتَ الاختيارِ أَوَّلُهُ وآخرُهُ :

كالمصائب؛ مثلُ موتِ الأعزَّةِ، وهلاكِ الأموالِ، وزوالِ الصحَّةِ بالمرضِ، وعمى العينِ، وفسادِ الأعضاءِ، وبالجملةِ سائرُ أنواعِ البلاءِ، فالصبرُ علىٰ ذلكَ مِنْ أعلىٰ مقاماتِ الصبرِ، قالَ ابنُ عباسٍ رضيَ اللهُ عنهُما: (الصبرُ في القرآنِ علىٰ ثلاثةِ أوجهٍ: صبرٌ علىٰ أداءِ فرائضِ اللهِ عنهُما: ( الصبرُ في القرآنِ علىٰ ثلاثةِ أوجهٍ: صبرٌ علىٰ أداءِ فرائضِ اللهِ تعالىٰ ، فلهُ ثلاثُ مثةِ درجةٍ ، وصبرٌ عنْ محارمِ اللهِ تعالىٰ ، فلهُ ستُ مئةِ درجةٍ ، وصبرٌ عندَ الصدمةِ الأولىٰ ، فلهُ تسعُ مئةِ درجةٍ ) (١).

وإنّما فُضّلَتْ هاذهِ الرتبةُ معَ أنّها مِنَ الفضائلِ على ما قبلَها وهي مِنَ الفرائضِ . لأنّ كلّ مؤمنٍ يقدرُ على الصبرِ عنِ المحارمِ ، فأمّا الصبرُ على الفرائضِ . لأنّ كلّ مؤمنٍ يقدرُ عليه إلا الأنبياءُ ؛ لأنّهُ بضاعةُ الصدِّيقينَ ، فإنّ ذلكَ شديدٌ على النفسِ ، ولذلكَ قالَ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ : « أسألُكَ مِنَ اليقينِ ما تهوّنُ بهِ عليَّ مصائبَ الدنيا »(٢) ، فهاذا صبرٌ مستندُهُ حسنُ اليقين .

وقالَ أبو سليمانَ الدارانيُّ : (واللهِ ؛ ما نصبرُ علىٰ ما نحبُّ ، فكيفَ نصبرُ علىٰ ما نحبُّ ، فكيفَ نصبرُ علىٰ ما نكرَهُ ؟! )<sup>(٣)</sup> .

 <sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱۹۸/۱ ) ، وروى الديلمي نحوه مرفوعاً في « مسند الفردوس »
 (۳۸٤٦ ) من حديث على رضى الله عنه .

 <sup>(</sup>۲) رواه الترمذي ( ۳۵۰۲) ، والنسائي في « الكبرئ » ( ۱۰۱۲۱) ، والحاكم في
 « المستدرك » ( ٥٢٨/١) .

<sup>(</sup>٣) رواه القشيري في « رسالته » ( ص٣٢٥ ) .

وقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « قالَ اللهُ عزَّ وجلَّ : إذا وجَّهتُ إلىٰ عبدٍ مِنْ عبيدي مصيبةً في بدنِهِ أَوْ مالِهِ أَوْ ولدِهِ ثُمَّ استقبلَ ذلكَ بصبرٍ جميلٍ... استحييتُ منهُ يومَ القيامةِ أنْ أنصبَ لهُ ميزاناً أوْ أنشرَ لهُ ديواناً "(١).

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « انتظارُ الفرج بالصبرِ عبادةٌ »<sup>(٢)</sup> .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما مِنْ عبدِ مؤمن أُصيبَ بمصيبةِ فقالَ كما أَمْرَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَائِنَّا ۚ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ ، اللهمَّ ؛ أُجُرْني في مصيبتي وأعقبْني خيراً منها. . إلا فعلَ اللهُ ذلكَ بهِ ١٩(٣) .

وقالَ أنسٌ : حدَّثني رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ قالَ : « يا جبريلُ ؛ ما جزاءُ مَنْ سلبتُ كريمتيهِ ؟ قالَ : سبحانكَ لا علمَ لنا إلا ما علمتنا ، قالَ تعالىٰ : جزاؤُهُ الخلودُ في داري ، والنظرُ إلىٰ وجهي ١٤٠٠ .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « يقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ : إذا ابتليتُ عبدي ببلاءِ فصبرَ ولمْ يشكُني إلىٰ عوَّادِهِ. . أبدلتُهُ لحماً خيراً مِنْ لحمِهِ ، ودماً خيراً

رواه الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ( ص٢٢٣ ) ، وابن عدي في « الكامل » ( ٧/ ١٥٠ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٤٦٢ ) .

رواه القضاعي في « مسند الشهاب » (٤٦) ، والبيهقي في « الشعب » (٩٥٣١) . **(Y)** 

رواه مسلم ( ۹۱۸ ) . **(٣**)

رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٨٨٥٠ ) ، وعند البخاري ( ٥٦٥٣ ) من حديث أنس رضى الله عنه مرفوعاً: « إن الله قال: إذا ابتليت عبدي بحبيبتيه فصبر. . عوضته منهما الجنة » .

مِنْ دَمِهِ، فإنْ أَبَرأَتُهُ . أَبَرأَتُهُ ولا ذَنبَ لهُ ، وإنْ تَوفَّيتُهُ . . فإلىٰ رحمتي "(١).

وقالَ داوودُ عليهِ السلامُ : يا ربِّ ؛ ما جزاءُ الحزينِ الذي يصبرُ على المصائبِ ابتغاءَ مرضاتِكَ ؟ قالَ : جزاؤُهُ أَنْ أَلبسَهُ لباسَ الإيمانِ فلا أَنزعَهُ عنهُ أَيداً (٢) .

وقالَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ رحمة اللهِ عليه في خطبتِهِ : ( ما أنعمَ اللهُ علىٰ عبدِ نعمةً فانتزعَها منهُ وعوَّضَهُ منها الصبرَ إلا كانَ ما عوَّضَهُ منها أفضلَ ممَّا انتزعَ منهُ ) ، وقرأً : ﴿ إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (٣) .

وسُئِلَ الفضيلُ عنِ الصبرِ فقالَ : هوَ الرضا بقضاءِ اللهِ ، قيلَ : وكيفَ ذلكَ ؟ قالَ : الراضي لا يتمنَّىٰ فوقَ منزلتِهِ (٤) .

وقيلَ : حُبسَ الشبليُّ رحمهُ اللهُ في المارستانِ ، فدخلَ عليهِ جماعةٌ فقالَ : مَنْ أنتُمْ ؟ قالوا : أحباؤُكَ جاؤُوكَ زائرينَ ، فأخذَ يرميهِمْ بالحجارةِ ، فأخذوا يهربونَ منهُ ، فقالَ : لوْ كنتُمْ أحبَّائي.. لصبرتُمْ علىٰ بلائي (٥٠) .

 <sup>(</sup>١) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٣٤٨/١) ، والبيهقي في « السنن الكبرئ »
 (٣/٥/٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً ، وهو عند مالك في « الموطأ »
 (٢/ ٩٤٠) عن عطاء بن يسار مرسلاً .

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٨٨٤١ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٤٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٩٨ / ٥ ) .

<sup>(</sup>٤) روى ابن أبي الدنيا في « الرضا عن الله بقضائه » ( ١٦ ) عن الفضيل يقول : ( الراضي لا يتمنىٰ فوق منزلته ) .

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية (ص٣٢٨).

وكانَ بعضُ العارفينَ في جيبِهِ رقعةٌ يخرجُها كلَّ ساعةٍ ويطالعُها ، وكانَ فيها : ﴿ وَاصْبِرَ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ (١) .

ويُقالُ: إنَّ امرأةَ فتحِ الموصليِّ عثرَتْ ، فانقطعَ ظفرُها ، فضحكَتْ ، فقيلَ لها : أما تجدينَ الوجع ؟ فقالَتْ : إنَّ لذةَ ثوابِهِ أزالَتْ عنْ قلبي مرارةً وجعِهِ (٢) .

وقالَ داوودُ لسليمانَ عليهِما السلامُ : (يُستدلُّ على تقوى المؤمنِ بثلاثٍ : حسنُ التوكلِ فيما لمْ ينلْ ، وحسنُ الرضا فيما قدْ نالَ ، وحسنُ الصبر فيما قدْ فاتَ )(٣) .

وقالَ نبيُّنا صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مِنْ إجلالِ اللهِ ومعرفةِ حقِّهِ ألا تشكوَ وجعَكَ ولا تذكرَ مصيبتكَ »(١) .

ويُروىٰ عنْ بعض الصالحينَ أنَّهُ خرجَ يوماً وفي كمِّهِ صرَّةٌ ، فافتقدَها ،

<sup>(</sup>۱) الرسالة القشيرية ( ص٣٢٨) ولفظه : وقال بعضهم : كنت بمكة ، فرأيت فقيراً طاف بالبيت ، وأخرج من جيبه رقعة ونظر فيها ومرَّ ، فلما كان بالغد. . فعل مثل ذلك ، فترقبته أياماً وهو يفعل مثل ذلك ، فيوماً من الأيام طاف ونظر في الرقعة ، وتباعد قليلاً وسقط ميتاً ، فأخرجت الرقعة من جيبه ، فإذا فيها : ﴿ وَأَصْبِرْ لِكُمْ رَبِّكِ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ .

<sup>(</sup>٢) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص١٩٥ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في « الزهد الكبير » ( ٩٦٦ ) .

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ العراقي: (لم أجده مرفوعاً، وإنما رواه ابن أبي الدنيا في «المرض والكفارات » [٢٢٣] من رواية سفيان عن بعض الفقهاء قال: من الصبر ألا تحدث بمصيبتك ولا بوجعك ولا تزكي نفسك). « إتحاف » (٢٩/٩)، وقول سفيان رواه أبو نعيم في « الحلية » (٣٨٩/١) أيضاً.

کتاب الصبر والشكر والشكر

فإذا هيَ قدْ أُخذَتْ مِنْ كمِّهِ ، فقالَ : باركَ اللهُ لهُ فيها ، لعلَّهُ أحوجُ إليها منِّي .

ورُوِيَ عنْ بعضِهِمْ أنَّهُ قالَ : مررتُ على سالم مولىٰ أبي حذيفة في القتلىٰ \_ وذلكَ باليمامةِ في ردَّةِ بني حنيفة \_ وبهِ رمقٌ ، فقلتُ لهُ : أسقيكَ ماءً ؟ فقالَ : جُرَّني قليلاً إلى العدوِّ واجعلِ الماءَ في الترسِ فإنِّي صائمٌ ، فإنْ عشتُ إلى الليلِ . . شربتُهُ .

فهكذا كانَ صبرُ سالكي طريقِ الآخرةِ علىٰ بلاءِ اللهِ تعالىٰ .

فإنْ قلتَ : فبماذا تُنالُ درجةُ الصبرِ في المصائبِ وليسَ الأمرُ إلى اختيارِهِ ، فهوَ مضطرٌ شاءَ أمْ أبىٰ ، فإنْ كانَ المرادُ بهِ ألا تكونَ في نفسِهِ كراهيةٌ للمصيبةِ . . فذلكَ غيرُ داخلِ في الاختيارِ ؟

فاعلم : أنّه إنّما يخرج عن مقام الصابرين بالجزع ، وشق الجيوب ، وضرب الخدود ، والمبالغة في الشكوى ، وإظهار الكآبة ، وتغيير العادة في الملبس والمفرش والمطعم ، وهاذه الأمور داخلة تحت اختياره ، فينبغي أنْ يجتنب جميعها ، ويظهر الرضا بقضاء الله تعالى ، ويبقى مستمراً على عادتِه ، ويعتقد أنّ ذلك كان وديعة فاسترجعت ؛ كما رُوي عن الرّميصاء أمّ سليم رحمها الله أنّها قالت : تُوفّي ابن لي وزوجي أبو طلحة غائب ، فقمت فسجيته في ناحية البيت ، فقدم أبو طلحة ، فقمت فهيّأت له إفطاره ، فجعل فسجّيته في ناحية البيت ، فقدم أبو طلحة ، فقمت فهيّأت له إفطاره ، فجعل

يأكلُ ، وقالَ : كيفَ الصبيُّ ؟ فقلتُ : بأحسنِ حالِ بحمدِ اللهِ ومنهِ ؛ فإنهُ لمْ يكنْ منذُ اشتكىٰ بأسكنَ منهُ الليلة ، ثمَّ تصنَّعتُ لهُ أحسنَ ما كنتُ أتصنَّع قبلَ ذلكَ ، حتَّىٰ أصابَ مني حاجتهُ ، ثمَّ قلتُ : ألا تعجبُ مِنْ جيرانِنا ؟ قالَ : وما لهُمْ ؟ قلتُ : أعيروا عارية ، فلمَّا طُلبَتْ منهُمْ واستُرجِعتْ . جزعوا ، فقالَ : بئسَ ما صنعوا ، فقلتُ : هاذا ابنكَ كانَ عارية مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وإنَّ الله قدْ قبضَهُ إليهِ ، فحمدَ الله واسترجع ، ثمَّ غدا علىٰ رسولِ اللهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّم فأخبرَهُ ، فقالَ : « اللهمَّ ؛ باركُ لهُمْ في ليلتِهِمْ » ، قالَ الراوي (١) : فلقدْ رأيتُ لهُمْ بعدَ ذلكَ في المسجدِ سبعة ، كلّهُمْ قدْ قرؤوا القرآنَ (٢) .

وروى جابرٌ أنَّهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ قالَ : « رأيتنُي دخلتُ الجنَّةَ ؛ فإذا أنا بالرُّميصاءِ امرأةِ أبي طلحةَ »(٣) .

وقدْ قيلَ : ( الصبرُ الجميلُ هوَ ألا يُعرفَ مَنْ صاحبُ المصيبةِ إذْ يشبهُ غيرَهُ ) (٤) .

ولا يخرجُهُ عنْ حدِّ الصابرينَ توجُّعُ القلبِ ، ولا فيضانُ العينِ بالدمعِ ؛

<sup>(</sup>١) وهو عَباية بن رِفاعة .

 <sup>(</sup>۲) رواه الطبراني في « الكبير » ( ۱۲۸/۲۰ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ۲/۹۰ ) ،
 وأصله عند البخاري ( ٥٤٧٠ ) ، ومسلم ( ٢١٤٤ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٧٩).

<sup>(</sup>٤) الرسالة القشيرية ( ص٣٢٨ ) بنحوه .

إذْ يكونُ منْ جميع الحاضرينَ لأجلِ الموتِ سواءً ، ولأنَّ البكاءَ توجُّعُ القلبِ على الميتِ ؛ فإنَّ ذلكَ مقتضى البشريَّةِ ، ولا يفارقُ الإنسانَ إلى الموتِ ، ولذلكَ لمَّا ماتَ إبراهيمُ ولدُ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ. . فاضَتْ عيناهُ ، فقيلَ لهُ : أما نهيتنا عنْ هاذا ؟ فقالَ : " إنَّ هاذهِ رحمةٌ ، وإنَّما يرحمُ اللهُ مِنْ عبادِهِ الرحماءَ »(١) .

بلْ ذلكَ أيضاً لا يخرجُ عنْ مقامِ الرضا ، فالمقدمُ على الفصدِ والحجامةِ راضٍ بهِ وهوَ متألِّمٌ بسببهِ لا محالةً ، وقدْ تفيضُ عينُهُ إذا عظمَ ألمُهُ ، وسيأتي ذلكَ في كتابِ الرضا إنْ شاءَ اللهُ تعالىٰ .

وكتبَ ابنُ أبي نَجِيحٍ يُعزِّي بعضَ الخلفاءِ فكتبَ : ( إنَّ أحقَّ مَنْ عرفَ حقَّ اللهِ تعالىٰ عندَهُ فيما أبقاهُ لهُ ، واعلمْ حقَّ اللهِ تعالىٰ عندَهُ فيما أبقاهُ لهُ ، واعلمْ أنَّ الماضيَ قبلَكَ هوَ الباقي لكَ ، والباقيَ بعدكَ هوَ المأجورُ فيكَ ، واعلمْ أنَّ الماضيَ قبلَكَ هوَ الباقي للهُ ، والباقيَ بعدكَ هوَ المأجورُ فيكَ ، واعلمْ أنَّ أجرَ الصابرينَ فيما يُصابونَ بهِ أعظمُ مِنَ النعمةِ عليهِمْ فيما يُعافونَ فيهِ )(٢) .

فإذا ؛ مهما دفع الكراهة بالتفكُّرِ في نعمةِ اللهِ تعالىٰ عليهِ بالثوابِ. . نالَ درجة الصابرينَ .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۰۳)، ومسلم (۲۳۱۵) بنحوه، ووقع هـنذا القول عندما رفع إليه عليه الصلاة والسلام ابن لابنة له كما هو عند البخاري (۱۳۸٤)، ومسلم (۹۲۳).

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب (١/ ١٩٥).

ربع المنجيات

نعم ، مِنْ كمالِ الصبرِ كتمانُ المرضِ والفقرِ وسائرِ المصائبِ ، وقدْ قيلَ : ( مِنْ كنوزِ البرِّ كتمانُ المصائبِ والأوجاع والصدقةِ )(١) .

فقدْ ظهرَ لكَ بهاذهِ التقسيماتِ أنَّ وجوبَ الصبرِ عامٌّ في جميع الأحوالِ والأفعالِ ، فإنَّ الذي كُفِيَ الشهواتِ كلُّها واعتزلَ وحدَّهُ.. فلا يستغني عن الصبر على العزلةِ والانفرادِ ظاهراً ، وعن الصبرِ عنْ وساوس الشيطانِ باطناً ، فإنَّ اختلاجَ الخواطرِ لا يسكنُ ، وأكثرُ جولانِ الخاطر إنَّما يكونُ في فائتٍ لا تداركَ لهُ ، أَوْ في مستقبلِ لا بدَّ وأنْ يحصلَ منهُ ما هوَ مقدَّرٌ ، فهوَ كيفَما كانَ تضييعُ زمانٍ ، وآلةُ العبدِ قلبُهُ وبضاعتُهُ عمرُهُ ، فإذا غفلَ القلبُ في نَفَس واحدٍ عنْ ذكرٍ يستفيدُ بهِ أنساً باللهِ تعالىٰ ، أوْ عنْ فكرِ يستفيدُ بهِ معرفةً باللهِ تعالىٰ ليستفيدَ بالمعرفةِ محبةَ اللهِ تعالىٰ. . فهوَ مغبونٌ ، هـٰذا إنْ كـانَ فكرُهُ ووسواسُهُ في المباحاتِ مقصوراً عليهِ ، ولا يكونُ كذلكَ غالباً ، بلْ يتفكُّرُ في وجوهِ الحيل لقضاءِ الشهواتِ ؛ إذْ لا يزالُ ينازعُ كلَّ مَنْ تحرَّكَ علىٰ خلافِ غرضِهِ في جميع عمرِهِ ، أَوْ مَنْ يتوهَّمُ بهِ أَنَّهُ ينازعُهُ ويخالفُ أَمرَهُ أَوْ غرضَهُ بظهور أمارة لهُ منهُ ، بلْ يقدِّرُ المخالفةَ مِنْ أخلصِ الناس في حبِّهِ ، حتَّىٰ في أهلِهِ وولدِهِ ، ويتوهَّمُ مخالفتَهُمْ لهُ ، ثمَّ يتفكَّرُ في كيفيةِ زجرِهِمْ وكيفيةِ قهرِهِمْ وجوابِهِمْ عمَّا يتعلَّلُونَ بِهِ في مخالفتِهِ ، ولا يزالُ في شغلِ دائم .

فللشيطانِ جندانِ ؛ جندٌ يطيرُ ، وجندٌ يسيرُ ، والوسواسُ عبارةٌ عنْ

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٩٥٧٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٨/ ١٩٧ ) مرفوعاً .

كتاب الصبر والشكر محمد محمد على المنجيات

حركة جنده الطيّار، والشهوة عبارة عن حركة جنده السيّار، وهاذا لأنّ الشيطان خُلِق مِنَ النار، وخُلِق الإنسانُ مِنْ صلصالِ كالفخار، والفخارُ قدِ الشيطان خُلِق مِنَ النارِ الطينُ، والطينُ طبعُهُ السكونُ، والنارُ طبعُها الحركة، الجتمع فيهِ مع النارِ الطينُ، والطينُ طبعُهُ السكونُ، والنارُ طبعُها الحركة، فلا يُتصوّرُ نارٌ مشتعلةٌ لا تتحرّكُ، بل لا تزالُ تتحرّكُ بطبعها، وقدْ كُلِفَ الملعونُ المخلوقُ مِنَ النارِ أَنْ يطمئنَ عنْ حركتِهِ ساجداً لما خُلِقَ مِنَ الطينِ، فأبئ واستكبرَ واستعصى، وعبّرَ عنْ سببِ استعصائِهِ بأنْ قالَ : ﴿ خَلَقْنَىٰ مِن النارِ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾.

فإذاً ؛ حيثُ لمْ يسجدِ الملعونُ لأبينا آدمَ صلواتُ اللهِ عليهِ وسلامُهُ. فلا ينبغي أنْ يُطمعَ في سجودِهِ لأولادِهِ ، ومهما كفَّ عنِ القلبِ وسواسَهُ وعدوانَهُ ، وطيرانَهُ وجولانَهُ . فقدْ أظهرَ انقيادَهُ وإذعانَهُ ، وانقيادُهُ بالإذعانِ سجودٌ منهُ ، فهوَ روحُ السجودِ ، وإنَّما وضْعُ الجبهةِ على الأرضِ قالبُهُ وعلامتُهُ الدالَّةُ بالاصطلاحِ عليهِ ، ولوْ جُعلَ وضعُ الجبهةِ على الأرضِ علامةَ استخفافِ بالاصطلاحِ . لتُصوِّرَ ذلكَ ، كما أنَّ الانبطاحَ بينَ يدي المعظمِ المحترم يُرى استخفافاً بالعادة .

فلا ينبغي أنْ يدهشك صدف الجوهرِ عنِ الجوهرِ ، وقالبُ الروحِ عنِ الروحِ ، وقشرُ اللبِّ عنِ اللبِّ ، فتكونَ ممَّنْ قيَّدَهُ عالمُ الشهادةِ بالكليَّةِ عنْ عالمِ الغيبِ ، وتحقَّقْ أنَّ الشيطانَ مِنَ المنظرينَ ، فلا يتواضعُ لكَ بالكفِّ عنِ الوسواسِ إلىٰ يومِ الدينِ ، إلا أنْ تصبحَ وهمومُكَ همُّ واحدٌ ، فتشغلَ قلبَكَ باللهِ وحدَهُ ، فلا يجدُ الملعونُ مجالاً فيكَ ، فعندَ ذلكَ تكونُ مِنْ عبادِ اللهِ باللهِ وحدَهُ ، فلا يجدُ الملعونُ مجالاً فيكَ ، فعندَ ذلكَ تكونُ مِنْ عبادِ اللهِ

ربع المنجيات <u>حو حوه حوه مي مي كتاب الصبر والشكر</u>

المخلصينَ ، الداخلينَ في الاستثناءِ عنْ سلطنةِ هاذا اللعينِ .

ولا تظنّن أنّه يخلو عنه قلبٌ فارغ ، بل هو سيّال يجري مِن ابن آدم مجرى الدم ، وسيلانه مثل الهواء في القدح ، فإنك إنْ أردت أنْ يخلو القدح عن الهواء مِنْ غير أنْ تشغله بالماء أو بغيره . . فقد طمعت في غير مطمع ، بل بقدر ما يخلو مِن الماء يدخل فيه الهواء لا محالة ، فكذلك القلب المشغول بفكر مهم في الدين يخلو عن جولان الشياطين ، وإلا . . فمن غفل عن الله تعالى ولو في لحظة فليس له في تلك اللحظة قرين إلا الشيطان ، ولذلك قال تعالى ولو وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْر الرَّمْنِ نُقيِّضَ لَمُ شَيْطَناً فَهُو لَهُ وَين إلا الشيطان ، ولذلك قال تعالى : ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْر الرَّمْنِ نُقيِّضَ لَمُ شَيْطناً فَهُو لَهُ وَين إلى الشيطان .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: ﴿ إِنَّ اللهَ يبغضُ الشابَّ الفارغَ ٩(١) ، وهاذا لأنَّ الشابَّ إذا تعطَّلَ عنْ عملِ يشغلُ باطنَهُ بمباحٍ يستعينُ بهِ على دينهِ. كانَ ظاهرُهُ فارغاً ، ولمْ يبقَ قلبُهُ فارغاً ، بلْ يعششُ فيهِ الشيطانُ ويبيضُ ويفرِّخُ ، ثمَّ تزدوجُ أفراخُهُ أيضاً وتبيضُ مرَّةً أخرى وتفرِّخُ ، وهاكذا يتوالدُ نسلُ الشيطانِ توالداً أسرعَ مِنْ توالدِ سائرِ الحيواناتِ ؛ لأنَّ طبعَهُ مِنَ النارِ ، وإذا وجدَ الحَلْفاءَ اليابسةَ . كثرَ توالدُهُ ، فلا يزالُ تتوالدُ النارُ مِنَ النارِ ، ولا تنقطعُ ألبتةَ ، بلْ تسري شيئاً فشيئاً على الاتصالِ ، فالشهوةُ في نفسِ ولا تنقطعُ ألبتةَ ، بلْ تسري شيئاً فشيئاً على الاتصالِ ، فالشهوةُ في نفسِ

400

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ العراقي: (غريب لم أجده). « إتحاف » ( ٣٣/٩) ، وروى الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٢٢٩) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ١٣٠/١) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: ( إني لأكره أن أرى الرجل فارغاً ليس في أمر دنيا ولا آخرة ).

مربع المنجيات (مع المنجيات ربع المنجيات (مع المنجيات الصبر والشكر )

الشابِّ للشيطانِ كالحلفاءِ اليابسةِ للنارِ ، وكما لا تبقى النارُ إذا لمْ يبقَ لها قوتٌ وهوَ الحطبُ. . فلا يبقى للشيطانِ مجالٌ إذا لمْ تكنْ شهوةٌ .

فإذاً ؛ إذا تأمَّلتَ. علمتَ أنَّ أعدىٰ عدوِّكَ شهوتُكَ ، وهي صفةُ نفسِكَ ، ولذلكَ قالَ الحسينُ بنُ منصورِ الحلاَّجُ حينَ كانَ يُصلبُ وقدْ سُئِلَ عنِ التصوُّفِ ما هوَ ؟ فقالَ : (هيَ نفسُكَ ، إنْ لمْ تشغلُها. . شغلَتْكَ )(١) .

فإذاً ؛ حقيقةُ الصبرِ وكمالُهُ الصبرُ عنْ كلِّ حركةِ مذمومةِ ، وحركةُ الباطنِ أولىٰ بالصبرِ عنْ ذلكَ ، وهاذا صبرٌ دائمٌ لا يقطعُهُ إلا الموتُ ، نسالُ اللهَ حسنَ التوفيق بمنَّهِ وكرمِهِ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ۱۲۸/۸ ) .

ربع المنجيات محمد محمد عمد عمد كتاب الصبر والشك

### بیان د وار الضبر و مایستعان به علیپ

اعلمُ : أنَّ الذي أنزلَ الداءَ أنزلَ الدواءَ ووعدَ الشفاءَ ، فالصبرُ وإنْ كانَ شاقاً أوْ ممتنعاً فتحصيلُهُ يمكنُ بمعجونِ العلمِ والعملِ ، فالعلمُ والعملُ هما الأخلاطُ التي منها تُركبُ الأدويةُ لأمراضِ القلوبِ كلِّها ، ولكنْ يحتاجُ كلُّ مرضِ إلىٰ علم آخرَ وعملِ آخرَ .

وكما أنَّ أقسامَ الصبرِ مختلفةٌ فأقسامُ العللِ المانعةِ منهُ مختلفةٌ ، وإذا المتلفَّ العللُ . . اختلفَ العلاجُ ؛ إذْ معنى العلاجِ مضادَّةُ العلَّةِ وقمعُها ، واستيفاءُ ذلكَ ممّا يطولُ ، ولكنَّا نعرِّفُ الطريقَ في بعضِ الأمثلةِ فنقولُ :

إذا افتقرَ إلى الصبرِ عنْ شهوةِ الوقاعِ مثلاً وقدْ غلبَتْ عليهِ الشهوةُ بحيثُ ليسَ يملكُ معَها فرجّهُ ، أوْ يملكُ فرجّهُ ولكنْ ليسَ يملكُ عينَهُ ، أوْ يملكُ عينَهُ ، أوْ يملكُ عينَهُ ولكنْ ليسَ يملكُ عينَهُ ، أوْ يملكُ عينَهُ ولكنْ ليسَ يملكُ قلبَهُ ونفسَهُ ؛ إذْ لا تزالُ تحدّثُهُ بمقتضياتِ الشهوةِ ، ويصرفُهُ ذلكَ عنِ المواظبةِ على الذكرِ والفكرِ والأعمالِ الصالحةِ . . فنقولُ :

قدْ قدَّمنا أنَّ الصبرَ عبارةٌ عنْ مصارعةِ باعثِ الدينِ معَ باعثِ الهوى ، وكلُّ متصارعينِ أردنا أنْ يغلبَ أحدُهُما الآخرَ فلا طريقَ لنا فيهِ إلا بتقويةِ مَنْ أردنا أنْ يغلبَ أحدُهُما الآخرِ ، فلزمَنا هاهنا تقويةُ باعثِ الدينِ وتضعيفِ الآخرِ ، فلزمَنا هاهنا تقويةُ باعثِ الدينِ وتضعيفُ باعثِ الشهوةِ .

## فأمَّا باعثُ الشهوةِ . . فسبيلُ تضعيفِهِ ثلاثةُ أمورٍ :

أحدُها: أنْ ننظرَ إلى مادةِ قوتِهِ ، وهيَ الأغذيةُ الطيّبةُ المحرِّكةُ للشهوةِ مِنْ حيثُ نوعُها ومِنْ حيثُ كثرتُها ، فلا بدَّ مِنْ قطعِها بالصومِ الدائمِ معَ الاقتصارِ عندَ الإفطارِ على طعامِ قليلٍ في نفسِهِ ، ضعيفٍ في جنسِهِ ، فيحترزُ من اللحم والأطعمةِ المهيّجةِ للشهوةِ .

والثاني: قطعُ أسبابِهِ المهيِّجةِ لهُ في الحالِ ، فإنَّهُ إنَّما يهيجُ بالنظرِ إلىٰ مظانِّ الشهوةِ ؛ إذِ النظرُ يحرِّكُ القلبَ ، والقلبُ يحرِّكُ الشهوة ، وهذا يحصلُ بالعزلةِ ، والاحترازِ عنْ مظانِّ وقوعِ البصرِ على الصورِ المشتهاةِ ، والفرارِ منها بالكليَّةِ ، قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « النظرةُ سهمٌ والفرارِ منها بالكليَّةِ ، قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « النظرةُ سهمُ مسمومٌ مِنْ سهامِ إبليسَ »(١) ، وهذا سهمٌ يسدِّدُهُ الملعونُ ولا ترسَ يمنعُ منهُ إلا تغميضُ الأجفانِ ، أوِ الهربُ مِنْ صوبِ رميهِ ، فإنَّهُ إنَّما يرمي هذا السهمَ عنْ قوسِ الصورِ ، فإذا انفتلتَ عنْ صوْبِ الصورِ . لمْ يصبْكَ سهمُهُ .

والثالث: تسلية النفسِ بالمباحِ مِنَ الجنسِ الذي تشتهيهِ ، وذلكَ بالنكاحِ ، فإنَّ كلَّ ما يشتهيهِ الطبعُ ففي المباحاتِ مِنْ جنسِهِ ما يغني عنِ المحظوراتِ منه ، وهاذا هو العلاجُ الأنفعُ في حقِّ الأكثرِ ، فإنَّ قطعَ الغذاءِ يضعفُ عنْ سائرِ الأعمالِ ، ثمَّ قدْ لا يقمعُ الشهوةَ في حقِّ أكثرِ الرجالِ ،

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٢١٤/٤ ) .

ربع المنجيات <u>حق حق</u>

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : «عليكُمْ بالباءةِ ، فمَنْ لمْ يستطعْ.. فعليهِ بالصوم ؛ فإنَّ الصومَ لهُ وجاءٌ »(١) .

فهاذه ثلاثة أسباب ، فالعلاج الأوّل وهو قطع الطعام ويضاهي قطع العلف عن البهيمة الجموح وعن الكلب الضاري ليضعف فتسقط قوّته ، والثاني يضاهي تغييب اللحم عن الكلب وتغييب الشعير عن البهيمة حتى لا تتحرّك بواطنها بسبب مشاهدتها ، والثالث يضاهي تسليتها بشيء قليل ممّا يميل إليه طبعها حتى يبقى معها مِن القوّة ما تصبر به على التأديب .

وأمَّا تقوية باعثِ الدين. . فإنَّما تكون بطريقين :

أحدُهُما: إطماعُهُ في فوائدِ المجاهدةِ وثمراتِها في الدينِ والدنيا ، وذلكَ بأنْ يكثرَ فكرُهُ في الأخبارِ التي أوردناها في فضلِ الصبرِ ، وفي حسنِ عواقبهِ في الدنيا والآخرةِ ، وفي الأثرِ أنَّ ثوابَ الصبرِ على المصيبةِ أكثرُ ممَّا فاتَ (٢) ، وأنَّهُ بسببِ ذلكَ مغبوطٌ بالمصيبةِ ؛ إذْ فاتهُ ما لا يبقى معهُ إلا مدَّةَ الحياةِ ، وحصلَ لهُ ما يبقى بعدَ موتِهِ أبدَ الآبادِ ، ومَنْ أسلمَ خسيساً في نفيسِ . فلا ينبغي أنْ يحزنَ لفواتِ الخسيسِ في الحالِ .

وهلذا مِنْ بابِ المعارفِ، وهوَ مِنَ الإيمانِ، فتارةً يضعفُ وتارةً

<sup>(</sup>١) رواه الضياء في « المختارة » ( ١٨٥٣ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٨١٩٩ ) .

 <sup>(</sup>۲) لعله يشير إلى قول ابن عباس رضي الله عنهما: (...، وصبر على المصيبة عند
 الصدمة الأولى، فله تسع مئة درجة)، وهو مروي في « القوت » ( ۱۹۸/۱).

يقوى ، فإنْ قويَ . قويَ باعثُ الدينِ ، وهيَّجَهُ تهييجاً شديداً ، وإنْ ضعفَ . ضعفَ . ضعفَ ، وإنَّما قوَّةُ الإيمانِ يُعبَّرُ عنها باليقينِ ، وهوَ المحرِّكُ لعزيمةِ الصبرِ ، وأقلُّ ما أُوتيَ الناسُ اليقينُ وعزيمةُ الصبرِ (١) .

والثاني: أنْ يعوِّدَ هاذا الباعثَ مصارعة باعثِ الهوى تدريجاً ، قليلاً ، حتَّىٰ يدركَ لذَّةَ الظفرِ بها ، فيستجرىء عليها ، وتقوىٰ مُنَتُهُ في مصارعتِها ؛ فإنَّ الاعتيادَ والممارسة للأعمالِ الشاقَّةِ تؤكِّدُ القوى التي تصدرُ منها تلكَ الأعمالُ ، ولذلكَ تزيدُ قوَّةُ الحمَّالينَ والفلاَّحينَ والمقاتلينَ وبالجملةِ : فقوةُ الممارسينَ للأعمالِ الشاقَّةِ تزيدُ علىٰ قوَّةِ الخيَّاطينَ والعطَّارينَ والفقهاءِ والصالحينَ ، وذلكَ لأنَّ قواهُمْ لمْ تتأكَّدُ بالممارسةِ .

فالعلاجُ الأوَّلُ يضاهي إطماعَ المصارعِ في الخلعةِ عندَ الغلبةِ ، ووعدَهُ بأنواعِ الكرامةِ ؛ كما وعدَ فرعونُ سحرتَهُ عندَ إغرائِهِ إِيَّاهُمْ بموسىٰ عليهِ السلامُ حيثُ قالَ : ﴿ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ .

والثاني يضاهي تعويدَ الصبيِّ الذي يُرادُ منهُ المصارعةُ والمقاتلةُ بمباشرةِ أسبابِ ذلكَ منذُ الصباحتَّىٰ يأنسَ بهِ ، ويستجرىءَ عليهِ ، وتقوىٰ فيهِ مُنَّتُهُ ، فمَنْ تركَ بالكليَّةِ المجاهدةَ بالصبرِ . . ضعف فيهِ باعثُ الدينِ ، ولا يقوىٰ على الشهوةِ وإنْ ضعفَ ، ومَنْ عوَّدَ نفسَهُ مخالفةَ الهوىٰ . . غلبَها مهما أرادَ .

فهاذا منهاجُ العلاجِ في جميعِ أنواعِ الصبرِ ، ولا يمكنُ استيفاؤُهُ ، وإنَّما

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ٩٤ ) .

أشدُها كفُّ الباطنِ عنْ حديثِ النفسِ ، وإنَّما يشتدُّ ذلكَ علىٰ مَنْ تفرَّغَ لهُ ؛ بأنْ قمعَ الشهواتِ الظاهرةَ والباطنةَ كلَّها ، وآثرَ العزلةَ ، وجلسَ للمراقبةِ والذكرِ والفكرِ ، فإنَّ الوسواسَ لا يزالُ يجاذبُهُ مِنْ جانبٍ إلىٰ جانبٍ ، وهاذا لا علاجَ لهُ ألبتةَ إلا قطعُ العلائقِ كلِّها ظاهراً وباطناً ؛ بالفرارِ عنِ الأهلِ والولدِ ، والمالِ والجاهِ ، والرفقاءِ والأصدقاءِ ، والاعتزالِ إلىٰ زاويةٍ بعدَ إحرازِ قدْرِ يسيرِ مِنَ القوتِ ، وبعدَ القناعةِ بهِ .

ثمَّ كلُّ ذلكَ لا يكفي ما لمْ تصرِ الهمومُ همّا واحداً ، وهوَ اللهُ تعالىٰ ، ثمَّ اذا غلبَ ذلكَ على القلبِ . فلا يكفي ذلكَ ما لمْ يكنْ لهُ مجالٌ في الفكرِ ، وسيرٌ بالباطنِ في ملكوتِ السماواتِ والأرضِ ، وعجائبِ صنعِ اللهِ تعالىٰ ، وسائرِ أبوابِ معرفةِ اللهِ تعالىٰ ، حتَّىٰ إذا استولىٰ ذلكَ علىٰ قلبِهِ . . دفعَ اشتغالُهُ بذلكَ محادثة (١) الشيطانِ ووسواسَهُ .

وإنْ لمْ يكنْ لهُ سيرٌ بالباطنِ.. فلا ينجيهِ إلا الأورادُ المتواصلةُ المترتبةُ في كلِّ لحظةٍ ؛ مِنَ القراءةِ ، والأذكارِ ، والصلواتِ ، ويحتاجُ مع ذلكَ إلىٰ تكليفِ القلبِ الحضورَ ، فإنَّ الفكرَ بالباطنِ هوَ الذي يستغرقُ القلبَ دونَ الأورادِ الظاهرةِ .

ثمَّ إذا فعلَ كلَّ ذلكَ. . لمْ يسلمْ لهُ مِنَ الأوقاتِ إلا بعضُها ؛ إذْ لا يخلو في جميعِ أوقاتِهِ عنْ حوادثَ تتجدَّدُ فتشغلُهُ عنِ الفكرِ والذكرِ ؛ مِنْ مرضٍ ،

<sup>(</sup>١) في (ن): (بذلك مجاذبة) بدل (بذلك محادثة).

وخوفٍ ، وإيذاءِ مِنْ إنسانٍ ، وطغيانِ مِنْ مخالطٍ ؛ إذْ لا يستغني عنْ مخالطةِ مَنْ يعينُهُ في بعضِ أسبابِ المعيشةِ .

فهـٰذا أحدُ الأنواعِ الشاغلةِ .

وأمّا النوعُ الثاني فهوَ ضروريٌ أشدُّ ضرورةً مِنَ الأولِ ، وهوَ اشتغالُهُ بالمطعمِ والملبسِ وأسبابِ المعاشِ ، فإنَّ تهيئةَ ذلكَ أيضاً تحوجُ إلىٰ شغلِ إنْ تولاهُ بنفسِهِ ، وإنْ تولاهُ غيرهُ. . فلا يخلو عن شغلِ قلبٍ بمَنْ يتولاهُ ، ولكنْ بعدَ قطعِ العلائقِ كلّها تسلمُ لهُ أكثرَ الأوقاتِ إنْ لمْ تهجمْ عليهِ ملمّةٌ أوْ واقعةٌ ، وفي تلكَ الأوقاتِ يصفو القلبُ ، ويتيسَّرُ لهُ الفكرُ ، وينكشفُ فيهِ مِنْ أسرارِ اللهِ تعالىٰ في ملكوتِ السماواتِ والأرضِ ما لا يقدرُ علىٰ عُشْرِ عَشِيرِهِ في زمانِ طويلٍ لوْ كانَ مشغولَ القلبِ بالعلائقِ ، والانتهاءُ إلىٰ هاذا هوَ أقصى المقاماتِ التي يمكنُ أنْ تنالَ بالاكتسابِ والجهدِ .

فأمًّا مقاديرُ ما ينكشفُ ، ومبالغُ ما يردُ مِنْ لطفِ اللهِ تعالىٰ في الأحوالِ والأعمالِ. . فذلكَ يجري مَجرى الصيدِ ، وهوَ بحسبِ الرزقِ ، فقدْ يقلُ الجهدُ ويقلُ الحظُ ، والمعوَّلُ وراءَ هاذا الجهدُ ويقلُ الحظُ ، والمعوَّلُ وراءَ هاذا الاجتهادِ علىٰ جذبةٍ مِنْ جذباتِ الرحمانِ ، فإنَّها توازي أعمالَ الثقلينِ ، وليسَ ذلكَ باختيار العبدِ .

نعم ، اختيارُ العبدِ في أَنْ يتعرَّضَ لتلكَ الجذبةِ ؛ بأَنْ يقطعَ عنْ قلبِهِ جواذبَ الدنيا ، فإنَّ المجذوبَ إلىٰ أسفل سافلينَ لا ينجذبُ إلىٰ أعلیٰ 02 02 020

علين ، وكلُّ منهوم بالدنيا فهو منجذب إليها ، فقطع العلائق الجاذبة هو المراد بقولِه عليه الصلاة والسلام : « إنَّ لربَّكُمْ في أيام دهرِكُمْ نفحاتٍ ، ألا فتعرَّضوا لها »(١) ، وذلك لأنَّ تلك النفحات والجذبات لها أسباب سماويَّة ؛ إذْ قالَ الله تعالى : ﴿ وَفِ الشَّمَاءِ رِزْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ ، وهاذا مِنْ أعلى أنواع الرزق ، والأمور السماويَّة عائبة عنًا ، فلا ندري متى ييسِّر الله أسباب الرزق ، فما علينا إلا تفريغ المحل والانتظار لنزولِ الرحمة وبلوغ الكتاب أجلَه ؛ كالذي يصلح الأرض وينقيها مِن الحشيش ، ويبث البذر فيها ، وكلُّ ذلك لا ينفعه إلا بمطر ، ولا يدري متى يقدِّر الله أسباب المطر ، إلا أنه يثق بفضلِ الله تعالى ورحمته أنه لا يخلي سنة عنْ مطر ، فكذلك قلما تخلو سنة بفضلِ الله تعالى ورحمته أنه لا يخلي سنة عنْ مطر ، فكذلك قلما تخلو سنة وشهرٌ ويومٌ عنْ جذبة مِنَ الجذباتِ ونفحة مِنَ النفحاتِ .

فينبغي أنْ يكونَ العبدُ قدْ طهرَ القلبَ مِنْ حشيشِ الشهواتِ ، وبذرَ فيهِ بذرَ الإرادةِ والإخلاصِ ، وعرضَهُ لمهابِّ رياحِ الرحمةِ ، وكما يقوى انتظارُ الأمطارِ في أوقاتِ الربيعِ وعندَ ظهورِ الغيمِ . فيقوى انتظارُ تلكَ النفحاتِ في الأوقاتِ الشريفةِ وعند اجتماعِ الهممِ وتساعدِ القلوبِ ؛ كما في يومِ عرفة ، ويومِ الجمعةِ ، وأيامِ رمضانَ ؛ فإنَّ الهممَ والأنفاسَ أسبابٌ بحكمِ تقديرِ اللهِ تعالىٰ لاستدرارِ رحمتِهِ ، حتَّىٰ تستدرُّ بها الأمطارُ في أوقاتِ الاستسقاءِ ، وهي لاستدرارِ أمطارِ المكاشفاتِ ولطائفِ المعارفِ مِنْ خزائنِ

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في « الكبير » ( ٢٣٣/١٩ ) ، وابن عبد البر في « التمهيد » ( ٣٣٩/٥ ) بنحوه .

الملكوتِ أشدُّ مناسبةً منها لاستدرارِ قطراتِ الماءِ واستجرارِ الغيومِ مِنْ أقطارِ الجبالِ والبحار .

بلِ الأحوالُ والمكاشفاتُ حاضرةٌ معَكَ في قلبِكَ ، وإنَّما أنتَ مشغولٌ عنها بعلائقِكَ وشهواتِكَ ، فصارَ ذلكَ حجاباً بينكَ وبينَها ، فلا تحتاجُ إلا إلى أنْ تكسرَ البثق (١) ، ويُرفعَ الحجابُ ، فتُشرقُ أنوارُ المعارفِ مِنْ باطنِ القلبِ ، وإظهارُ ماءِ الأرضِ بحفْرِ القُنىٰ أسهلُ وأقربُ مِنِ استنزالِ الماءِ إليها مِنْ مكانِ بعيدِ منخفضِ عنها ، ولكونِهِ حاضراً في القلبِ ومنسيّاً بالشغلِ عنهُ سمّى اللهُ تعالىٰ جميعَ معارفِ الإيمانِ تذكُّراً ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهُ لَكُوفُونَ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِنَذَكُراً ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِنَا لَمْ لَكُوفُهُ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِنَا لَهُ لَكُوفُونَ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِنَا لَهُ لَكُوفُونَ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِنَا لَهُ لَكُوفُونَ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِنَا لَهُ لِللّهِ لَكُوفُهُ مَالَ لِللّهِ كُوفَهَلُ مِن مُذَكِرٍ ﴾ .

فهاذا هوَ علاجُ الصبرِ عنِ الوساوسِ والشواغلِ ، وهوَ آخرُ درجاتِ الصبرِ .

وإنَّما الصبرُ عنِ العلائق كلِّها مقدَّمٌ على الصبرِ عنِ الخواطرِ ، قالَ الجنيدُ رحمهُ اللهُ : ( المسيرُ مِنَ الدنيا إلى الآخرةِ سهلٌ على المؤمنِ ، وهجرانُ الخلقِ في جنبِ الحقّ شديدٌ ، والمسيرُ مِنَ النفسِ إلى اللهِ تعالىٰ صعبٌ شديدٌ ، والصبرُ مع اللهِ أشدُ )(٢) .

<sup>(</sup>۱) البثق: اسم الموضع الذي حفره الماء، واسم للمكان المكسور، واستعمال هاذه اللفظة يناسب قوله: (بل الأحوال والمكاشفات حاضرة معك في قلبك)، وفي (ب): (تكسر النفس).

<sup>(</sup>۲) رواه القشيري في « رسالته » ( ص ٣٢٤ ) .

ربع المنجيات محمد عدم محمد كتاب الصبر والشكر

فذكرَ شدةَ الصبرِ عنْ شواغلِ القلبِ ، ثمَّ شدةَ هجرانِ الخلقِ ، وأشدُّ العلائقِ على النفسِ علاقةُ الخلقِ وحبُّ الجاهِ ؛ فإنَّ لذةَ الرئاسةِ والغلبةِ والاستعلاءِ والاستتباعِ أغلبُ اللذاتِ في الدنيا على نفوسِ العقلاءِ ، وكيفَ لا تكونُ أغلبَ اللذاتِ ومطلوبُها صفةٌ مِنْ صفاتِ اللهِ تعالى وهي الربوبيةُ ؟! والربوبيةُ محبوبةٌ ومطلوبةٌ بالطبعِ للقلبِ ؛ لما فيهِ مِنَ المناسبةِ للأمورِ الربوبيةِ ، وعنهُ العبارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَقِي ﴾ .

وليسَ القلبُ مذموماً على حبّهِ ذلكَ ، وإنّما هوَ مذمومٌ على غلطٍ وقعَ لهُ بسببِ تغريرِ الشيطانِ اللعينِ المبعدِ عنْ عالمِ الأمرِ ، إذْ حسدَهُ على كونِهِ مِنْ عالمِ الأمرِ ، فأضلّهُ وأغواهُ ، وكيفَ يكونُ مذموماً عليهِ وهوَ يطلبُ سعادةَ الآخرةِ ؟! ليسَ يطلبُ إلا بقاءً لا فناءَ فيهِ ، وعزّاً لا ذلّ فيهِ ، وأمناً لا خوفَ فيهِ ، وغنى لا فقرَ فيهِ ، وكمالاً لا نقصانَ فيهِ ، وهاذهِ كلّها مِنْ أوصافِ الربوبيّةِ ، وليسَ مذموماً على طلبِ ذلكَ ، بلْ حقُ كلّ عبدٍ أنْ يطلبَ ملكاً عظيماً لا آخرَ لهُ ، وطالبُ الملكِ طالبٌ للعلوِّ والعزِّ والكمالِ لا محالةً ، ولكن الملكُ ملكانِ :

ملكٌ مشوبٌ بأنواعِ الآلامِ ، وملحوقٌ بسرعةِ الانصرامِ ، ولكنَّهُ عاجلٌ ، وهوَ في الدنيا .

وملكٌ مخلَّدٌ دائمٌ لا يشوبُهُ كدرٌ ولا ألمٌ ، ولا يقطعُهُ قاطعٌ ، ولكنَّهُ آجلٌ . وقد خُلقَ الإنسانُ عجولاً راغباً في العاجلةِ ، فجاءَ الشيطانُ وتوسَّلَ إليهِ بواسطةِ العجلةِ التي في طبعِهِ ، فاستغواهُ بالعاجلةِ ، وزيَّنَ لهُ الحاضرةَ ، وتوسَّلَ إليهِ بواسطةِ الحمقِ ، فوعدَهُ بالغرورِ في الآخرةِ ، ومنَّاهُ معَ ملكِ الدنيا ملكَ الآخرةِ ، كما قالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « والأحمقُ مَنْ أتبعَ نفسهُ هواها وتمنَّىٰ على اللهِ الأمانيَّ »(١) ، فانخدعَ المخذولُ بغرورِهِ ، فاستغلَ بطلبِ عزِّ الدنيا وملكِها علىٰ قدر إمكانِهِ ، ولم يتدلَّ الموفَّقُ بحبلِ غرورِهِ ؛ إذْ علمَ مداخلَ مكْرِهِ ، فأعرضَ عنِ العاجلةِ ، فعُبِّرَ عنِ المخذولينِ وقيلَ : ﴿ كَلَا بَلْ يُحبُّونَ ٱللهَ عِلَى اللهِ وَتَذَرُونَ ٱلآخِرَةِ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ هَنَوُلَآهِ يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمَا ثَقِيلًا﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ فَأَعْرِضَ عَن مَن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَوْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ ٱلْعِلْمِ﴾ .

ولمَّا استطارَ مكرُ الشيطانِ في كافَّةِ الخلقِ. أرسلَ اللهُ الملائكة إلى الرسلِ ، فأوحَوا إليهِمْ ما تمَّ على الخلقِ مِنْ إهلاكِ العدوِّ وإغوائِهِ ، فاشتغلوا بدعوةِ الخلقِ إلى الملكِ الحقيقيِّ عنِ الملكِ المجازيِّ الذي لا أصلَ لهُ إنْ سلمَ ، ولا دوامَ لهُ أصلاً ، فنادَوا فيهِمْ : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ النَّهُ النَّالُةُ إِذَا فِيلَ لَكُو انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّالَتُمُ إِلَى الْأَرْضُ أَرْضِيشُم بِالْحَيَوةِ الدُّنْيَامِنَ الْآخِرَةِ أَنْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّالَةُ إِلَى الْأَرْضُ أَرْضِيشُم بِالْحَيَوةِ الدُّنْيَامِنَ الْآخِرَةِ إِلَّا قِلِيلًا لَكُو انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۲٤٥٩ ) ، وابن ماجه ( ۲۲۰ ) .

فالتوراةُ والإنجيلُ والزبورُ والفرقانُ وصحفُ موسىٰ وإبراهيمَ وكلُّ كتابٍ منزلٍ.. ما أُنزلَ إلا لدعوةِ الخلقِ إلى الملْكِ الدائمِ المخلَّدِ ، والمرادُ منهُمْ أَنْ يكونوا ملوكاً في الدنيا ملوكاً في الآخرةِ ، أمَّا ملكُ الدنيا.. فبالزهدِ فيها ، والقناعةِ باليسيرِ منها ، وأمَّا ملكُ الآخرةِ.. فبالقربِ مِنَ اللهِ تعالىٰ بدرُكِ بقاء لا فناءَ فيهِ ، وعزِّ لا ذلَّ فيهِ ، وقرَّةِ عينٍ أُخفيَتْ في هلذا العالمِ لا تعلمُها نفسٌ مِنَ النفوس .

والشيطانُ يدعوهُمْ إلى ملكِ الدنيا لعلمِهِ بأنَّ ملكَ الآخرةِ يفوتُ بهِ ؛ إذِ الدنيا والآخرةُ ضرَّتانِ ، ولعلمِهِ بأنَّ الدنيا لا تسلمُ لهُ أيضاً ، ولوْ كانَتْ تسلمُ لهُ . لكانَ يحسدُهُ أيضاً ، ولكنْ ملكُ الدنيا لا يخلو عنِ المنازعاتِ والمكدِّراتِ وطولِ الهمومِ في التدبيراتِ ، وكذا سائرُ أسبابِ الجاهِ ، ثمَّ كما تسلمُ وتتمُّ الأسبابُ ينقضي العمرُ ، ﴿ حَقَّ إِذَا آخَذَتِ الأَرْضُ نُخْرَفَهَا وَانَيَنَتُ وَظَلَ المَّهُ اللهُ اللهُ تعالى لها مثلاً فقالَ : ﴿ وَاضْرِبْ هَمُ مَثَلَ الْحَيَوْةِ وَظَلَ اللهُ مَن السَماءِ فَا اللهُ تعالى لها مثلاً فقالَ : ﴿ وَاضْرِبْ هَمُ مَثَلَ الْحَيَوْةِ الدُيْنَ كَالِيْنَ هُمْ مَثَلَ الْحَيَوْةِ فَا اللهُ اللهُ

والزهدُ في الدنيا لمَّا أَنْ كَانَ ملكاً حاضراً. . حسدَهُ الشيطانُ عليهِ ، فصدَّهُ عنهُ ، ومعنى الزهدِ : أَنْ يملكَ العبدُ شهوتَهُ وغضبَهُ ، فينقادانِ لباعثِ الدينِ وإشارةِ الإيمانِ ، وهلذا ملكٌ بالاستحقاقِ ؛ إذْ بهِ يصيرُ صاحبُهُ حرّاً ، وباستيلاءِ الشهوةِ عليهِ يصيرُ عبداً لفرجِهِ وبطنِهِ وسائرِ أغراضِهِ ، فيكونُ

مسخَّراً مثلَ البهيمةِ ، مملوكاً يستجرُّهُ زمامُ الشهوةِ آخذاً بمُخَنَّقِهِ إلىٰ حيثُ يريدُ ويهوىٰ .

فما أعظمَ اغترارَ الإنسانِ ! إذْ ظنَّ أنَّهُ ينالُ الملكَ بأنْ يصيرَ مملوكاً ، وينالُ الربوبيَّةَ بأنْ يصيرَ عبداً ! ومثلُ هاذا هلْ يكونُ إلا معكوساً في الدنيا ، منكوساً في الآخرةِ ؟!

ولهانذا قالَ بعضُ الملوكِ لبعضِ الزهَّادِ : هلْ مِنْ حاجةٍ ؟ فقالَ : كيفُ أطلبُ منكَ حاجةً وملكي أعظمُ مِنْ ملكِكَ ، فقالَ : كيفَ ؟ قالَ : مَنْ أنتَ عبدُهُ فهوَ عبدٌ لي ، فقالَ : كيفَ ذلكَ ؟ قالَ : أنتَ عبدُ شهوتِكَ وغضبِكَ وفرجكَ وبطنِكَ ، وقدْ ملكتُ هؤلاءِ كلَّهُمْ فهُمْ عبيدٌ لي (١) .

فهاذا إذاً هوَ الملكُ في الدنيا ، وهوَ الذي يسوقُ إلى الملكِ في الآخرةِ ، فالمنخدعونَ بغرورِ الشيطانِ خسروا الدنيا والآخرةَ جميعاً ، والذين وُفَقوا للاشتدادِ على الصراطِ المستقيمِ فازوا بالدنيا والآخرةِ جميعاً .

فإذا عرفتَ الآنَ معنى الملْكِ والربوبيَّةِ ، ومعنى التسخيرِ والعبوديةِ ، ومدخلَ الغلطِ في ذلكَ ، وكيفَ تعميةُ الشيطانِ وتلبيسُهُ.. يسهلُ عليكَ النزوعُ عنِ الملكِ والجاهِ والإعراضُ عنهما ، والصبرُ عندَ فواتِهِما ؛ إذْ تصيرُ بتركِهِما ملكاً في الحالِ ، وترجو بهِ ملْكاً في الآخرةِ .

ومَنْ كُوشفَ بهنذهِ الأمورِ بعدَ أَنْ أَلفَ الجاهَ وأَنسَ بهِ ورسخَتْ فيهِ بالعادةِ مباشرةُ أسبابِهِ.. فلا يكفيهِ في العلاجِ مجرَّدُ العلمِ والكشفِ ، بلُ لا بدَّ وأَنْ يضيفَ إليهِ العملَ ، وعملُهُ في ثلاثةِ أمورٍ :

أحدُها: أنْ يهربَ عنْ موضعِ الجاهِ كي لا يشاهدَ أسبابَهُ ، فيعسرَ عليهِ الصبرُ مع الأسبابِ ؛ كما يهربُ مَنْ غلبَتْهُ الشهوةُ عنْ مشاهدةِ الصورِ المحرِّكةِ ، ومَنْ لمْ يفعلْ هاذا. . فقدْ كفرَ نعمةَ اللهِ تعالىٰ في سعةِ الأرضِ ؛ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً فَنُهَا جِرُوا فِيهَا ﴾ .

الثاني: أنْ يكلّف نفسه في أعمالِهِ أفعالاً تخالف ما اعتاده ، فيبدّلُ التكلّف بالتبذّلِ ، وزيّ الحشمة بزيّ التواضع ، وكذلك كلّ هيئة وحالِ وفعلِ في مسكن وملبس ومطعم وقيام وقعودٍ كانَ يعتادُه وفاءً بمقتضى جاهِهِ ، فينبغي أنْ يبدّلَها بنقائضِها ، حتّىٰ يرسخ باعتيادِ ذلك ضدّ ما رسخ فيه مِنْ قبلُ باعتيادِ ضدّه ، فلا معنىٰ للمعالجة إلا المضادّة .

الثالث : أنْ يراعيَ في ذلكَ التلطُّفَ والتدريجَ ، فلا ينتقلَ دفعةً واحدةً إلى الطرفِ الأقصىٰ مِنَ التبذُّلِ ، فإنَّ الطبعَ نفورٌ ، ولا يمكنُ نقلُهُ عنْ أخلاقِهِ إلا بالتدريج ، فيتركُ البعض ويسلِّي نفسَهُ بالبعض ، ثمَّ إذا قنعَتْ نفسُهُ بذلكَ البعض . أبتدأَ بتركِ البعض مِنْ ذلكَ البعض ، إلىٰ أنْ يقنعَ بالبقيَّةِ ، وهاكذا يفعلُ شيئاً ، إلىٰ أنْ يقمع تلكَ الصفاتِ التي رسخَتْ فيهِ .

وإلىٰ هاذا التدريج الإشارةُ بقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : ﴿ إِنَّ هاذا الدِّينَ

رح ۲ کھر بع المنجیات <u>1000ھ</u>

متينٌ ، فأوغلْ فيهِ برفقٍ ، ولا تبغّضْ إلىٰ نفسِكَ عبادةَ اللهِ ؛ فإنَّ المنبتَّ لا أرضاً قطعَ ولا ظهراً أبقىٰ »(١) .

فإذاً ؛ ما ذكرناهُ في علاجِ الصبرِ عنِ الوسواسِ وعنِ الشهوةِ وعنِ اللهاهِ.. أضفْهُ إلىٰ ما ذكرناهُ مِنْ قوانينِ طرقِ المجاهدةِ في كتابِ رياضةِ النفسِ مِنْ ربعِ المهلكاتِ واتخذهُ دستورَكَ ؛ لتعرف به علاج الصبرِ في جميعِ النفسِ مِنْ ربعِ المهلكاتِ واتخذهُ دستورَكَ ؛ لتعرف به علاج الصبرِ في جميعِ الأقسامِ التي فصلناها مِنْ قبلُ ؛ فإنَّ تفصيلَ الآحادِ يطولُ ، ومَنْ راعى التدريجَ .. ترقَّىٰ بهِ الصبرُ إلىٰ حالةٍ يشقُ عليهِ الصبرُ دونةُ كما كانَ يشقُ عليهِ الصبرُ معَهُ ، فتنعكسُ أمورهُ ، فيصيرُ ما كانَ محبوباً عندَهُ ممقوتاً ، وما كانَ مكروها عندَهُ مشرباً هنيئاً لا يصبرُ عنهُ ، وهاذا لا يُعرفُ إلا بالتجربةِ والذوقِ ، ولهُ نظيرٌ في العاداتِ ، فإنَّ الصبيَّ يُحملُ على التعلُّمِ في الابتداءِ قهراً ، فيشتُ عليهِ الصبرُ عنِ اللعبِ والصبرُ معَ العلمِ ، حتَىٰ إذا انفتحَتْ قهراً ، فيشتُ عليهِ الصبرُ عنِ اللعبِ والصبرُ معَ العلمِ ، حتَىٰ إذا انفتحَتْ بصيرتهُ وأنسَ بالعلمِ . . انقلبَ الأمرُ ، فصارَ يشقُ عليهِ الصبرُ عنِ العلمِ . والصبرُ على اللعبِ والصبرُ على العلمِ . والصبرُ على اللعبِ والصبرُ على العلمِ . . انقلبَ الأمرُ ، فصارَ يشقُ عليهِ الصبرُ عنِ العلمِ . والصبرُ على اللعبِ والصبرُ على اللعبِ والصبرُ على اللعبِ والصبرُ على اللعبِ . . والصبرُ على اللعب .

وإلىٰ هـٰذا يشيرُ ما حُكِيَ عنْ بعضِ العارفينَ أنَّهُ سألَ الشبليَّ عنِ الصبرِ:

<sup>(</sup>١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١١٧٨ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٣٦٠٢ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٣٩ ) بنحوه .

المورسود ال

[من البسيط]

ربع المنجيات

أَيُّهُ أَشْدُ ؟ فقالَ : الصبرُ في اللهِ تعالىٰ ، فقالَ : لا ، فقالَ : الصبرُ للهِ ، قالَ : لا ، قالَ : الصبرُ اللهِ ، قالَ : لا ، قالَ : فأيشٍ ؟ قالَ : الصبرُ عنِ اللهِ ، قالَ : لا ، قالَ : فأيشٍ ؟ قالَ : الصبرُ عنِ اللهِ ، فصرخَ الشبليُّ صرخةً كادَتْ روحُهُ تتلفُ (١) .

وقدْ قيلَ في معنىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ أَصَّبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُوا ﴾ : ( اصبروا في اللهِ ، وصابروا باللهِ ، ورابطوا معَ اللهِ )(٢) .

وقيلَ : ( الصبرُ للهِ عناءٌ (٣) ، والصبرُ باللهِ بقاءٌ ، والصبرُ معَ اللهِ وفاءٌ ، والصبرُ معَ اللهِ وفاءٌ ، والصبرُ عن اللهِ جفاءٌ )(٤) .

وقدٌ قيلَ في معناهُ<sup>(ه)</sup> :

وَٱلصَّبْرُ عَنْكَ فَمَذْمُومٌ عَواقِبُهُ وَٱلصَّبْرُ فِي سائِرِ ٱلأَشْياءِ مَحْمُودُ وَٱلصَّبْرُ فِي سائِرِ ٱلأَشْياءِ مَحْمُودُ وَقَيلَ أيضاً (١٦):

اَلصَّبْرُ يَجْمُلُ فِي ٱلْمَواطِنِ كُلِّها إِلاَّ عَلَيْكَ فَاإِنَّهُ لا يَجْمُلُ هَا الصَّبْرُ وَأُسرارِهِ .

\* \*

<sup>(</sup>١) الخبر عند الطوسي في « اللمع » ( ص٧٦ ) ، والقشيري في « رسالته » ( ص٣٢٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية ( ص٣٢٧ ) .

<sup>(</sup>٣) في غير (ب، د): (غني ) بدل (عناء).

<sup>(</sup>٤) الرسالة القشيرية ( ص٣٢٧ ) .

<sup>(</sup>٥) البيت للحلاج . انظر « ذيل تاريخ بغداد » لابن النجار ( ١٩ / ٨٩ ) .

<sup>(</sup>٦) البيت للشبلي في « ديوانه » ( ص١١٩ ) .

كتاب الصبر والشكر

الشَّطْرُالثَّانِي مِنَ الكِئَاب سِنْ *اشْک*ر

ولهُ ثلاثةُ أركانِ :

الركنُ الأوَّلُ : في فضيلةِ الشكرِ وحقيقتِهِ ، وأقسامِهِ وأحكامِهِ .

الركنُ الثاني: في حقيقةِ النعمةِ ، وأقسامِها الخاصَّةِ والعامَّةِ .

الركنُ الثالثُ : في بيانِ الأفضلِ مِنَ الصبرِ والشكرِ .

الرّكن لأوّل: في نفنس بيّن كر بي ن فضي له بنشكر

اعلمْ : أنَّ اللهَ تعالىٰ قرنَ الشكرَ بالذكرِ في كتابِهِ معَ أنَّه قالَ : ﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ . أللَّهِ أَكْرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ . وقالَ تعالىٰ : ﴿ مَا يَفْعَكُلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُهُ وَءَامَنتُمْ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَسَنَجْزِى ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ إخباراً عنْ إبليسَ اللعينِ : ﴿ لَأَفَّكُذَ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ ،

قيلَ : هوَ طريقُ الشكرِ (١) .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢٠٣/١ ) .

ولعلوِّ رتبةِ الشكرِ طعنَ اللعينُ في الخلقِ فقالَ : ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ مَ الْحَلْقِ فَقَالَ : ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ مَا يَكِرِيكِ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَقَلِيلُ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ .

وقد قطع الله تعالى بالمزيد مع الشكر ولم يستنن فقال تعالى : ﴿ لَإِن سَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ ، واستنالى في خمسة أشياء ؛ في الإغناء ، والإجابة ، والرزق ، والمغفرة ، والتوبة ، فقال تعالى : ﴿ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللّهُ مِن فَضْ لِهِ إِن شَاءَ ﴾ ، وقال : ﴿ فَيَكَشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ ﴾ ، وقال : ﴿ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَا دُونَ ذَالِكَ لِمَا دُونَ ذَالِكُ لِمَا دُونَ دَالِكُ اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ ﴾ .

وهوَ خلقٌ مِنْ أخلاقِ الربوبيَّةِ ؛ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَٱللَّهُ شَكُورُ حَلِيكُ ﴾ .

وقدْ جعلَ اللهُ الشكرَ مفتاحَ كلامِ أهلِ الجنةِ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ وَقَالُواْ الْحَكَمَّدُ لِللَّهِ الشَّكَرَ مفتاحَ كلامِ أهلِ الجنةِ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ وَمَا فِحُكَمَّدُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّ

وأمَّا الأخبار :

فقد قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «الطاعمُ الشاكرُ بمنزلِةِ الصائمِ الصابر»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۲٤٨٦ ) ، وابن ماجه ( ۱۷٦٤ ) .

وي والشكر

ورُوِيَ عَنْ عَطَاءٍ أَنَّهُ قَالَ : دخلتُ عَلَىٰ عَائِشَةَ رَضَىَ اللهُ عَنْهَا فَقَلْتُ : أخبرينا بأعجب ما رأيتِ مِنْ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، فبكَتْ وقالَتْ : وأيُّ شأنِهِ لمْ يكنْ عجباً ؟! إنَّهُ أتاني ليلةً فدخلَ معي في فراشي ـ أوْ قَالَتْ : في لحافي \_ حتَّىٰ مسَّ جلدُهُ جلدِي ، ثمَّ قالَ : « يا بنةَ أبي بكر ؟ ذريني أتعبَّدُ لربِّي ؟ » ، قالَتْ : قلتُ : إنِّي أحبُّ قربَكَ لكنِّي أوثرُ هواكَ ، فأذنتُ لهُ ، فقامَ إلى قربةِ ماء ، فتوضَّأَ فلمْ يكثرْ صبَّ الماءِ ، ثمَّ قامَ يصلِّي ، فبكي حتَّىٰ سالَتْ دموعُهُ علىٰ صدرهِ ، ثمَّ ركعَ فبكىٰ ، ثمَّ سجدَ فبكىٰ ، ثمَّ رفعَ رأْسَهُ فبكىٰ ، فلمْ يزلْ كذلكَ حتَّىٰ جاءَ بلالٌ فآذنَهُ بالصلاةِ ، فقلتُ : يا رسولَ اللهِ ؛ ما يبكيكَ وقدْ غفرَ اللهُ لكَ ما تقدَّمَ مِنْ ذنبكَ وما تأخَّرَ؟ قالَ : ﴿ أَفَلَا أَكُونُ عَبِداً شَكُوراً ، وَلَمَ لَا أَفَعَلُ وَقَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ تعالىٰ على : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ. . . ﴾ الآياتِ ؟! ١٠(١) .

وهـٰذا يدلُّ علىٰ أنَّ البكاءَ ينبغي ألا ينقطعَ أبداً ، وإلىٰ هـٰذا السرِّ يشيرُ ما رُوِيَ أَنَّهُ مرَّ بعضُ الأنبياءِ بحجرِ صغيرِ يخرِجُ منهُ ماءٌ كثيرٌ ، فتعجَّبَ منهُ ، فَأَنْطَقَهُ اللهُ تَعَالَىٰ فَقَالَ : مَنذُ سَمَعَتُ قُولَهُ تَعَالَىٰ : ﴿ وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْجِجَارَةُ ﴾ فأنا أبكي مِنْ خوفِهِ ، فسألَهُ أنْ يجيرَهُ مِنَ النار ، فأجارَهُ ، ثمَّ رآهُ بعدَ مدَّةٍ

<sup>(</sup>١) رواه أبو الشيخ في « أخلاق النبي » ( ٥٢١ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ٦٢٠ ) ، والقشيري في « رسالته » ( ص٣١٠ ) ، عن عطاء ومعه عبيد بن عمير رحمهما الله تعالىٰ ، ورواه مختصراً من حديثها رضي الله عنها مسلم ( ٢٨٢٠ ) .

وقلبُ العبدِ كالحجارةِ أَوْ أَشدُّ قسوةً ، ولا تزولُ قسوتُهُ إلا بالبكاءِ في حالِ الخوفِ والشكرِ جميعاً .

ورُوِيَ عنهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّهُ قالَ : « يُنادىٰ يومَ القيامةِ : ليقمِ الحمَّادونَ ، فتقومُ زمرةٌ ، فيُنصبُ لهُمْ لواءٌ فيدخلونَ الجنَّةَ » ، قيلَ : ومَنِ الحمَّادونَ ؟ قالَ : « الذينَ يشكرونَ اللهُ تعالىٰ علىٰ كلّ حالٍ » ، وفي لفظٍ آخرَ : « على السرَّاءِ والضرَّاءِ » (٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الحمدُ رداءُ الرحمانِ »(٣) .

وأوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ أيوبَ عليهِ السلامُ : ( إنِّي رضيتُ بالشكرِ مكافأةً مِنْ أوليائي ) في كلام طويل<sup>(٤)</sup> .

وأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ أيضاً في صفةِ الصابرينَ : ( دارُهُمْ دارُ السلامِ ،

الرسالة القشيرية ( ص ٣١٤) .

 <sup>(</sup>۲) كذا في « القوت » ( ۲۰٦/۱ ) بالروايتين ، ورواه الطبراني في « الكبير » ( ۲۹/۱۲ ) ،
 والحاكم في « المستدرك » ( ۲/۲/۱ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٦٩/٥ ) .

 <sup>(</sup>٣) كنا في «القوت» (١/٥/١) حيث قال: (وفي الخبر...)، ورواه ابنناي حاتم في «تفسيره» (٢٦/١) عن الضحاك ولم يرفعه، وتقدم: «الكبرياء رداؤه».

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ٢٠٣/١ ) .

إذا دخلوها. . ألهمتُهُمُ الشكرَ وهوَ خيرُ الكلامِ ، وعندَ الشكرِ أستزيدُهُمْ ، وبالنظرِ إليَّ أزيدُهُمْ )(١) .

ولمَّا نزلَ في الكنوزِ ما نزلَ<sup>(٢)</sup>. . قالَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ : فأيَّ المالِ نتخذُ ؟ فقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « ليتخذْ أحدُكُمْ لساناً ذاكراً ، وقلباً شاكراً »<sup>(٣)</sup> ، فأمرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ باقتناءِ القلبِ الشاكرِ بدلاً مِنَ المالِ . وقالَ ابنُ مسعودِ رضيَ اللهُ عنهُ : ( الشكرُ نصفُ الإيمانِ )<sup>(1)</sup> .

\* \*

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢٠٤/١ ) .

<sup>(</sup>٢) وهُو قوله تَعَالَىٰ : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ( ٣٠٩٤ ) ، وابن ماجه ( ١٨٥٦ ) .

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ٢٠٣/١ ) .

ربع المنجبات

# بيان مَدّ ابتُ كر وخفيقت بر

اعلمْ: أنَّ الشكرَ مِنْ جملةِ مقاماتِ السالكينَ ، وهوَ أيضاً ينتظمُ مِنْ علمٍ وحالٍ وعملٍ ، فالعلمُ هوَ الأصلُ ، فيورثُ الحالَ ، والحالُ يورثُ العملَ .

أمَّا العلمُ: فهوَ معرفةُ النعمةِ مِنَ المنعِمِ ، والحالُ: هوَ الفرحُ الحاصلُ بإنعامِهِ ، والعملُ: هوَ القيامُ بما هوَ مقصودُ المنعِمِ ومحبوبُهُ ، ويتعلَّقُ ذلكَ العملُ بالقلبِ وبالجوارحِ وباللسانِ ، ولا بدَّ مِنْ بيانِ جميعِ ذلكَ ليحصلَ بمجموعِهِ الإحاطةُ بحقيقةِ الشكرِ ، فإنَّ كلَّ ما قيلَ في حدِّ الشكرِ قاصرٌ عنِ الإحاطةِ بكمالِ معانيهِ .

## فالأصلُ الأوَّلُ : العلمُ :

وهوَ علمٌ بثلاثةِ أمورٍ : بعينِ النعمةِ ، ووجهِ كونِها نعمةً في حقّهِ ، وبذاتِ المنعمِ ووجودِ صفاتِهِ التي بها يتمُّ الإنعامُ ويصدرُ الإنعامُ منهُ عليهِ ، فإنَّهُ لا بدَّ مِنْ نعمةٍ ومنعم ومنعم عليهِ تصلُ إليهِ النعمةُ مِنَ المنعِم بقصدِ وإرادةٍ ، فهاذِهِ الأمورُ لا بدَّ مِنْ معرفتِها ، هاذا في حقّ غيرِ اللهِ تعالىٰ .

فأمًّا في حقِّ اللهِ تعالىٰ. . فلا يتمُّ الإيمانُ إلا بأنْ يعرفَ أنَّ النعمَ كلَّها مِنَ اللهِ ، وأنَّهُ هوَ المنعمُ ، والوسائطَ مسخرونَ مِنْ جهتِهِ ، وهاذهِ المعرفةُ وراءَ التقديسِ والتوحيدِ ؛ إذْ دخلَ التقديسُ والتوحيدُ فيها ، بلِ الرتبةُ الأولىٰ

في معارفِ الإيمانِ التقديسُ ، ثمَّ إذا عرفَ ذاتاً مقدسةً . . فيعرفُ أنَّهُ لا مقدَّسَ إلا واحدٌ ، وما عداهُ غيرُ مقدَّس ، وهوَ التوحيدُ ، ثمَّ يعلمُ أنَّ كلَّ المعرفةُ في الرتبةِ الثالثةِ ؛ إذْ ينطوي فيها معَ التقديس والتوحيدِ كمالُ القدرةِ والانفرادُ بالفعل ، وعنْ هلذا عبَّرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ حيثُ قَالَ : « مَنْ قَالَ : سبحانَ اللهِ. . فلهُ عشرُ حسناتٍ ، ومَنْ قَالَ : لا إلـٰهَ إلا اللهُ.. فلهُ عشرونَ حسنةً ، ومَنْ قالَ : الحمدُ للهِ.. فلهُ ثـلاثـونَ حسنةً »<sup>(۱)</sup> .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : ﴿ أَفْضِلُ الذِّكْرِ لَا إِلَـٰهِ إِلَّا اللهُ ، وأَفْضِلُ الدعاء الحمدُ لله »(٢).

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : ﴿ لَيْسَ شَيَّ مِنَ الأَذْكَارِ يُضَاعَفُ كُمَّا يُضاعفُ الحمدُ اللهِ »(٣).

ولا تظنَّنَّ أنَّ هـٰذهِ الحسناتِ بإزاءِ تحريكِ اللسانِ بهـٰذهِ الكلماتِ مِنْ غيرٍ حصولِ معانيها في القلبِ ، فسبحانَ اللهِ كلمةٌ تدلُّ على التقديسِ ، ولا إلـٰهَ إلا اللهُ كلمةٌ تدلُّ على التوحيدِ ، والحمدُ للهِ كلمةٌ تدلُّ على معرفةِ النعمةِ مِنَ

قوت القلوب ( ١/ ٢٠٥ ) . (1)

رواه الترمذي ( ٣٣٨٣ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٠٠ ) . (٢)

كذا في « القوت » ( ٢٠٥/١ ) ، وروى أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٣١/٤ ) ، والبيهقي (٣) في « الشعب » ( ٤٠٨٣ ) من كلام إبراهيم النخعي بلفظ : ( إن الحمد لله أكثر الكلام تضعفاً).

الواحدِ الحقّ ، فالحسناتُ بإزاءِ هاذهِ المعارفِ التي هيَ مِنْ أبوابِ الإيمانِ واليقينِ .

واعلمْ: أنَّ تمامَ هاذهِ المعرفةِ ينفي الشركَ في الأفعالِ ، فمَنْ أنعمَ عليهِ ملكٌ مِنَ الملوكِ بشيءٍ ؛ فإنْ رأى لوزيرِهِ أوْ لوكيلِهِ دخلاً في تيسيرِ ذلكَ وإيصالِهِ إليهِ . . فهوَ إشراكٌ بهِ في النعمةِ ، فلا يرى النعمةَ مِنَ الملكِ مِنْ كلِّ وجهٍ ، بلْ منهُ بوجهٍ ، ومنْ غيرِهِ بوجهٍ ، فيتوزَّعُ فرحُهُ عليهِما ، فلا يكونُ موحداً في حقّ الملكِ .

نعمْ ، لا يغضُّ مِنْ توحيدِهِ في حقِّ الملكِ وكمالِ شكرِهِ أَنْ يرى النعمةَ الواصلةَ إليهِ بتوقيعِهِ الذي كتبة بقلمِهِ ، وبالكاغدِ الذي كتبة عليهِ ، فإنّه لا يفرحُ بالقلمِ والكاغدِ ولا يشكرُهُما ؛ لأنّه لا يثبتُ لهما دخلاً مِنْ حيثُ هما موجودانِ بأنفسِهِما ، بلْ مِنْ حيثُ هما مسخِّرانِ تحتَ قدرةِ الملكِ ، وقدْ يعلمُ أَنَّ الوكيلَ الموصلَ والخازنَ أيضاً مضطرانِ مِنْ جهةِ الملكِ في الإيصالِ ، وأنّه لوْ ردَّ الأمرَ إليهِ ولمْ يكنْ مِنْ جهةِ الملكِ إرهاقٌ وأمرٌ جزْمٌ يخافُ عاقبتَهُ . لما سلَّمَ إليهِ شيئاً ، فإذا عرفَ ذلكَ . . كانَ نظرُهُ إلى الخازنِ الموصلِ كنظرِهِ إلى القلمِ والكاغدِ ، فلا يورثُ ذلكَ شركاً في توحيدِهِ مِنْ إضافةِ النعمةِ إلى الملكِ .

وكذلكَ مَنْ عرفَ اللهَ سبحانَهُ وعرفَ أفعالَهُ. . علمَ أنَّ الشمسَ والقمرَ والنجومَ مسخَّراتٌ بأمرِهِ كالقلمِ مثلاً في يدِ الكاتبِ ، وأنَّ الحيواناتِ التي لها

و المنجبات (مع المنجبات

اختيارٌ مسخّراتٌ في نفسِ اختيارِها ، فإنَّ الله َ هو المسلّطُ للدواعي عليها لتفعلَ شاءَتْ أَمْ أَبِتْ ؛ كالخازنِ المضطرِّ الذي لا يجدُ سبيلاً إلى مخالفةِ الملكِ ، ولوْ خُلِّي ونفسهُ . لما أعطاكَ ذرَّةً ممّا في يدِهِ ، فكلُّ مَنْ وصلَ إليكَ نعمةٌ مِنَ اللهِ تعالىٰ علىٰ يدِهِ فهو مضطرٌ ؛ إذْ سلَّطَ الله تعالىٰ عليه الإرادة وهيَّجَ عليهِ الدواعي ، وألقىٰ في نفسِهِ أنَّ خيرَهُ في الدنيا والآخرةِ في أنْ يعطيكَ ما أعطاكَ ، وأنَّ غرضَهُ المقصودَ عندَهُ في الحالِ والمآلِ لا يحصلُ إلا بهِ ، وبعدَ أنْ خلقَ الله لهُ هاذا الاعتقادَ . فلا يجدُ سبيلاً إلىٰ تركِهِ ، فهوَ إذا إنَّما يعطيكَ لغرضِ نفسِهِ لا لغرضِكَ ، ولوْ لمْ يكنْ غرضُهُ في العطاءِ . الما أعطاكَ ، ولوْ لمْ يعلمُ أنَّ منفعتَهُ في منفعتِكَ . لما نفعكَ ، فهوَ إذا إنَّما يطلبُ نفعَ نفسِهِ بنفعِكَ ، فليسَ منعماً عليكَ ، بلِ اتخذَكَ وسيلةً إلىٰ نعمةِ يطلبُ نفعَ نفسِهِ بنفعِكَ ، فليسَ منعماً عليكَ ، بلِ اتخذَكَ وسيلةً إلىٰ نعمةِ أخرىٰ هوَ يرجوها ، وإنَّما الذي أنعمَ عليكَ هوَ الذي سخَرَهُ لكَ ، وألقىٰ في قلبه مِنَ الاعتقاداتِ والإراداتِ ما صارَ بهِ مضطراً إلى الإيصالِ إليكَ .

فإنْ عرفتَ الأمورَ كذلكَ.. فقدْ عرفتَ اللهَ وعرفتَ فعلَهُ ، وكنتَ موحِّداً ، وقدرتَ على شكرِهِ ، بلْ كنتَ بهلذهِ المعرفةِ بمجرَّدِها شاكراً .

ولذلكَ قالَ موسىٰ عليهِ السلامُ في مناجاتِهِ : إلـْهي ؛ خلقتَ آدمَ بيدِكَ ، وفعلتَ وفعلتَ ، فكيفَ شكرَكَ ؟ فقالَ : علمَ أنَّ كلَّ ذلكَ منِّي ، فكانَتْ معرفتُهُ شكراً (١) .

<sup>(</sup>١) كذا في « الرسالة القشيرية » ( ص٣١٣ ) ، ورواه بنحوه هناد في « الزهد » ( ٧٧٧ ) .

فإذاً ؛ لا شكرَ إلا بأنْ تعرفَ أنَّ الكلَّ منهُ ، فإنْ خالجَكَ ريبٌ في هاذا. . لمْ تكنْ عارفاً لا بالنعمةِ ولا بالمنعمِ ، فلا تفرحُ بالمنعمِ وحدَهُ بلْ بغيرِهِ ، فبنقصانِ معرفتِكَ ينقصُ حالُكَ في الفرحِ ، وبنقصانِ فرحِكَ ينقصُ عملُكَ . فهاذا بيانُ هاذا الأصل .

# الأصلُ الثاني: الحالُ المستمدَّةُ مِنْ أصلِ المعرفةِ:

وهوَ الفرحُ بالمنعمِ معَ هيئةِ الخضوعِ والتواضع ، وهوَ أيضاً في نفسِهِ شكرٌ علىٰ تجرُّدِهِ ؛ كما أنَّ المعرفةَ شكرٌ ، ولكنْ إنَّما يكونُ شكراً إذا كانَ جامعاً شروطَهُ ، وشرطُهُ أنْ يكونَ فرحُكَ بالمنعمِ لا بالنعمةِ ولا بالإنعامِ ، ولعلَّ هاذا ممَّا يتعذَّرُ عليكَ فهمُهُ ، فنضربُ لكَ مثلاً فنقولُ :

الملكُ الذي يريدُ الخروجَ إلىٰ سفرٍ فأنعمَ بفرسٍ علىٰ إنسانِ يُتصوَّرُ أَنْ يفرحَ المنعَمُ عليهِ بالفرسِ مِنْ ثلاثةِ أوجهِ :

أحدُها: أنْ يفرحَ بالفرسِ مِنْ حيثُ إنّهُ فرسٌ ، وإنّهُ مالٌ يُنتفعُ بهِ ، ومركوبٌ يوافقُ عرضَهُ ، وإنّهُ جوادٌ نفيسٌ ، وهاذا فرحُ مَنْ لا حظً لهُ في الملكِ ، بلْ غرضُهُ الفرسُ فقطْ ، ولوْ وجدَهُ في صحراءَ فأخذَهُ. . لكانَ فرحُهُ مثلَ هاذا الفرح .

الوجهُ الثاني : أَنْ يَفْرَحَ بِهِ لا مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ فَرَسٌ ، بِلْ مِنْ حَيْثُ يَسْتَدَلُّ بِهِ علىٰ عنايةِ الملكِ بِهِ وشفقتِهِ عليهِ واهتمامِهِ بجانبهِ ، حتَّىٰ لوْ وجدَ هـٰذا ربع المنجيات کئي۔۔

الفرسَ في صحراءَ أَوْ أعطاهُ إِيَّاهُ غيرُ الملكِ. . لكانَ لا يفرحُ بهِ أصلاً ؛ لاستغنائِهِ عنِ الفرسِ أصلاً ، واستحقارِهِ لهُ بالإضافةِ إلى مطلوبِهِ مِنْ نيلِ المحلِّ في قلبِ الملكِ .

الوجهُ الثالثُ : أنْ يفرحَ بهِ ليركبهُ فيخرجَ في خدمةِ الملكِ ويحتملَ مشقّة السفرِ لينالَ بخدمتِهِ رتبةَ القرْبِ منهُ ، وربَّما يرتقي إلىٰ درجةِ الوزارةِ ، مِنْ حيثُ إنَّهُ ليسَ يقنعُ بأنْ يكونَ محلُّهُ في قلبِ الملكِ أنْ يعطيهُ فرساً ويُعنىٰ بهِ هاذا القدرَ مِنَ العنايةِ ، بلْ هوَ طالبٌ لئلا ينعمَ الملكُ بشيءِ مِنْ مالِهِ علىٰ أحدِ إلا بواسطتِهِ ، ثمَّ إنَّهُ ليسَ يريدُ مِنَ الوزارةِ الوزارةَ أيضاً ، بلْ يريدُ مشاهدةَ الملكِ والقرْبَ منهُ ، حتَّىٰ لوْ خُيرَ بينَ القرْبِ دونَ الوزارةِ ، وبينَ الوزارةِ دونَ الوزارةِ . لاختارَ القرْبِ .

فهاذهِ ثلاثُ درجاتٍ .

فالأولىٰ لا يدخلُ فيها معنى الشكرِ أصلاً ؛ لأنَّ نظرَ صاحبِها مقصورٌ على الفرسِ ، ففرحُهُ بالفرسِ لا بالمعطي ، وهاذا حالُ كلِّ مَنْ فرحَ بنعمةٍ مِنْ حيثُ إنَّها لذيذةٌ وموافقةٌ لغرضِهِ ، فهوَ بعيدٌ عنْ معنى الشكرِ .

والثانيةُ داخلةٌ في معنى الشكرِ مِنْ حيثُ إنّهُ فرحٌ بالمنعِم ، ولكنْ لا مِنْ حيثُ ذاتهُ ، بلْ مِنْ حيثُ معرفةُ عنايتِهِ التي تستحثُّهُ على الإنعامِ في المستقبلِ ، وهاذا حالُ الصالحينَ الذينَ يعبدونَ اللهَ ويشكرونَهُ خوفاً مِنْ عقابهِ ورجاءً لثوابهِ .

وإنَّما الشكرُ التامُّ في الفرحِ الثالثِ ، وهوَ أنْ يكونَ فرحُ العبدِ بنعمةِ اللهِ

ربع المنجيات

مِنْ حيثُ إِنَّهُ يقدرُ بها على التوصُّل إلى القرْبِ منهُ تعالىٰ والنزولِ في جوارهِ والنظرِ إلىٰ وجهِهِ على الدوام ، فهاذا هوَ الرتبةُ العليا ، وأمارتُهُ : ألا يفرحَ مِنَ الدنيا إلا بما هوَ مزرعةُ الآخرةِ ويعينُهُ عليها ، ويحزنَ بكلِّ نعمةِ تلهيهِ عنْ ذكر اللهِ تعالىٰ وتصدُّهُ عنْ سبيلِهِ ؛ لأنَّهُ ليسَ يريدُ النعمةَ لأنَّها لذيذةٌ كما لمْ يردْ صاحبُ الفرس الفرسَ لأنَّهُ جوادٌ ومهملجٌ (١) ، بلْ مِنْ حيثُ إنَّهُ يحملُهُ في صحبةِ الملكِ حتَّىٰ تدومَ مشاهدتُهُ لهُ وقربُهُ منهُ ، ولذلكَ قالَ الشبليُّ ا رحمهُ اللهُ : ( الشكرُ رؤيةُ المنعِمِ لا رؤيةُ النعمةِ )(٢) .

وقالَ الخوَّاصُ : ( شكرُ العامَّةِ على المطعم والملبسِ والمشربِ ، وشكرُ الخاصَّةِ علىٰ وارداتِ القلوبِ )(٣) .

وهـٰـذهِ رتبةٌ لا يدركُها كلُّ مَن انحصرَتْ عندَهُ اللذَّاتُ في البطن والفرج ومدركاتِ الحواسِّ مِنَ الألوانِ والأصواتِ وخلا عنْ لذَّةِ القلب ، فإنَّ القلبَ لا يلتذُّ في حالِ الصحةِ إلا بذكرِ اللهِ تعالىٰ ومعرفتِهِ ولقائِهِ ، وإنَّما يلتذُّ بغيرهِ إذا مرضَ بسوءِ العاداتِ كما يلتذُّ بعضُ الناسِ بأكلِ الطينِ ، وكما يستبشعُ بعضُ المرضى الأشياءَ الحلوة ويستحلى الأشياءَ المرَّة ، كما قيل (٤): [من الوافر]

وَمَنْ يَكُ ذَا فَسِم مُرِّ مَرِيضٍ يَجِدُ مُرّاً بِهِ ٱلْمَاءَ ٱلزُّلالا

المهملج: لفظة فارسية ، السريع السير في بخترة وحسن . (1)

الرسالة القشيرية ( ص٣١٣). **(Y)** 

الرسالة القشيرية (ص٣١٢). (٣)

البيت للمتنبي في \* ديوانه بشرح العكبري ، ( ٣/ ٢٢٨ ) . (1)

فإذاً ؛ هاذا شرطُ الفرحِ بنعمةِ اللهِ تعالىٰ ، فإنْ لمْ تكنْ إبلٌ . فمِعْزى ، فإنْ لمْ يكنْ هاذا . فالدرجةُ الثانيةُ ، أمَّا الأولىٰ . فخارجةٌ عنْ كلِّ حسابٍ ، فكمْ مِنْ فرقٍ بينَ مَنْ يريدُ الملكَ للفرسِ ، ومَنْ يريدُ الفرسَ للملكِ ، وكمْ مِنْ فرقٍ بينَ مَنْ يريدُ اللهَ ليعمَ عليهِ ، وبينَ مَنْ يريدُ نعمَ اللهِ ليصلَ بها إليهِ .

الأصلُ الثالثُ : العملُ بموجَبِ الفرحِ الحاصلِ مِنْ معرفةِ المنعمِ :

وهـٰذا العملُ يتعلُّقُ بالقلبِ ، وباللسانِ ، وبالجوارحِ .

أُمَّا بِالقلبِ. . فقصدُ الخيرِ وإضمارُهُ لكافَّةِ الخلقِ .

وأمَّا باللسانِ. . فإظهارُ الشكرِ للهِ تعالىٰ بالتحميداتِ الدالَّةِ عليهِ .

وأمّا بالجوارح. . فاستعمالُ نعم الله تعالىٰ في طاعتِهِ ، والتوقي مِنَ الاستعانةِ بها علىٰ معصيتِهِ ، حتّىٰ إنّ شكرَ العينينِ أنْ تسترَ كلّ عيبٍ تراهُ لمسلم ، وشكرَ الأذنينِ أنْ تسترَ كلّ عيبٍ تسمعُهُ فيهِ ، فيدخلُ هاذا في جملةِ شكرِ النعم لهاذهِ الأخنينِ أنْ تسترَ كلّ عيبٍ تسمعُهُ فيهِ ، فيدخلُ هاذا في جملةِ شكرِ النعم لهاذهِ الأعضاءِ ، والشكرُ باللسانِ لإظهارِ الرضاعنِ اللهِ تعالىٰ ، وهوَ مأمورٌ بهِ ؛ فقدْ قالَ رسولُ اللهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ لرجلٍ : «كيفَ أصبحتَ ؟» فقالَ : بخيرٍ ، فأعادَ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ السؤالَ ، فأعادَ الرجلُ الجوابَ ، حتّىٰ قالَ في الثالثةِ : بخيرٍ أحمدُ اللهَ وأشكرُهُ ، فقالَ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ : «هاذا الذي أردتُ منكَ»(١).

 <sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲/ ۲۰۶ ) ، ورواه ابن المبارك في « الزهد » ( ۹۳۷ ) ، والطبراني
 في « الدعاء » ( ۱۹۳۹ ) من حديث فضيل بن عمرو معضلاً بنحوه ، ورواه في =

وكانَ السلفُ يتساءلونَ ونيَّتُهُمُ استخراجُ الشكرِ للهِ تعالىٰ ؛ ليكونَ الشاكرُ مطيعاً ، والمستنطقُ لهُ بهِ مطيعاً ، وما كانَ قصدُهُمُ الرياءَ بإظهار الشوقِ(١) .

وكلُّ عبدِ سُئِلَ عنْ حالٍ فهوَ بينَ أنْ يشكرَ أوْ يشكوَ أوْ يسكتَ ، فالشكرُ طاعةٌ ، والشكوى معصيةٌ قبيحةٌ مِنْ أهلِ الدينِ ، وكيفَ لا تقبحُ الشكوىٰ مِنْ ملكِ الملوكِ وبيدِهِ كلُّ شيءِ إلىٰ عبدِ مملوكِ لا يقدرُ علىٰ شيء ؟! فالأحرىٰ بالعبدِ إنْ لمْ يحسنِ الصبرَ على البلاءِ والقضاءِ ، وأفضىٰ بهِ الضعفُ إلى الشكوىٰ . أنْ تكونَ شكواهُ إلى اللهِ تعالىٰ ، فهوَ المبلي وهوَ القادرُ علىٰ الشكوىٰ . أنْ تكونَ شكواهُ إلى اللهِ تعالىٰ ، فهوَ المبلي وهوَ القادرُ علىٰ إذالةِ البلاءِ ، وذلُّ العبدِ لمولاهُ عزٌ ، والشكوىٰ إلى غيرِهِ ذلُّ ، وإظهارُ الذلِّ للعبيدِ مع كونِهمْ أذلاَّ عبيحٌ ، قالَ الله تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ عبد لمولاهُ عنه اللهِ عبد أَمْنَالُكُونَ وَاعْبُدُوهُ وَاشَكُواْ لَهُ ﴾ ، وقالَ لا يَعْلَىٰ : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ تَعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ عبدادُ أَمْنَالُكُمْ .

فالشكرُ باللسانِ مِنْ جملةِ الشكرِ.

وقدْ رُوِيَ أَنَّ وفداً قدموا على عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ رحمةُ اللهِ عليهِ ، فقامَ شابُّ ليتكلَّمَ ، فقالَ عمرُ : الكبرَ الكبرَ ، فقالَ : يا أميرَ المؤمنينَ ؛ لوْ كانَ

 <sup>«</sup> الأوسط » ( ٤٣٧٤ ) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما وليس فيه ذكر تكرار
 السؤال .

<sup>(</sup>۱) فقد روى مالك في « الموطأ » ( ٢/ ٩٦١ ) عن أنس بن مالك أنه سمع عمر بن الخطاب، وسلَّمَ عليه رجل فردَّ عليه السلام ، ثم سأل عمرُ الرجلَ : كيف أنت ؟ فقال : أحمد إليك الله ، فقال عمر : ذلك الذي أردت منك .

الأمرُ بالسنِّ.. لكانَ في المسلمينَ مَنْ هوَ أسنُّ منكَ ، فقالَ : تكلَّمْ ، فقالَ : تكلَّمْ ، فقالَ : لسنا وفدَ الرغبةِ ، أمَّا الرغبةُ .. فقدْ أوصلَها إلينا فضلُكَ ، وأمَّا الرهبةُ .. فقدْ آمَننا منها عدلُكَ ، وإنَّما نحنُ وفدُ الشكرِ ، جئناكَ نشكرُكَ باللسانِ وننصرفُ (۱) .

فهاندهِ هي أصولُ معاني الشكرِ المحيطةُ بمجموع حقيقتِهِ .

فأمًّا قولُ مَنْ قالَ : ( إِنَّ الشكرَ هوَ الاعترافُ بنعمةِ المنعمِ على وجهِ الخضوع )(٢). . فهوَ نظرٌ إلى فعلِ اللسانِ معَ بعضِ أحوالِ القلبِ .

وقولُ مَنْ قالَ : ( إِنَّ الشَّكرَ هُوَ الثناءُ على المحسنِ بذكرِ إحسانِهِ )<sup>(٣)</sup> نظرٌ إلىٰ مجرَّدِ عملِ اللسانِ .

وقولُ القائلِ : ( إنَّ الشكرَ هوَ اعتكافٌ على بساطِ الشهودِ بإدامةِ حفظِ الحرمةِ )(1) جامعٌ لأكثرِ معاني الشكرِ ، لا يشذُ منهُ إلا عملُ اللسانِ .

وقولُ حمدونِ القصار: ( شكرُ النعمةِ أَنْ ترىٰ نفسَكَ في الشكرِ طفيليّاً )(٥)

 <sup>(</sup>۱) رواه البلاذري في « أنساب الأشراف » ( ۱۳۳/۸ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق »
 ( ۱۹٤/٦٨ ) ، وكذا أورده القشيري في « رسالته » ( ص٣١٤ ) .

<sup>(</sup>۲) الرسالة القشيرية ( ص٣١١) .

 <sup>(</sup>٣) هـنـذا مـا جعلـه حقيقـة الشكـر الإمـام القشيـري فـي تفسيـره « لطـائـف الإشــارات »
 ( ٣٨٠/١ ) ، وأورده في « رسالته » ( ص ٣١١ ) .

<sup>(</sup>٤) وهو شكر القلب كما أورده القشيري في « رسالته » ( ص٣١١) .

<sup>(</sup>٥) الرسالة القشيرية (ص٣١١).

ربع المنجيات

إشارةٌ إلى أنَّ معنى المعرفةِ مِنْ معاني الشكرِ فقط .

وقولُ الجنيدِ : ( الشكرُ ألاَّ ترىٰ نفسَكَ أهلاً للنعمةِ )(١) إشارةٌ إلىٰ حالٍ مِنْ أحوالِ القلبِ على الخصوصِ .

وهؤلاءِ أقوالُهُمْ تعربُ عنْ أحوالِهِمْ ، ولذلكَ تختلفُ أجوبتُهُمْ ولا تتفقُ ، ثمَّ قدْ يختلفُ جوابُ كلِّ واحدِ في حالتينِ ؛ لأنَّهُمْ لا يتكلَّمونَ إلا عنْ حالتِهِمُ الراهنةِ الغالبةِ عليهِمُ ؛ اشتغالاً بما يهمُّهُمْ عمَّا لا يهمُّهُمْ ، أوْ يتكلَّمونَ بما يرونَهُ لائقاً بحالِ السائلِ ؛ اقتصاراً علىٰ ذكرِ القدْرِ الذي يحتاجُ إليهِ ، فلا ينبغي أنْ تظنَّ أنَّ ما ذكرناهُ طعنٌ عليهِمْ ، وأنَّهُ لوْ عُرِضَ عليهِمْ جميعُ المعاني التي شرحناها. . كانوا ينكرونَها ، بل لا يُظنُّ ذلكَ بعاقلِ أصلاً ، إلا أنْ تفرضَ منازعةٌ مِنْ حيثُ اللفظُ في أنَّ اسمَ الشكرِ في وضعِ اللسانِ هلْ يشملُ جميعَ المعاني ، أمْ يتناولُ بعضَها مقصوداً وبقيةُ المعاني تكونُ مِنْ توابعِها ولوازمِها ؟

ولسنا نقصدُ في هـٰذا الكتابِ شرحَ موضوعاتِ اللغاتِ ، فليسَ ذلكَ مِنْ علمِ طريقِ الآخرةِ في شيءٍ ، واللهُ الموفقُ برحمتِهِ .

<sup>(</sup>۱) الرسالة القشيرية ( ص٣١٣) .

# بيان طريق كشف لغط اعن بهشكر في حق الله تعالىٰ

لعلّه يخطرُ ببالِكَ : أنَّ الشكرَ إنَّما يُعقلُ في حقِّ منعِم هوَ صاحبُ حظَّ في الشكرِ ، فإنَّا نشكرُ الملوكَ إمَّا بالثناءِ ليزيدَ محلُّهُمْ في القلوبِ ، ويظهرَ كرمُهُمْ عندَ الناسِ فيزيدَ بهِ صيتُهُمْ وجاهُهُمْ ، أوْ بالخدمةِ التي هيَ إعانةٌ لهُمْ علىٰ بعضِ أغراضِهِمْ ، أوْ بالمثولِ بينَ أيديهِمْ في صورةِ الخدمِ وذلكَ تكثيرٌ لسوادِهِمْ وسببٌ لزيادةِ جاهِهِمْ ، فلا يكونُ شاكراً لهُمْ إلا بشيءٍ مِنْ ذلكَ ، وهاذا محالٌ في حقّ اللهِ تعالىٰ مِنْ وجهينِ :

أحدُهُما: أنَّ اللهَ تعالىٰ منزَّهُ عنِ الحظوظِ والأغراضِ ، مقدَّسٌ عنِ الحاجةِ إلى الخدمةِ والإعانةِ ، وعنْ نشرِ الجاهِ والحشمةِ بالثناءِ والإطراءِ ، وعنْ تكثيرِ سوادِ الخدمِ بالمثولِ بينَ يديهِ راكعاً أوْ ساجداً ، فشكرُنا إيَّاهُ بما لا حظَّ لهُ فيهِ يضاهي شكرَنا الملكَ المنعِمَ علينا بأنْ ننامَ في بيوتِنا أوْ نسجدَ أوْ نركعَ ؛ إذْ لا حظَّ للملكِ فيهِ وهوَ غائبٌ لا علمَ لهُ ، ولا حظَّ للهِ تعالىٰ في أفعالِنا كلِّها .

والوجهُ الثاني : أنَّ جميعَ ما نتعاطاهُ باختيارِنا فهوَ نعمةٌ أخرىٰ علينا مِنْ نعمِ اللهِ ؟ إذْ جوارحُنا وقدرتُنا وإرادتُنا وداعيتُنا وسائرُ الأمورِ التي هيَ أسبابُ حركتِنا ونفْسُ حركتِنا. . مِنْ خلقِ اللهِ تعالىٰ ونعمتِهِ ، فكيفَ نشكرُ نعمتَهُ بنعمتِهِ ؟ ولوْ أعطانا الملكُ مركوباً ، فأخذنا مركوباً آخرَ لهُ وركبناهُ أوْ أعطانا الملكُ مركوباً ، فأخذنا مركوباً آخرَ لهُ وركبناهُ أوْ أعطانا الملكُ مركوباً آخرَ . . لمْ يكنِ الثاني شكراً للأوَّلِ منًا ، بلْ كانَ الثاني يحتاجُ الملكُ مركوباً آخرَ . . لمْ يكنِ الثاني شكراً للأوَّلِ منًا ، بلْ كانَ الثاني يحتاجُ

إلىٰ شكرٍ كما يحتاجُ الأوَّلُ ، ثمَّ لا يمكنُ شكرُ الشكرِ إلا بنعمةِ أخرى ، في شكرُ الشكرِ اللهِ بنعمةِ أخرى ، في دنكَ إلىٰ أنْ يكونَ الشكرُ محالاً في حقَّ اللهِ تعالىٰ مِنْ هاذينِ الوجهينِ ، ولسنا نشكُ في الأمرينِ جميعاً ، والشرعُ قدْ وردَ بهِ ، فكيفَ السبيلُ إلى الجمع ؟

فاعلم : أنَّ هاذا الخاطرَ قدْ خطرَ لداوودَ عليهِ السلام ، وكذلكَ لموسىٰ عليهِ السلام ، فقال : يا ربِّ ، كيفَ أشكرُكَ وأنا لا أستطيع أنْ أشكرَكَ إلا بنعمة ثانية مِنْ نعمِكَ ؟ وفي لفظ آخر : وشكري لكَ نعمة أخرىٰ منك توجب عليّ الشكرَ لكَ ؟ فأوحى الله تعالىٰ إليهِ : إذا عرفتَ هاذا . فقد شكرتني ، وفي خبر آخر : إذا عرفت أنّ النعمَ مني . . رضيتُ منكَ بذلكَ شكراً الله .

فإنْ قلت : فقدْ فهمتُ السؤالَ وفهمي قاصرٌ عنْ إدراكِ معنىٰ ما أُوحيَ اليهِمْ ، فإنّي أعلمُ استحالةَ الشكرِ شهِ تعالىٰ ، فأمّا كونُ العلمِ باستحالةِ الشكرِ شكراً . فلا أفهمهُ ، فإنّ هاذا العلمَ أيضاً نعمةٌ منهُ ، فكيف صارَ شكراً ؟ وكأنّ الحاصلَ يرجعُ إلىٰ أنّ مَنْ لمْ يشكرْ فقدْ شكرَ ، وأنّ قبولَ الخلعةِ الثانيةِ مِنَ الملكِ شكرٌ للخلعةِ الأولىٰ ، والفهمُ قاصرٌ عنْ درْكِ السرِّ فيه ، فإنْ أمكنَ تعريفُ ذلكَ بمثالِ ؛ فهوَ مهمٌ في نفسِهِ .

<sup>(</sup>١) كذا في « القوت » ( ١/ ٢٠٤ ) .

کتاب الصبر والشکر <u>جو جو جوی یم می می ال</u>

فاعلمْ: أنَّ هاذا قرعُ بابٍ مِنَ المعارفِ، وهيَ أعلى مِنْ علومِ المعاملةِ، ولكنَّا نشيرُ منها إلى ملامحَ ونقولُ: هاهنا نظرانِ:

نظرٌ بعينِ التوحيدِ المحضِ : وهاذا النظرُ يعرَّفُكَ قطعاً أنَّهُ الشاكرُ وأنَّهُ المشكورُ ، وأنَّهُ المحبُّ وأنَّهُ المحبوبُ ، وهاذا نظرُ مَنْ عرفَ أنْ ليسَ في الوجودِ غيرُهُ ، وأنَّ كلَّ شيءِ هالكُ إلا وجهةُ ، وأنَّ ذلكَ صدقٌ في كلِّ حالِ الوجودِ غيرُهُ ، وأنَّ كلَّ شيءِ هالكُ إلا وجهةُ ، وأنَّ ذلكَ صدقٌ في كلِّ حالِ أزلاً وأبداً ؛ لأنَّ الغيرِ هوَ الذي يُتصوَّرُ أنْ يكونَ لهُ بنفسِهِ قوامٌ ، ومثلُ هاذا الغيرِ لا وجودَ لهُ ، بلْ هوَ محالُ أنْ يوجدَ ؛ إذِ الموجودُ المحقَّقُ هوَ القائمُ بنفسِهِ ، وما ليسَ لهُ بنفسِهِ قوامٌ فليسَ لهُ بنفسِهِ وجودٌ ، بلْ هوَ قائمٌ بغيرِهِ ، فهوَ موجودٌ بغيرِهِ ، فإنِ اعتبرَ ذاتهُ ولمْ يُلتفَتْ إلىٰ غيرِهِ . . لمْ يكنْ لهُ وجودٌ ألبتةَ ، وإنَّما الموجودُ هوَ القائمُ بنفسِهِ ، والقائمُ بنفسِهِ هوَ الذي لوْ قُدِّرَ عدمُ غيرِهِ . . بقي موجودٍ وجودُ عيرِهِ . . فإنْ كانَ معَ قيامِهِ بنفسِهِ يقومُ بوجودِهِ وجودُ غيرِهِ . . غيرَه ، ولا قيُّومَ إلا واحدٌ ، ولا يُتصوَّرُ أنْ يكونَ غيرُ ذلكَ .

فإذاً ؛ ليسَ في الوجودِ غيرُ الحيِّ القيُّومِ ، وهوَ الوَاحدُ الصمدُ ، فإنْ نظرتَ مِنْ هاذا المقامِ . علمتَ أنَّ الكلَّ منهُ مصدرُهُ ، وإليهِ مرجعُهُ ، فهوَ الشاكرُ وهوَ المشكورُ ، وهوَ المحبُّ وهوَ المحبوبُ .

ومِنْ هَاهِنَا نَظْرَ حَبِيبُ بَنُ أَبِي حَبِيبٍ حَيثُ قَرأً قُولَهُ تَعَالَىٰ : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَكُ صَابِرًا نِعْمَ ٱلْعَبُدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ﴾ فقالَ : ( وا عجباهُ ! أعطىٰ وأثنىٰ )(١) ، أشارَ إلىٰ أنَّهُ

<sup>(</sup>١) أورده الطرطوشي في « سراج الملوك » ( ١/ ٣٩٧).

~G ~G

إذا أثنىٰ علىٰ عطائِهِ. . فعلىٰ نفسِهِ أثنىٰ ، فهوَ المثني وهوَ المثنىٰ عليهِ .

ومِنْ هاهنا نظرَ الشيخُ أبو سعيدِ المِيهَنيُّ حيثُ قُرِىءَ بينَ يديهِ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ ، فقالَ : (لعمري يحبُّهُمْ ، ودعْهُ يحبُّهُمْ ، فبحقً يحبُّهُمْ لأنَّهُ إنَّما يحبُّ نفسَهُ ) ، أشارَ بهِ إلىٰ أنَّهُ المحبُّ وأنَّهُ المحبوبُ .

وهاذه رتبة عالية لا تفهمُها إلا بمثالِ على حدِّ عقلِكَ ، ولا يخفى عليكَ أنَّ المصنِّفَ إذا أحبَّ نفسهُ ، والصانعُ إذا أحبَّ صنعتهُ . فقد أحبَّ نفسهُ ، والوالدُ إذا أحبَّ ولدَهُ مِنْ حيثُ إنَّهُ ولدُهُ . فقد أحبَّ نفسهُ ، والوالدُ إذا أحبَّ ولدَهُ مِنْ حيثُ إنَّهُ ولدُهُ . فقد أحبَّ نفسهُ ، وكلُّ ما في الوجودِ سوى اللهِ فهوَ تصنيفُ اللهِ وصنعتُهُ ، فإنْ أحبَّ فما أحبَّ إلا نفسهُ ، وإذا لمْ يحبَّ إلا نفسَهُ . فبحقٌ أحبَّ ما أحبَّ ما أحبَّ ما أحبَّ على أحبَّ ما أحبَّ ما أحبَّ ما أحبَّ على أحبَّ ما أحبَّ الله يحبُّ إلا نفسَهُ . فبحقٌ أحبَّ ما أحبَّ ما أحبَّ .

وهاذا كلَّهُ نظرٌ بعينِ التوحيدِ ، وتعبَّرُ الصوفيَّةُ عنْ هاذهِ الحالةِ بفناءِ النفسِ ؛ أيْ : فنيَ عنْ نفسِهِ وعنْ غيرِ اللهِ ، فلمْ يرَ إلا الله ، فمَنْ لمْ يفهمْ هاذا . ينكرُ عليهِمْ ويقولُ : كيفَ فني وطولُ طللِهِ أربعةُ أذرع (١) ، ولعلَّهُ يأكلُ في كلِّ يومٍ أرطالاً مِنَ الخبزِ ؟! فيضحكُ عليهِمُ الجهَّالُ ؛ لجهلِهِمْ بمعاني كلامِهِمْ ، وضرورةُ العارفينَ أنْ يكونوا ضُحْكةً للجاهلينَ ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ ٱلْجَمُواُ كَانُواْ مِنَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا يَضْمَكُونَ ﴿ وَإِذَا القَلْبُواْ إِنَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا يَضْمَكُونَ ﴿ وَإِذَا اللهُ الْوَا إِنَّ اللهِ مَنُوا عَلَيْهِمُ العَلَمُ القَلْبُواْ فَكِهِينَ ﴿ وَإِذَا اللهُ اللهِ مَنُوا يَضْمَكُونَ ﴿ وَإِذَا اللهُ اللهُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهِ عَلَيْهِمُ عَالَوْا إِنَّ اللهِ عَلَيْهِمُ عَالَوْا إِنَّ الْقِيمِ مَنْ اللهِ عَلَيْهِمُ عَالَوْا إِنَّ الْقِيمِ مَنْ اللهِ عَلَيْهِمُ عَالَوْا إِنَّ الْقَلْمُ اللهِ عَلَيْهِمُ عَالَوْا إِنَّ اللهُ عَلَيْهِمُ عَالَوْا إِنَّ الْقَلْمِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَالَوْا إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَالَوْا إِنَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الطلل: الشخص، يقال: حيا الله طللك وطلالتك؛ أي: شخصك.

العارفينَ عليهِمْ غداً أعظمُ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ فَٱلْيَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضَّحَكُونَ ﴿ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَظُرُونَ ﴾ ، وكذلك أمَّةُ نوحٍ كانوا يضحكونَ عليهِ عندَ اشتغالِهِ بعملِ السفينةِ ، ﴿ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَّافَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ﴾ .

فهلذا أحدُ النظرين .

النظرُ الثاني : نظرُ مَنْ لم يبلغ إلى مقامِ الفناءِ عنْ نفسِهِ : وهؤلاءِ قسمانِ :

- قسمٌ لمْ يشتوا إلا وجود أنفسهم ، وأنكروا أنْ يكونَ لهُمْ ربُّ يُعبدُ ، وهؤلاءِ هُمُ العميانُ المنكوسونَ ، وعماهُمْ في كلتا العينينِ ؛ لأنّهُمْ نفوا ما هوَ الثابتُ تحقيقاً ، وهوَ القيُّومُ الذي هوَ قائمٌ بنفسهِ ، وقائمٌ على كلِّ نفس بما كسبَتْ ، وكلُّ قائمٍ فقائمٌ بهِ ، ولمْ يقتصروا على هذا حتَّى أثبتوا أنفسهُمْ ! ولوْ عرفوا . لعلموا أنّهُمْ مِنْ حيثُ هُمْ هُمْ لا ثباتَ لهُمْ ، ولا وجود لهُمْ ، وإنّما وجودُهُمْ مِنْ حيثُ أُوجدوا ، لا مِنْ حيثُ وُجدوا ، وفرقٌ بينَ الموجودِ وبينَ الموجدِ ، وليسَ في الوجودِ إلا موجودٌ واحدٌ وموجدٌ ، والموجودُ مقلًا منْ عيثُ هوَ هوَ ، والموجودُ قائمٌ وقيّمٌ ، والموجدُ هالكٌ وفانٍ ، وإذا كانَ كلُّ مَنْ عليها فانياً . فلا يبقىٰ الا وجهُ ربّكَ ذو الجلالِ والإكرام .

ـ الفريقُ الثاني ليسَ بهِم عمى ، ولكنْ بهِمْ عَوَرٌ ، يبصرونَ بإحدى

न्दु न्दु न्दु न्दु न्दु न्दु न्दु

العينينِ وجودَ الموجودِ الحقّ فلا ينكرونَهُ ، والعينُ الأخرىٰ إنْ تمَّ عماها. لمُ يُبصرْ بها فناءُ غيرِ الموجودِ الحقِّ ، فأثبتَ موجوداً آخرَ مع اللهِ تعالىٰ ، وهلذا مشركٌ تحقيقاً ، كما كانَ الذي قبلَهُ جاحداً تحقيقاً ، فإنْ جاوزَ حدَّ العمىٰ إلى العمشِ . أدركَ تفاوتاً بينَ الموجودينِ ، فأثبتَ عبداً وربّاً ، فبهلذا القدْرِ مِنْ إثباتِ التفاوتِ والنقصِ مِنَ الموجودِ الآخرِ دخلَ في حدِّ التوحيدِ .

ثمَّ إِنْ كُحِلَ بِصِرُهُ بِمَا يَزِيدُ فِي أَنُوارِهِ.. فَيقلُّ عَمشُهُ ، وَبِقَدْرِ مَا يَزِيدُ فِي بِصِرِهِ يَظْهِرُ لَهُ نَقْصَانُ مَا أَثْبَتَهُ سُوى اللهِ تَعَالَىٰ ، فَإِنْ بَقِيَ فِي سَلُوكِهِ كَذَلكَ.. فلا يَزَالُ يَفْضِي بِهِ النَقْصَانُ إلى المحوِ ، فينمحي عَنْ رؤيةٍ مَا سُوى اللهِ ، فلا يرىٰ إلا الله ، فيكونُ قَدْ بِلْغَ كَمَالَ التوحيدِ .

وحيثُ أدركَ نقصاً في وجودِ ما سوى اللهِ تعالىٰ.. دخلَ في أوائلِ التوحيدِ ، وبينَهُما درجاتُ لا تُحصىٰ ، فيها تتفاوتُ درجاتُ الموحِّدينَ .

وكتبُ اللهِ المنزَّلةُ على ألسنةِ رسلِهِ هي الكحْلُ الذي بهِ يحصلُ أنوارُ الأبصارِ ، والأنبياءُ هُمُ الكحَّالونَ ، وقد جاؤوا داعينَ إلى التوحيدِ المحضِ ، وترجمتُهُ قولُ : لا إللهَ إلا اللهُ ، ومعناهُ : ألا يرى إلا الواحدَ الحقّ ، والواصلونَ إلى كمالِ التوحيدِ هُمُ الأقلُونَ ، والجاحدونَ والمشركونَ أيضاً قليلونَ ، وهُمْ على الطرفِ الأقصى المقابلِ لطرفِ التوحيدِ ؛ إذْ عبدةُ الأوثانِ قالوا : ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَلَهَى ﴾ ، والمتوسطونَ هُمُ فكانوا داخلين في أوائلِ أبوابِ التوحيدِ دخولاً ضعيفاً ، والمتوسطونَ هُمُ

هر من المسلم المسلم المسلم المسكر المسكر المسكر

الأكثرونَ ، وفيهِمْ مَنْ تنفتحُ بصيرتُهُ في بعضِ الأحوالِ ، فتلوحُ لهُ حقائقُ التوحيدِ ولكنْ كالبرقِ الخاطفِ لا يثبتُ ، وفيهِمْ مَنْ يلوحُ لهُ ذلكَ ويثبتُ زماناً ولكنْ لا يدومُ ، والدوامُ فيهِ عزيزٌ .

لِكُلِّ إِلَىٰ شَأْوِ ٱلْعَلا حَرَكَاتُ وَلَكِنْ عَزِيزٌ فِي ٱلرِّجالِ ثَبَاتُ(١) ولمَّا أُمرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بطلبِ القرْبِ ، فقيلَ لهُ : ﴿ وَٱسْجُدُ وَٱقْتَرِب ﴾ . . قالَ في سجودِهِ : « أعوذُ بعفوكَ مِنْ عقابكَ ، وأعوذُ برضاكَ مِنْ سخطِكَ ، وأعوذُ بكَ منكَ ، لا أحصى ثناءً عليكَ ، أنتَ كما أثنيتَ علىٰ نَفْسِكَ »(٢) ، فقولُهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أعوذُ بعفوكَ مِنْ عقابكَ » كلامٌ عنْ مشاهدةِ فعل اللهِ فقطْ ، فكأنَّهُ لمْ يرَ إلا اللهَ وأفعالَهُ ، فاستعاذَ بفعلِهِ مِنْ فعلِهِ ، أ ثمَّ اقتربَ ففنيَ عنْ مشاهدةِ الأفعالِ ، وترقَّىٰ إلىٰ مصادر الأفعالِ وهيَ الصفاتُ فقالَ : « أعوذُ برضاكَ مِنْ سخطِكَ » ، وهما صفتانِ ، ثمَّ رأىٰ ذلكَ نقصاناً في التوحيدِ ، فاقتربَ ورقيَ مِنْ مقام مشاهدةِ الصفاتِ إلىٰ مشاهدةِ الذاتِ فقالَ : « أَعُوذُ بِكَ مِنْكَ » ، وهـٰـذا فرارٌ منهُ إليهِ مِنْ غيرِ رؤيةِ فعل وصفةٍ ، ولكنَّهُ رأىٰ نَفْسَهُ فَارّاً مِنهُ إِلِيهِ ، ومستعيذاً ومثنياً ، فَفَنِيَ عَنْ مشاهدةِ نَفْسِهِ ؛ إِذْ رأَىٰ ذَلكَ نقصاناً ، واقتربَ فقالَ : أنتَ كما أثنيتَ علىٰ نفسكَ لا أحصى ثناءً عليكَ ، فقولُهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لا أحصى » خبرٌ عنْ فناءِ نفسِهِ وخروجهِ

<sup>(</sup>۱) البيت من الطويل ، وهو لابن الحَريش الأصبهاني . انظر «تتمة يتيمة الدهر » ( ١٣٦/٥ ) .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ( ۶۸٦ ) ، والنسائي ( ۸/ ۲۸۳ ) .

عنْ مشاهدَتِها (١) ، وقولُهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « أنت كما أثنيتَ على نفسِكَ » بيانٌ أنَّهُ المثني وهوَ المثنى عليهِ ، وأنَّ الكلَّ منهُ بدأَ وإليهِ يعودُ ، وأنَّ كلَّ شيءِ هالكُّ إلا وجهَهُ ، فكانَ أوَّلُ مقاماتِهِ نهايةَ مقاماتِ الموحِّدينَ ، وهوَ ألا يرى إلا اللهَ تعالىٰ وأفعالَهُ ، فيستعيذُ بفعلٍ مِنْ فعلٍ ، فانظرُ إلىٰ ماذا انتهتْ نهايتُهُ إذِ انتهىٰ إلى الواحدِ الحقِّ ، حتَّى ارتفعَ مِنْ نظرِهِ ومشاهدتِهِ سوى الذاتِ الحقِّ .

ولقدْ كانَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ لا يرقى مِنْ رتبةِ إلى أخرى إلا ويرى ذلكَ الأولى بعداً بالإضافةِ إلى الثانيةِ ، فكانَ يستغفرُ اللهَ مِنَ الأولى ، ويرى ذلكَ نقصاناً في سلوكِهِ وتقصيراً في مقامِهِ ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّهُ ليُغانُ على قلبي حتَّىٰ أستغفرُ اللهَ في اليومِ والليلةِ سبعينَ مرّةً »(٢) ، فكأنَّ ذلكَ لترقيهِ إلىٰ سبعينَ مقاماً بعضُها فوقَ البعضِ ، أوائلُها وإنْ كانَ مجاوزاً أقصىٰ غاياتِ الخلقِ ، ولكنْ كانَ نقصاناً بالإضافةِ إلىٰ أواخرها ، فكانَ استغفارُهُ لذلكَ .

ولمَّا قالَتْ لهُ عائشةُ رضيَ اللهُ عنها: أليسَ قدْ غفرَ اللهُ لكَ ما تقدَّمَ مِنْ ذَبِكَ وما تأخَّرَ فما هاذا البكاءُ في السجودِ ، وما هاذا الجهدُ الشديدُ ؟ قالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « أفلا أكونُ عبداً شكوراً »(٣) ، معناهُ : أفلا أكونُ

<sup>(</sup>١) في غير (د): (عن مشاهدته) بدل (عن مشاهدتها).

 <sup>(</sup>۲) رواه مسلم ( ۲۷۰۲ ) ، وأبو داوود ( ۱۵۱۵ ) بلفظ : « مئة مرة » بدل « سبعين مرة » ،
 وعند البخاري (٦٣٠٧): « والله إني الأستغفر الله وأتوب في اليوم أكثر من سبعين مرة» .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ( ٢٨٢٠ ) .

طالباً للمزيدِ في المقاماتِ ، فإنَّ الشكرَ سببُ الزيادةِ ، حيثُ قالَ تعالىٰ : ﴿ لَبِن شَكَرُ تُمُ لَأَ زِيدَنَكُمُ ﴾ .

وإذْ تغلغلنا في بحارِ علومِ المكاشفةِ. . فلنقبضِ العِنانَ ، ولنرجعُ إلىٰ ما يليقُ بعلوم المعاملةِ ، فنقولُ :

الأنبياءُ عليهِمُ السلامُ بُعثوا لدعوةِ الخلقِ إلى كمالِ التوحيدِ الذي وصفناهُ ، ولكنْ بينَهُمْ وبينَ الوصولِ إليهِ مسافةٌ بعيدةٌ ، وعقباتٌ شديدةٌ ، وإنّما الشرعُ كلّهُ تعريفُ طريقِ سلوكِ تلكَ المسافةِ ، وقطعِ تلكَ العقباتِ ، وعندَ ذلكَ يكونُ النظرُ عنْ مشاهدة أخرى ومقام آخرَ ، فيظهرُ في ذلكَ المقامِ وبالإضافةِ إلىٰ تلكَ المشاهدةِ الشكرُ والشاكرُ والمشكورُ ، ولا يُعرفُ ذلكَ الم إلا بمثالِ ، فأقولُ :

يمكنُكَ أَنْ تفهمَ أَنَّ ملكاً مِنَ الملوكِ أرسلَ إلىٰ عبدٍ قدْ بعُدَ منهُ مركوباً وملبوساً ونقداً ؛ لأجلِ زادِهِ في الطريقِ حتَّىٰ يقطعَ بهِ مسافةَ البعدِ ويقربَ مِنْ حضرةِ الملكِ ، ثمَّ يكونُ لهُ حالتانِ :

إحداهما : أَنْ يكونَ قصدُهُ مِنْ وصولِ العبدِ إلى حضرتِهِ أَنْ يقومَ ببعضِ مهمَّاتِهِ ، ويكونَ لهُ عنايةٌ في خدمتِهِ .

والثانية : ألا يكونَ للملكِ حظِّ في العبدِ ، ولا حاجةَ بهِ إليهِ ، بلْ حضورُهُ لا يزيدُ في ملكِهِ ؛ لأنَّهُ لا يقوىٰ على القيامِ بخدمةٍ تغني منهُ غَناءً (١)، وغيبتُهُ

<sup>(</sup>١) الغَناء: النفع.

لا تنقصُ مِنْ ملكِهِ ، فيكونُ قصدُهُ مِنَ الإنعامِ عليهِ بالمركوبِ والزادِ أَنْ يحظى العبدُ بالقربِ منهُ ، وينالَ سعادةَ حضرتِهِ ؛ لينتفعَ هوَ في نفسِهِ ، لا لينتفعَ المنزلةِ الثانيةِ ، لا لينتفعَ المملكُ بهِ وبانتفاعِهِ . فينزلُ العبادُ مِنَ اللهِ تعالىٰ في المنزلةِ الثانيةِ ، لا في المنزلةِ الأولىٰ محالٌ على اللهِ ، والثانيةَ غيرُ محالٍ .

ثمَّ اعلمْ أنَّ العبدَ لا يكونُ شاكراً في الحالةِ الأولىٰ بمجرَّدِ الركوبِ والوصولِ إلىٰ حضرتِهِ ما لمْ يقمْ بخدمتِهِ التي أرادَها الملكُ منهُ، وأمَّا في الحالةِ الثانيةِ. . فلا يحتاجُ إلى الخدمةِ أصلاً ، ومع ذلكَ يُتصوَّرُ أنْ يكونَ شاكراً وكافراً ، ويكونُ شكرُهُ بأنْ يستعملَ ما أنفذَهُ إليهِ مولاهُ فيما أحبَّهُ لأجلِهِ لا لأجلِ نفسِهِ ، وكفرُهُ ألا يستعملَ ذلكَ فيهِ بأنْ يعطلَهُ أوْ يستعملَهُ فيما يزيدُ في بعدِهِ منهُ .

فمهما لبسَ العبدُ الثوبَ وركبَ المركوبَ ولمْ ينفقِ الزادَ إلا في الطريقِ. . فقدْ شكرَ مولاهُ ؛ إذِ استعملَ نعمتَهُ في محبَّتِهِ ؛ أيْ : فيما أحبَّهُ لعبدِهِ لا لنفسِهِ .

وإنْ ركبَهُ واستدبرَ حضرتَهُ ، وأخذَ يبعدُ منهُ.. فقدْ كفرَ نعمتَهُ ؛ أي : استعملَها فيما كرهَهُ مولاهُ لعبدِهِ لا لنفسِهِ .

وإنْ جلسَ ولمْ يركبْ لا في طلبِ القربِ ولا في طلبِ البعدِ. . فقدْ كفرَ أيضاً نعمتَهُ ؛ إذْ أهملَها وعطَّلَها ، وإنْ كانَ هلذا دونَ ما لوْ بعدَ منهُ .

فكذلكَ خلقَ اللهُ سبحانَهُ الخلقَ ، وهُمْ في ابتداءِ فطرتِهِمْ يحتاجونَ إلى

استعمالِ الشهواتِ ؛ لتكملَ بها أبدانُهُمْ ، فيبعدونَ بها عنْ حضرتِهِ ، وإنَّما سعادتُهُمْ في القرْبِ منهُ ، فأعدَّ لهُمْ مِنَ النعمِ ما يقدرونَ على استعمالِها في نيلِ درجةِ القرْبِ ، وعنْ بعدِهِمْ وقربِهِمْ عبَّرَ اللهُ تعالىٰ إذْ قالَ : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا اللهِ اللهُ تعالىٰ إذْ قالَ : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا اللهِ اللهِ اللهُ تعالىٰ أَذْ قالَ : ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

فإذاً ؛ نعمُ اللهِ تعالىٰ آلاتٌ يترقَّى العبدُ بها عنْ أسفل السافلينَ ، خلقَها اللهُ تعالىٰ لأجلِ العبدِ حتَّىٰ ينالَ بها سعادةَ القربِ ، واللهُ تعالىٰ غنيٌّ عنهُ قرُبَ أَمْ بعُدَ ، والعبدُ فيها بينَ أَنْ يستعملُها في الطاعةِ فيكونَ قدْ شكرَ لموافقتِهِ محبَّةَ مولاهُ ، وبينَ أنْ يستعملُها في معصيتِهِ فقدْ كفرَ لاقتحامِهِ ما يكرهُهُ مولاهُ ولا يرضاهُ لهُ ، فإنَّ اللهَ لا يرضىٰ لعبادِهِ الكفرَ والمعصيةَ ، وإنْ عطَّلَها ولمْ يستعملُها في طاعةٍ ولا معصيةٍ.. فهوَ أيضاً كفرانٌ للنعمةِ بالتضييع ، وكلُّ ما خُلقَ في الدنيا إنَّما خُلقَ آلةً للعبدِ ليتوصَّلَ بهِ إلىٰ سعادةِ الآخرةِ ونيلِ القرْبِ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، فكلُّ مطيع فهوَ بقدْرِ طاعتِهِ شاكرٌ نعمةَ اللهِ في الأسباب التي استعملَها في الطاعةِ ، وكلُّ كسلانَ تركَ الاستعمالَ أوْ عاصِ استعملُها في طريقِ البعدِ. . فهوَ كافرٌ جارِ في غيرِ محبَّةِ اللهِ تعالىٰ ، فالمعصيةُ والطاعةُ تشملُهما المشيئةُ ، ولكنْ لا تشملُهُما المحبَّةُ والكراهةُ ، بِلْ رُبَّ مرادٍ محبوبٌ ، ورُبُّ مرادٍ مكروةٌ ، ووراءَ بيانِ هـٰذهِ الدقيقةِ سرُّ القدر الذي مُنِعَ مِنْ إفشائِهِ ، وقدِ انحلَّ بهاذا الإشكالُ الأوَّلُ ، وهوَ أنَّهُ إذا لمْ يكنْ للمشكور حظٌّ فكيفَ يكونُ الشكرُ .

وبهاذا أيضاً ينحلُّ الإشكالُ الثاني ، فإنَّا لمْ نعنِ بالشكرِ إلا انصرافَ

و موهم هم المعام والشكر المعام والشكر المعام المعام المعام المعام والشكر المعام المعا

نعمةِ اللهِ في جهةِ محيَّةِ اللهِ ، فإذا انصرفَتِ النعمةُ في جهةِ المحبَّةِ بفعلِ اللهِ تعالىٰ . . فقدْ حصلَ المرادُ ، وفعلُكَ عطاءٌ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، ومِنْ حيثُ أنت محلَّهُ فقدْ أثنىٰ عليكَ ، وثناؤُهُ نعمةٌ أخرىٰ منهُ إليكَ ، فهوَ الذي أعطىٰ ، وهوَ الذي أثنىٰ ، فصارَ أحدُ فعليهِ سبباً لانصرافِ فعلهِ الثاني إلىٰ جهةِ محبَّيهِ ، فلهُ الشكرُ علىٰ كلِّ حالٍ ، وأنتَ موصوفٌ بأنكَ شاكرٌ ؛ بمعنىٰ أنكَ محلُّ المعنى الذي الشكرُ عبارةٌ عنهُ ، لا بمعنىٰ أنكَ موجدٌ لهُ ؛ كما أنكَ موصوفٌ بأنكَ عارفٌ وعالمٌ لا بمعنىٰ أنكَ خالقُ العلمِ وموجدُهُ ولكنْ بمعنىٰ أنكَ محلٌ لهُ ، وقدْ وُجِدَ بالقدرةِ الأزليَّةِ فيكَ ، فوصفكَ بأنكَ شاكرٌ إثباتُ شيئيَّةٍ مِنْ ذاتِكَ ، فأمًا باعتبارِ النظرِ إلى الذي جعلَ كنتَ أنتَ ظاناً لنفسِكَ شيئيَّةً مِنْ ذاتِكَ ، فأمًا باعتبارِ النظرِ إلى الذي جعلَ الأشياءَ أشياءَ أشياءَ أشياءَ أشياءَ أشياءَ أشياءَ . فأنتَ شيءٌ إذْ جعلَكَ شيئاً ، فإنْ قُطعَ النظرُ عنْ جعلِهِ . . كنتَ لا شيءَ تحقيقاً .

وإلىٰ هاذا أشارَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ حيثُ قالَ : " اعملوا ؛ فكلُّ ميسَّرٌ لما خُلقَ لهُ " لمَّا قيلَ لهُ : ففيمَ العملُ إذا كانتِ الأشياءُ قدْ فُرِغَ منها مِنْ قبلُ ؟(١).

فبيَّنَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّ الخلقَ مجاري قدرةِ اللهِ تعالىٰ ومحلُّ أفعالِهِ وإنْ كانوا همْ أيضاً مِنْ أفعالِهِ ، ولكنْ بعضُ أفعالِهِ محلُّ للبعضِ ، وقولُهُ :

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٤٩٤٩ ) ، ومسلم ( ٢٦٤٧ ) .

« اعملوا » وإنْ كانَ جارياً علىٰ لسانِ الرسولِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ. . فهوَ فعلٌ مِنْ أفعالِهِ ، وهوَ سببٌ لعلم الخلقِ بأنَّ العملَ نافعٌ ، وعلمُهُمْ فعلٌ مِنْ أفعالِ اللهِ تعالىٰ ، والعلمُ سببُ لانبعاثِ داعيةِ جازمةِ إلى الحركةِ والطاعةِ ، وانبعاثُ الداعيةِ أيضاً مِنْ أفعالِ اللهِ تعالىٰ ، وهوَ سببٌ لحركةِ الأعضاءِ ، وهيَ أيضاً مِنْ أفعالِ اللهِ تعالىٰ ، ولكنْ بعضُ أفعالِهِ سببٌ لبعض ؛ أي : الأوَّلُ شرطٌ للثاني ؛ كما كانَ خلقُ الجسم سبباً لخلْقِ العرضِ ؛ إذْ لا يُخلقُ العرضُ قبلَهُ ، وخلْقُ الحياةِ شرطٌ لخلْقِ العلم ، وخلْقُ العلم شرطٌ لخلْقِ الإرادةِ ، والكلُّ مِنْ أفعالِ اللهِ تعالىٰ ، وبعضُها سببٌ للبعض ؛ أي : هوَ شرطٌ ، ومعنىٰ كونِهِ شرطاً : أنَّهُ لا يستعدُّ لقبولِ فعل الحياةِ إلا جوهرٌ ، ولا يستعدُّ لقبولِ العلم إلا ذو حياةٍ ، ولا لقبولِ الإرادةِ إلا ذو علم ، فيكونُ بعضُ أفعالِهِ سبباً للبعضِ بهاذا المعنى ، لا بمعنىٰ أنَّ بعضَ أفعالِهِ موجدٌ لغيرِهِ ، بنْ ممهِّدٌ شرطَ الحصولِ لغيرِهِ ، وهاذا إذا حُقِّقَ. . ارتقىٰ إلىٰ درجةِ التوحيد الذي ذكرناهُ.

فإنْ قلتَ : فلِمَ قالَ اللهُ تعالىٰ: اعملوا، وإلا. . فأنتم معاقبونَ ومذمومونَ على العصيانِ ، وما إلينا شيءٌ ، فكيفَ نُدُمُّ وإنَّما الكلُّ إلى اللهِ تعالىٰ ؟

فاعلمْ: أنَّ هاذا القولَ مِنَ اللهِ تعالىٰ سببٌ لحصولِ اعتقادِ فينا ، والاعتقادُ سببٌ لتركِ الشهواتِ

ربع المنجيات مورد و مرده و مرده و الشور والشور والشور والشور والشور و الشور و

والتجافي عنْ دارِ الغرورِ ، وذلكَ سببُ للوصولِ إلى جوارِ اللهِ ، واللهُ تعالىٰ مسبّبُ الأسبابِ ومرتبّها ، فمَنْ سبقَ لهُ في الأزلِ السعادةُ . . يسّرَ لهُ هاذهِ الأسبابَ حتّىٰ يقودَهُ بسلسلتِها إلى الجنةِ ، ويُعبّرُ عنْ مثلِهِ بأنَّ كُلاَّ ميسَّرُ لما خُلِقَ لأَ م ومَنْ لمْ يسبقُ لهُ مِنَ اللهِ الحسنىٰ . . بعد عنْ سماعِ كلامِ اللهِ تعالىٰ وكلامِ رسولِهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ وكلامِ العلماءِ ، فإذا لمْ يسمعْ . . لمْ يعلمْ ، وإذا لمْ يعلمْ ، وإذا لمْ يتركِ الركونَ إلى الدنيا ، وإذا لمْ يتركِ يعلمْ . . لمْ يتركِ الركونَ إلى الدنيا ، وإذا لمْ يتركِ الركونَ إلى الدنيا . . بقيَ في حزْبِ الشيطانِ ، وإنَّ جهنَّمَ لموعدُهُمْ أجمعينَ .

فإذا عرفت هاذا. تعجبت مِنْ قوم يُقادونَ إلى الجنَّة بالسلاسل ، فما مِنْ أحد إلا وهو مقودٌ إلى الجنَّة بسلاسلِ الأسباب ، وهو تسليطُ العلم والخوف عليه ، وما مِنْ مخدول إلا وهو مقودٌ إلى النارِ بالسلاسلِ ، وهو تسليطُ الغفلة والأمنِ والغرورِ عليه ، فالمتقونَ يُساقونَ إلى الجنَّة قهراً ، تسليطُ الغفلة والأمنِ والغرورِ عليه ، فالمتقونَ يُساقونَ إلى الجنَّة قهراً ، ولا قاهرَ إلا اللهُ الواحدُ القهارُ ، ولا قادرَ إلا الملكُ الجبَّارُ ، وإذا انكشفَ الغطاءُ عنْ أعينِ الغافلينَ فشاهدوا الأمرَ كذلكَ . سمعوا عند ذلك نداءَ المنادي : ﴿ لِمَنِ ٱلمُلكُ ٱلْوَمِّ لِللهِ ٱلْوَحِدِ القهارِ كلَّ يوم لا ذلكَ اليومَ على الخصوصِ ، ولكنِ الغافلونَ لا يسمعونَ هاذا النداءَ إلا ذلكَ اليومَ ، فهوَ نبأُ الخصوصِ ، ولكنِ الغافلونَ لا يسمعونَ هاذا النداءَ إلا ذلكَ اليومَ ، فهوَ نبأ عمًا يتجدَّدُ للغافلينَ مِنْ كشفِ الأحوالِ ، حيثُ لا ينفعُهُمُ الكشفُ ، فنعوذُ باللهِ الحليمِ الكريمِ مِنَ الجهلِ والعمىٰ ، فإنَّهُ أصلُ أسبابِ الهلاكِ .

## سِپ ننمسِیز ماسجتِ الله تعالیٰ عَا یکرهب

اعلم : أنَّ فعلَ الشكرِ وتركَ الكفرانِ لا يتمُّ إلا بمعرفةِ ما يحبُّهُ اللهُ تعالىٰ عمَّا يكرهُهُ ؛ إذْ معنى الشكرِ استعمالُ نعمِ اللهِ تعالىٰ في محابِّهِ ، ومعنى الكفرِ نقيضُ ذلكَ ؛ إمَّا بتركِ الاستعمالِ ، أوْ باستعمالِها في مكارهِهِ ، ولتمييز ما يحبُّهُ اللهُ تعالىٰ عمَّا يكرهُهُ مدركانِ :

أَحَدُهُما : السمعُ ، ومستندُهُ الآياتُ والأخبارُ .

والثاني: بصيرةُ القلبِ ، وهوَ النظرُ بعينِ الاعتبارِ .

وهاذا الأخيرُ عسيرٌ ، وهوَ لأجلِ ذلكَ عزيزٌ ، فلذلكَ أرسلَ اللهُ تعالىٰ الرسلَ ، وسهَّلَ بهِمُ الطريقَ على الخلقِ ، ومعرفةُ ذلكَ تنبني على معرفةِ جميعِ أحكامِ الشرعِ في أفعالِ العبادِ ، فمَنْ لا يطلعُ على أحكامِ الشرعِ في جميع أفعالِهِ . . لمْ يمكنْهُ القيامُ بحقِّ الشكرِ أصلاً .

وأمَّا الثاني ـ وهوَ النظرُ بعينِ الاعتبارِ ـ فهوَ إدراكُ حكمةِ اللهِ تعالىٰ في كلِّ موجودٍ خلقَهُ ؛ إذْ ما خلقَ شيئاً في العالمِ إلا وفيهِ حكمةٌ ، وتحتَ الحكمةِ مقصودٌ ، وذلكَ المقصودُ هوَ المحبوبُ ، وتلكَ الحكمةُ منقسمةٌ إلىٰ جليَّةٍ وخفيَّةٍ .

أمَّا الجليَّةُ.. فكالعلم بأنَّ مِنَ الحكمةِ في خلقِ الشمسِ أنْ يحصلَ بها الفرقُ بينَ الليلِ والنهارِ ، فيكونَ النهارُ معاشاً ، والليلُ لباساً ، فتتيسَّرَ

الحركةُ عندَ الإبصارِ ، والسكونُ عندَ الاستتارِ ، فهاذا مِنْ جملةِ حِكَمِ الشمسِ لا كلِّ الحِكَمِ فيها ، بلْ فيها حكمٌ أخرى كثيرةٌ دقيقةٌ .

وكذلكَ معرفةُ الحكمةِ في الغيمِ ونزولِ الأمطارِ ، وذلكَ لانشقاقِ الأرضِ بأنواعِ النباتِ مطعماً للخلقِ ومرعى للأنعامِ ، وقدِ انطوى القرآنُ على جملةٍ مِنَ الحكمِ الجليّةِ التي تحتملُها أفهامُ الخلقِ دونَ الدقيقِ الذي يقصرونَ عنْ فهمِهِ ، إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ أَنَا صَبَبًا الْمَاءَ صَبًّا ﴿ ثُمَّ شَقَقَنَا ٱلأَرْضَ شَقًا ﴿ فَا مَا اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

وأمّا الحكمةُ في سائرِ الكواكبِ السيّارةِ منها والثوابتِ.. فخفيّةٌ ، لا يطلعُ عليها أكثرُ الخلقِ ، والقدْرُ الذي يحتملُهُ فهْمُ الخلقِ أنّها زينةٌ للسماءِ ؛ لتستلذّ العينُ بالنظرِ إليها ، وأشارَ إليهِ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا زَيّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنيَا بِزِينَةِ ٱلْكَوَيِكِ ﴾ ، العينُ بالنظرِ إليها ، وأشارَ إليهِ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا زَيّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنيَا بِزِينَةِ ٱلْكَوَيِكِ ﴾ ، فجميعُ أجزاءِ العالمِ ؛ سماؤُهُ وكواكبُهُ ، ورياحُهُ وبحارُهُ ، وجبالُهُ ومعادنهُ ، ونباتهُ وحيواناتهُ وأعضاءُ حيواناتِهِ . لا تخلو ذرّةٌ مِنْ ذرّاتِهِ عنْ حِكَمٍ كثيرة ، مِنْ حكمةٍ واحدةٍ إلىٰ عشرةٍ إلىٰ ألفٍ إلى عشرةِ آلافٍ .

وكذلكَ أعضاءُ الحيوانِ تنقسمُ إلى ما يُعرفُ حكمتُها ؟ كالعلمِ بأنَّ العينَ للإبصارِ لا للبطشِ ، واليدَ للبطشِ لا للمشيِ ، والرجْلَ للمشي لا للشمِّ ، فأمَّا الأعضاءُ الباطنةُ مِنَ الأمعاءِ والمرارةِ والكليةِ والكبدِ ، وآحادِ العروقِ والأعصابِ والعضلاتِ ، وما فيها مِنَ التجاويفِ والالتفافِ والاشتباكِ والانحرافِ والدقَّةِ والغلظِ ، وسائرِ الصفاتِ . فلا يعرفُ الحكمةَ فيها كافَّةُ الناسِ ، والذينَ يعرفونَها لا يعرفونَ منها إلا قدراً يسيراً بالإضافةِ إلىٰ كافَّةُ الناسِ ، والذينَ يعرفونَها لا يعرفونَ منها إلا قدراً يسيراً بالإضافةِ إلىٰ

ما في علم اللهِ تعالىٰ ، ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـلًا ﴾ .

فإذاً ؛ كلُّ مَن استعملَ شيئاً في جهةٍ غيرِ الجهةِ التي خُلِقَ لها ، ولا على الوجهِ الذي أُريدَ بهِ. . فقدْ كفرَ فيهِ نعمةَ اللهِ تعالىٰ ، فمَنْ ضربَ غيرَهُ بيدِهِ . . فقدْ كَفَرَ نَعْمَةَ الْيَدِ ؛ إِذْ خُلَقَتْ لَهُ الْيَدُ لَيْدُفَعَ بِهَا عَنْ نَفْسِهِ مَا يَهَلَكُهُ ويأخذَ ما ينفعُهُ ، لا ليهلكَ بها غيرَهُ ، ومَنْ نظرَ إلىٰ وجهِ غيرِ المَحْرم. . فقدْ كفرَ نعمةَ العينِ ونعمةَ الشمسِ ؛ إذِ الإبصارُ يتمُّ بهما ، وإنَّما خُلقَتا ليبصرَ بهما ما ينفعُهُ في دينِهِ ودنياهُ ، ويتقيَ بهِما ما يضرُّهُ فيهِما ، فقدِ استعملَهُما في غير ما أُريدَتا بهِ ، وهـٰذا لأنَّ المرادَ مِنْ خلقِ الخلْقِ وخلْقِ الدنيا وأسبابها أنْ يستعينَ الخلْقُ بهما على الوصولِ إلى اللهِ تعالىٰ ، ولا وصولَ إليهِ إلا بمحبَّتِهِ والأنسِ بهِ في الدنيا ، والتجافي عنْ غرورِ الدنيا ، ولا أنسَ إلا بدوام الذكرِ ، ولا محبَّةَ إلا بالمعرفة الحاصلة بدوام الفكر ، ولا يمكنُ الدوامُ على الذكرِ والفكرِ إلا بدوام البدنِ ، ولا يبقى البدنُ إلا بالغذاءِ ، ولا يتمُّ الغذاءُ إلا بالأرضِ والماءِ والهواءِ ، ولا يتمُّ ذلكَ إلا بخلْقِ السماءِ والأرض ، وخلْقِ سائرِ الأعضاءِ ظاهراً وباطناً ، فكلُّ ذلكَ لأجلِ البدنِ ، والبدنُ مطيَّةُ النفسِ ، والراجعُ إلى اللهِ تعالىٰ هيَ النفْسُ المطمئنَّةُ بطولِ العبادةِ والمعرفةِ ، فلذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجْنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيعَبُّدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ ﴾ .

فكلُّ مَنِ استعملَ شيئاً في غيرِ طاعةِ اللهِ.. فقدْ كفرَ نعمةَ اللهِ في جميعِ الأسبابِ التي لا بدَّ منها لإقدامِهِ علىٰ تلكَ المعصيةِ ، ولنذكرْ مثالاً واحداً للحِكَمِ الخفيَّةِ التي ليسَتْ في غايةِ الخفاءِ حتَّىٰ تعتبرَ بها ،

ربع المنجبات

<u> و حود جومه مه مه المعالم المعبر والشا</u>

وتعلمَ طريقةَ الشكرِ والكفرانِ على النعمِ ، فنقولُ :

مِنْ نعم اللهِ تعالىٰ خلْقُ الدراهم والدنانيرِ ، وبهِما قوامُ الدنيا ، وهما حجرانِ لا منفعةَ في أعيانِهِما ، ولكنْ يُضطرُّ الخلقُ إليهما مِنْ حيثُ إنَّ كلَّ إنسانٍ محتاجٌ إلىٰ أعيانٍ كثيرةٍ في مطعمِهِ وملبسِهِ وسائرِ حاجاتهِ ، وقدْ يعجزُ عمَّا يحتاجُ إليهِ ، ويملكُ ما يستغنى عنهُ ؛ كمَنْ يملكُ الزعفرانَ مثلاً وهوَ محتاجٌ إلىٰ جَمَلِ يركبُهُ ، ومَنْ يملكُ الجمَلَ ربَّما يستغني عنهُ ويحتاجُ إلى الزعفرانِ ، فلا بدَّ بينَهُما مِنْ معاوضةٍ ، ولا بدَّ في مقدارِ العوضِ مِنْ تقديرٍ ؛ إِذْ لا يبذُلُ صاحبُ الجَمَلِ جَمَلَهُ بكلِّ مقدارِ مِنَ الزعفرانِ ، ولا مناسبةَ بينَ الزعفرانِ والجمل حتَّىٰ يُقالَ : يُعطىٰ منهُ مثلَهُ في الوزنِ أوِ الصورةِ ، وكذا مَنْ يشتري داراً بثيابٍ ، أوْ عبداً بخفُّ ، أوْ دقيقاً بحمار ، فهاذهِ الأشياءُ لا تناسبَ فيها ، فلا يدري أنَّ الجملَ كمْ يساوي بالزعفرانِ ، فتتعذَّرُ المعاملاتُ جداً ، فافتقرَتْ هـلذهِ الأعيانُ المتنافرةُ المتباعدةُ إلى متوسِّطِ بينَها يحكمُ فيها بحكم عدلٍ ، فيعرفُ مِنْ كلِّ واحدٍ رتبتَهُ ومنزلتَهُ ، حتَّىٰ إذا تقرَّرَتِ المنازلُ ، وترتبَتِ الرتبُ. علمَ بعدَ ذلكَ المساويَ مِنْ غير المساوي ، فخلقَ اللهُ تعالىٰ الدنانيرَ والدراهمَ حاكمين ومتوسطين بينَ سائرِ الأموالِ ، حتَّىٰ تُقدَّرَ الأموالُ بهما ، فيُقالُ : هـٰذا الجملُ يساوي مئةَ دينار ، وهـٰـذا القدْرُ مِنَ الزعفرانِ يساوي مئةً ، فهما مِنْ حيثُ إنَّهُما متساويانِ بشيءٍ واحدٍ إذاً متساويانِ ، وإنَّما أمكنَ التعديلُ بالنقدين إذْ لا غرضَ في أعيانِهِما ، ولوْ كانَ في أعيانِهِما غرضٌ. . ربَّما اقتضىٰ خصوصُ ذلكَ الغرضِ في حقٍّ

3 02 02 02 02 02

**EQ.D**3

صاحبِ الغرضِ ترجيحاً ولمْ يقتضِ ذلكَ في حقِّ مَنْ لا غرضَ لهُ ، فلا ينتظمُ الأمرُ ، فإذاً ؛ خلقَهُما اللهُ تعالىٰ لتتداولَهُما الأيدي ، ويكونا حاكمينِ بينَ الأموالِ بالعدْلِ .

ولحكمة أخرى ؛ وهي التوسُّلُ بهما إلى سائرِ الأشياء ؛ لأنهما عزيزانِ في أنفسِهما ، ولا غرضَ في أعيانِهما ، ونسبتُهُما إلى سائرِ الأموالِ نسبةٌ واحدةٌ ، فمَنْ ملكَهُما فكأنَّهُ ملكَ كلَّ شيء ، لا كمَنْ ملكَ ثوباً ، فإنَّهُ لمْ يملكُ إلا الثوبَ ، فلوِ احتاجَ إلى طعامٍ . . ربَّما لمْ يرغبُ صاحبُ الطعامِ في الثوبِ ؛ لأنَّ غرضَهُ في دابَّةٍ مثلاً ، فاحتيجَ إلىٰ شيء هو في صورتِهِ كأنَّهُ ليسَ الثوبِ ؛ لأنَّ غرضَهُ في دابَّةٍ مثلاً ، فاحتيجَ إلىٰ شيء هو في صورتِهِ كأنَّهُ ليسَ بشيء ، وهو في معناهُ كأنَّهُ كلُّ الأشياءِ ، والشيءُ إنَّما تستوي نسبتُهُ إلى المختلفاتِ إذا لمْ تكنْ لهُ صورةٌ خاصَّةٌ يفيدُها بخصوصِها ؛ كالمرآة لا لونَ لها وتحكي كلَّ لونِ ، فكذلكَ النقدُ لا غرضَ فيهِ وهو وسيلةٌ إلى كلِّ غرض ، وكالحرفِ لا معنىٰ لهُ في نفسِهِ وتظهرُ بهِ المعاني في غيرِه ، فهاذهِ هيَ الحكمةُ الثانيةُ .

وفيهِما أيضاً حِكَمٌ يطولُ ذكرُها ، فكلُّ مَنْ عملَ فيهِما عملاً لا يليقُ بالحِكَمِ بلْ يخالفُ الغرضَ المقصودَ بالحِكَمِ . فقدْ كفرَ نعمةَ اللهِ تعالىٰ فيهِما ، فإذا ؛ مَنْ كنزَهُما . فقدْ ظلمَهُما وأبطلَ الحكمةَ فيهِما ، وكانَ كمَنْ حبسَ حاكمَ المسلمينَ في سجْنِ يمتنعُ عليهِ الحكْمُ بسببهِ ؛ لأنَّهُ إذا كُنِزَ . فقدْ ضُيِّعَ ، ولا يحصلُ الغرضُ المقصودُ بهِ ، وما خُلقَتِ الدراهمُ والدنانيرُ لزيدٍ خاصَّةً ولا لعمرو خاصَّةً ؛ إذْ لا غرضَ للآحادِ في أعيانِهِما ، فإنَّهُما لزيدٍ خاصَّةً ولا لعمرو خاصَّةً ؛ إذْ لا غرضَ للآحادِ في أعيانِهِما ، فإنَّهُما

نيات <del>ده ده دهه هه كتاب</del> الصبر والش

حجرانِ ، وإنّما خُلقا لتتداولَهُما الأيدي فيكونا حاكمينِ بينَ الناسِ ، وعلامةً معرّفة للمقاديرِ مقوّمة للمراتبِ ، فأخبرَ اللهُ الذينَ يعجزونَ عنْ قراءة الأسطرِ الإلهيةِ المكتوبةِ على صفحاتِ الموجوداتِ بخطِّ إللهيِّ لاحرفَ فيهِ ولا صوتَ ، الذي لا يُدركُ بعينِ البصرِ بلْ بعينِ البصيرةِ . أخبرَ هؤلاءِ العاجزينَ بكلامٍ سمعوهُ مِنْ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ حتَّىٰ وصلَ إليهِمْ بواسطةِ الحرفِ والصوتِ المعنى الذي عجزوا عنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَكُنِرُونَ الذَّهِ عَجْرُوا عَنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَكُنِرُونَ الذَّهَ عَجْرُوا عَنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَكُنِرُونَ الذَّهَ مَا اللهِ عَلَيْ اللهُ عَبْرَا اللهِ عَبْرَوا عَنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَكُنِرُونَ الذَّهَ مَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَبْرَوا عَنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَكُنِرُونَ الذَّهَ مَنْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَعْفَى اللهُ عَلَيْ اللهِ عَنْ إدراكِهِ فقالَ : ﴿ وَٱلَذِينَ كَا يَكُنِرُونَ الذَّهَ مَنْ وَالْمُونَ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَوْ اللهُ عَلَوْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وكلُّ مَنِ اتخذَ مِنَ الدراهمِ والدنانيرِ آنيةً مِنْ ذهبِ أَوْ فضَّةٍ. فقدْ كفرَ النعمة ، وكانَ أسواً حالاً ممَّنْ كنز ؛ لأنَّ مثالَ هاذا مثالُ مَنِ استسخرَ حاكم البلدِ في الحياكةِ والكنْسِ والأعمالِ التي يقومُ بها أخسَّاءُ الناسِ ، والحبسُ أهونُ منهُ ، وذلكَ أنَّ الخزفَ والحديدَ والرصاصَ والنحاسَ تنوبُ منابَ الذهبِ والفضَّةِ في حفظِ المائعاتِ عنْ أَنْ تتبدَّدَ ، وإنَّما الأواني لحفظِ المائعاتِ عنْ أَنْ تتبدَّدَ ، وإنَّما الأواني لحفظِ المائعاتِ ، ولا يكفي الخزفُ والحديدُ في المقصودِ الذي أُريدَ بهِ النقودُ ، المائعاتِ ، ولا يكفي الخزفُ والحديدُ في المقصودِ الذي أُريدَ بهِ النقودُ ، فمَنْ لمْ ينكشفْ لهُ هاذا . . انكشفَ لهُ بالترجمةِ الإلهيةِ وقيلَ لهُ : « مَنْ شربَ في آنيةٍ مِنْ ذهبٍ أَوْ فضةٍ . . فكأنَّما يجرجرُ في بطنِهِ نارَ جهنَّمَ »(١) .

وكلُّ مَنْ عاملَ معاملةَ الرباعلى الدراهمِ والدنانيرِ.. فقدْ كفرَ النعمةَ وظلمَ ؛ لأنَّهُما خُلقا لغيرِهِما لا لأنفسِهِما ؛ إذْ لا غرضَ في عينِهِما ، فإذا

<sup>(</sup>۱) كما روئ ذلك البخاري ( ٥٦٣٤ ) ، ومسلم ( ٢٠٦٥ ) .

اتَجْرَ في عينِهِما.. فقد اتخذَهُما مقصوداً على خلافِ وضْعِ الحكمةِ ؛ إذْ طلبُ النقدِ لغيرِ ما وُضِعَ لهُ ظلمٌ ، ومَنْ معَهُ ثوبٌ ولا نقدَ معَهُ فقدْ لا يقدرُ على أنْ يشتريَ بهِ طعاماً ودابَّةً ؛ إذْ ربما لا يُباعُ الطعامُ والدابَّةُ بالثوبِ ، فهوَ معذورٌ في بيعِهِ بنقدٍ ليحصِّلَ النقدَ فيتوصَّلَ بهِ إلى مقصودِهِ ، فإنَّهُما وسيلتانِ إلى الغيرِ ، لا غرضَ في أعيانِهِما ، ووقْعُهُما مِنَ الأموالِ كوقْعِ الحرفِ مِنَ الكلامِ ؛ كما قالَ النحويونَ : ( إنَّ الحرفَ هوَ الذي جاءَ لمعنى في غيرِهِ ) ، الكلامِ ؛ كما قالَ النحويونَ : ( إنَّ الحرفَ هوَ الذي جاءَ لمعنى في غيرِهِ ) ، فيتخذَ التعاملَ على النقدِ غايةَ عملِهِ . . فيبقى النقدُ متقيِّداً عندَهُ ، وينزلُ منزلةَ فيتخذَ التعاملَ على النقدِ غايةَ عملِهِ . . فيبقى النقدُ متقيِّداً عندَهُ ، وينزلُ منزلةَ المكنوزِ ، وتقييدُ الحاكمِ والبريدِ الموصلِ إلى الغيرِ ظلمٌ ؛ كما أنَّ حبسَهُ ظلمٌ ، فلا معنىٰ لبيعِ النقدِ بالنقدِ إلا باتخاذِ النقدِ مقصوداً للاذّخارِ ، وهوَ ظلمٌ .

**(8) (8) (8)** 

فإنْ قلتَ : فلِمَ جازَ بيعُ أحدِ النقدينِ بالآخرِ ؟ ولِمَ جازَ بيعُ الدرهمِ بمثلِهِ ؟

فاعلم : أنَّ أحدَ النقدينِ يخالفُ الآخرَ في مقصودِ التوسُّلِ ؛ إذْ قدْ يتيسَّرُ التوصُّلُ بأحدِهِما مِنْ حيثُ كثرتُهُ كالدراهمِ ، فتتفرَّقُ في الحاجاتِ قليلاً قليلاً ، ففي المنعِ منهُ ما يشوِّشُ المقصودَ الخاصَّ بهِ ، وهوَ تيسُّرُ التوصُّلِ بهِ إلىٰ غيرهِ .

مور جوم مير مير والشكر مير مير والشكر مير مير مير الشكر المير والشكر مير مير الشكر المير والشكر مير الشكر المير

وأمًّا بيعُ الدرهمِ بدرهمٍ يماثلُهُ. فجائزٌ مِنْ حيثُ إِنَّ ذلكَ لا يرغبُ فيهِ عاقلٌ مهما تساويا ، ولا يشتغلُ بهِ تاجرٌ ؛ فإنَّهُ عبثٌ يجري مَجرىٰ وضع الدرهمِ على الأرضِ وأخذِهِ بعينهِ ، ونحنُ لا نخافُ على العقلاءِ أَنْ يصرفوا أوقاتهُمْ إلىٰ وضع الدرهمِ على الأرضِ وأخذهِ بعينهِ ، فلا نمنعُ ممَّا لا تتشوَّفُ النفوسُ إليهِ ، إلا أَنْ يكونَ أحدُهُما أجودَ مِنَ الآخرِ ، وذلكَ أيضاً لا يُتصوَّرُ جريانَهُ ؛ إِذْ صاحبُ الجيِّدِ لا يرضىٰ بمثلِهِ مِنَ الرديءِ ، فلا ينتظمُ العقدُ ، وإنْ طلبَ زيادةً في الرديءِ . فذلكَ ممَّا قدْ يقصدُهُ ، فلا جرمَ نمنعُهُ منهُ ، ونحكمُ بأنَّ جيِّدَها وردينَها سواءٌ ؛ لأنَّ الجودةَ والرداءةَ ينبغي أَنْ يُنظرَ إلىٰ مصارفاتٍ دقيقةٍ في صفاتِهِ ، وما لا غرضَ في عينهِ فلا ينبغي أَنْ يُنظرَ إلىٰ مصارفاتٍ دقيقةٍ في صفاتِهِ ، وإنَّما الذي ظلمَ هوَ الذي ضربَ النقودَ مختلفةً في الجودةِ والرداءةِ حتَّىٰ صارَتْ مقصودةً في أعيانِها ، وحقُّها ألا تقصدَ .

وأمَّا إذا باعَ درهماً بدرهم مثلِهِ نسيئةً.. فإنَّما لمْ يجزُ ذلكَ لأنَّهُ لا يقدِمُ على هذا إلا مسامحٌ قاصدٌ للإحسانِ ، ففي القرْضِ وهوَ مكرمةٌ مندوحةٌ عنه ؛ لتبقى صورةُ المسامحةِ ، فيكونَ لهُ حمدٌ وأجرٌ ، والمعاوضةُ لا حمدَ فيها ولا أجرَ ، فهوَ أيضاً ظلمٌ ؛ لأنَّهُ إضاعةُ خصوصِ المسامحةِ وإخراجُها في معرض المعاوضةِ .

وكذلكَ الأطعمةُ خُلقَتْ ليُتغذّى بها ، أوْ يُتداوى بها ، فلا ينبغي أنْ تُصرفَ عنْ جهتِها ، فإنَّ فتحَ بابِ المعاملةِ فيها يوجبُ تقييدَها في الأيدي ، ويؤخّرُ عنها الأكلَ الذي أُريدَتْ لَهُ ، فما خُلِقَ الطعامُ إلا ليُؤكلَ ، والحاجةُ

4.4

ربع المنجيات

إلى الأطعمةِ شديدةٌ ، فينبغي أنْ تُخرجَ عنْ يدِ المستغني عنها إلى المحتاج ، ولا يتعاملُ على الأطعمةِ إلا مستغنِ عنها ؛ إذْ مَنْ معَهُ طعامٌ فلِمَ لا يأكلُهُ إنْ كَانَ مَحْتَاجًا ، وَلِمَ يَجْعُلُهُ بَضَاعَةَ تَجَارَةٍ ؟ وَإِنْ جَعَلَهُ بِضَاعَةَ تَجَارَةٍ . فليبغهُ ممَّنْ يطلبُهُ بعوضٍ غيرِ الطعام ليكونَ محتاجاً إليهِ ، فأمَّا مَنْ يطلبُهُ بعين ذلكَ الطعام. . فهوَ أيضاً مستغنِ عنهُ ، ولهاذا وردَ في الشرع لعن المحتكرِ ، ووردَ فيهِ مِنَ التشديداتِ ما ذكرناهُ في كتابِ آدابِ الكسبِ .

نعمْ ، بائعُ البُرِّ بالتمرِ معذورٌ ؛ إذْ أحدُهُما لا يسدُّ مسدَّ الآخر في الغرضِ ، وبائعُ صاع مِنَ البُرِّ بصاع منهُ غيرُ معذورٍ ، ولكنَّهُ عابثٌ ، فلا يحتاجُ إلىٰ منع ؛ لأنَّ النفوسَ لا تسمحُ بهِ إلا عندَ التفاوتِ في الجودةِ ، ومقابلةُ الجيِّدِ بمثلِهِ مِنَ الرديءِ لا يرضىٰ بها صاحبُ الجيِّدِ ، وأمَّا جيَّدٌ برديئينِ. . فقدْ يُقصدُ ، ولكنْ لمَّا كانتِ الأطعمةُ مِنَ الضرورياتِ ، والجيِّدُ يساوي الرديءَ في أصلِ الفائدةِ ، ويخالفُهُ في وجوهِ التنعُّم. . أسقطَ الشرعُ غرضَ التنعُّم فيما هوَ القوامُ .

فهاذهِ حكمةُ الشرع في تحريم الربا ، وقدِ انكشفَ لنا هاذا بعدَ الإعراضِ عنْ فنِّ الفقهِ (١) ، فليُلحقْ هاذا بفنِّ الفقهياتِ ؛ فإنَّهُ أقوىٰ مِنْ جميع ما أوردناهُ في الخلافياتِ .

وبهاذا يتضحُ رجحانَ مذهبِ الشافعيِّ رضيَ اللهُ عنهُ في التخصيصِ

<sup>(</sup>۱) وذلك عند خروجه من دار السلام ببغداد . « إتحاف » ( ۹/ ۸۸ ) .

ربع المنجيات

مور مور موجود عهد عهد المستر والشك

بالأطعمةِ دونَ المكيلاتِ ، إذْ لوْ دخلَ الجصُّ فيهِ. . لكانتِ الثيابُ والدوابُّ أُولَىٰ بِالدَّحُولِ ، ولولا الملحُ. . لكانَ مذهبُ مالكِ رحمةُ اللهِ عليهِ أقومَ المذاهب فيهِ ؛ إذْ خصَّصَهُ بالأقواتِ ، ولكنْ كلُّ معنى يرعاهُ الشرعُ فلا بدَّ أنْ يُضبط بحدٌّ ، وتحديدُ هاذا كانَ ممكناً بالقوتِ ، وكانَ ممكناً بالمطعوم ، فرأى الشرعُ التحديدَ بجنسِ المطعوم أحرى لكلِّ ما هوَ ضرورةُ البقاءِ ، وتحديداتُ الشرع قدْ تحيطُ بأطرافٍ لا يقوى فيها أصلُ المعنى الباعثِ على الحكم ، ولكنَّ ا التحديدَ يقعُ كذلكَ بالضرورةِ ، ولوْ لمْ يُحدَّ. . لتحيَّرَ الخلقُ في تتبُّع جوهرِ المعنىٰ معَ اختلافِهِ بالأحوالِ والأشخاص ، فعينُ المعنىٰ بكمالِ قوَّتِهِ يختلفُ باختلافِ الأحوالِ والأشخاص ، فيكونُ الحدُّ ضرورياً ، فلذلكَ قالَ اللهُ ا تعالىٰ : ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدَّ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ ، ولأنَّ أصولَ هاذهِ المعاني لا تختلفُ فيها الشرائعُ ، وإنَّما تختلفُ في وجوهِ التحديدِ ؛ كما يحدُّ شرعُ عيسى ابنِ مريمَ عليهِ السلامُ تحريمَ الخمرِ بالسكْرِ ، وقدْ حدَّهُ شرعُنا بكونِهِ مِنْ جنس المسكر ؛ لأنَّ قليلَهُ يدعو إلىٰ كثيرهِ ، والداخلُ في الحدودِ داخلٌ في التحريم بحكم الحسم(١) ، كما دخل أصلُ المعنى بالحكمةِ الأصليَّةِ .

فهاًذا مثالٌ واحدٌ لحكمة خفيّة مِنْ حِكَمِ النقدينِ ، فينبغي أنْ يعتبرَ شكرَ النعمةِ وكفرانها بهاذا المثالِ ، فكلُّ ما خُلِقَ لحكمةٍ . . فلا ينبغي أنْ يُصرفَ عنها ، ولا يعرفُ هاذا إلا مَنْ قدْ عرفَ الحكمةَ ، ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةَ فَقَدُ أُوتِيَ خَيْرًا ﴾ ، ولكنْ لا تُصادَفُ جواهرُ الحِكمِ في قلوبٍ هيَ مزابلُ أُوتِيَ خَيْرًا كَيْرًا ﴾ ، ولكنْ لا تُصادَفُ جواهرُ الحِكمِ في قلوبٍ هيَ مزابلُ

<sup>(</sup>١) وفي بعض النسخ : ( بحكمة الحسم ) بدل ( بحكم الحسم ) .

الشهواتِ وملاعبُ الشياطينِ ، بلُ لا يتذكَّرُ إلا أولو الألبابِ ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ : « لولا أنَّ الشياطينَ يحومونَ علىٰ قلوبِ بني آدمَ . . لنظروا إلىٰ ملكوتِ السماءِ »(١) .

وإذا عرفتَ هاذا المثالَ. فقسْ عليهِ حركتكَ وسكونكَ ، ونطقَكَ وسكوتكَ ، وكلَّ فعلٍ صادرٍ منكَ ؛ فإنَّهُ إمَّا شكرٌ وإمَّا كفرٌ ؛ إذْ لا يُتصوَّرُ أنْ ينفكَّ عنهُما ، وبعضُ ذلكَ نصفُهُ في لسانِ الفقهِ الذي تناطقَ به عوامُّ الناسِ بالكراهةِ وبعضُهُ بالحظرِ ، وكلُّ ذلكَ عندَ أربابِ القلوبِ موصوف بالحظرِ ، فقولُ مثلاً :

لو استنجيت باليمين. فقد كفرت نعمة اليدين ؛ إذ خلق الله لك اليدين ، وجعل إحداهُما أقوى مِنَ الأخرى ، فاستحق الأقوى بمزيد رجحانِهِ في الغالبِ التشريف والتفضيل ؛ إذ تفضيل الناقص عدول عن العدل ، والله لا يأمر إلا بالعدل ، ثم أحوجك مَن أعطاك اليدين إلى أعمال بعضها شريفة كأخذ المصحف ، وبعضها خسيسة كإزالة النجاسة ، فإذا أخذت المصحف باليسار وأزلت النجاسة باليمين . فقد خصصت الشريف بما هو خسيس ، فغضضت مِن حقه وظلمتة وعدلت عن العدل .

وكذلكَ إذا بصقتَ مثلاً في جهةِ القبلةِ أوِ استقبلتَها في قضاءِ الحاجةِ. . فقدْ كفرتَ نعمةَ اللهِ تعالىٰ في خلْقِ الجهاتِ وخلْقِ سعةِ العالمِ ؛ لأنَّهُ خلقَ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في « المسند » ( ٣٥٣/٢ ) .

الجهاتِ لتكونَ متسعَكَ في حركتِكَ ، وقسمَ الجهاتِ إلى ما لمْ يشرِّفها ، وإلى ما شرَّفها بأنْ وضعَ فيها بيتاً أضافه إلى نفسِهِ استمالة لقلبِكَ إليهِ ؛ ليتقيَّدَ بهِ قلبُكَ ، فيتقيَّدَ بسببِهِ بدنكَ في تلكَ الجهةِ على هيئةِ الثباتِ والوقارِ إذا عبدتَ ربَّكَ ، وكذلكَ انقسمَتْ أفعالُكَ إلى ما هي شريفة كالطاعاتِ ، وإلى ما هي خسيسة كقضاءِ الحاجةِ ورمي البصاقِ ، فإذا رميتَ بصاقَكَ إلى جهةِ القبلةِ . . فقدْ ظلمتها وكفرت نعمة اللهِ تعالى عليكَ بوضعِ القبلةِ التي بوضعِها كمالُ عبادتكَ .

وكذلك إذا لبست خفّك فابتدأت باليسرى.. فقدْ ظلمت ؛ لأنَّ الخفّ وقايةٌ للرجْلِ ، فللرجْلِ فيهِ حظٌ ، والبدايةُ في الحظوظِ ينبغي أنْ تكونَ بالأشرفِ ، فهوَ العدْلُ والوفاءُ بالحكمةِ ، ونقيضُهُ ظلمٌ وكفرانٌ لنعمةِ الرجْلِ والخفّ ، وهلذا عندَ العارفينَ كبيرةٌ وإنْ سمّاهُ الفقيهُ مكروها ، حتى إنَّ بعضَهُمْ كانَ قدْ جمع أكراراً مِنَ الحنطةِ ، وكانَ يتصدّقُ بها ، فسئيل عنْ سببهِ فقالَ : لبستُ المداسَ مرَّةً فابتدأتُ بالرجلِ اليسرى سهواً ، فأريدُ أنْ أكفرَهُ بالصدقة .

نعم ، الفقية لا يقدرُ على تفخيمِ الأمرِ في هاذهِ الأمورِ ؛ لأنَّة مسكينٌ ، بُليَ بإصلاحِ العوامِّ الذينَ تقربُ درجتُهُمْ مِنْ درجةِ الأنعامِ وهُمْ منغمسونَ في ظلماتٍ أطمَّ وأعظمَ مِنْ أَنْ تظهرَ أمثالُ هاذهِ الظلماتِ بالإضافةِ إليها ، فقبيحٌ أنْ يُقالَ : الذي شربَ الخمرَ وأخذَ القدحَ بيسارِهِ فقدْ تعدَّىٰ مِنْ وجهينِ : أحدُهُما : الشربُ ، والآخرُ : الأخذُ باليسارِ ، ومَنْ باعَ خمراً في وقتِ

النداءِ يومَ الجمعةِ فقبيحٌ أَنْ يُقالَ : خالفَ مِنْ وجهينِ : أحدُهُما : بيعُ الخمرِ ، والآخرُ : البيعُ في وقتِ النداءِ ، ومَنْ قضى حاجتهُ في محرابِ المسجدِ مستدبرَ القبلةِ فقبيحٌ أَنْ يُذكرَ تركهُ الأدبَ في قضاءِ الحاجةِ مِنْ حيثُ إِنَّهُ لمْ يجعل القبلةَ عنْ يمينِهِ !

فالمعاصي كلُّها ظلماتٌ ، وبعضُها فوقَ بعضٍ ، فينمحقُ بعضُها في جنْبِ البعضِ ، فالسيِّدُ قدْ يعاقبُ عبدَهُ إذا استعملَ سكينَهُ بغيرِ إذنِهِ ، ولكنْ لوْ قتلَ بتلكَ السكينِ أعزَّ أولادِهِ . لمْ يبقَ لاستعمالِ السكينِ بغيرِ إذنِهِ حكْمٌ ونكايةٌ في نفسِهِ ، فكلُّ ما راعاهُ الأنبياءُ والأولياءُ مِنَ الآدابِ وتسامحنا فيهِ في الفقهِ معَ العوامِّ . فسببُهُ هاذهِ الضرورةُ ، وإلا . فكلُّ هاذهِ المكارهِ عدولٌ عن العدلِ ، وكفرانٌ للنعمةِ ، ونقصانٌ عنِ الدرجةِ المبلغةِ للعبدِ إلىٰ درجاتِ القرْب .

نعمُ ، بعضُها يؤثّرُ في العبدِ بنقصانِ القربِ وانحطاطِ المنزلةِ ، وبعضُها يخرجُ بالكليّةِ عنْ حدودِ القرْبِ إلىٰ عالمِ البعدِ الذي هوَ مستقرُّ الشياطينِ .

وكذلكَ مَنْ كَسَرَ غَصَناً مِنْ شجرةٍ مِنْ غيرِ حاجةٍ ناجزةٍ مهمةٍ ومِنْ غيرِ غرض صحيحٍ. . فقدْ كفرَ نعمةَ اللهِ تعالىٰ في خلقِ الأشجارِ وخلْقِ اليدِ .

أمَّا اليدُ.. فإنَّها لمْ تُخلقْ للعبثِ ، بلْ للطاعةِ والأعمالِ المعينةِ على الطاعةِ .

وأمَّا الشجرُ. . فإنَّما خلقَهُ اللهُ تعالىٰ ، وخلقَ لهُ العروقَ ، وساقَ إليهِ

کا کا کہ کہ کہ ان کے ان کے کہ کہ کہ ان کے کہ دیا ہے گئے کہ کہ دیا ہے کہ کہ کے کہ کے کہ کہ دیا ہے کہ کہ کہ کہ ک مربع المنجيات

الماء ، وخلق فيه قوّة الاغتذاء والنماء . ليبلغ منتهى نشوئه فينتفع به عباده ، فكسره قبل منتهى نشوئه لا على وجه ينتفع به عباده مخالفة لمقصود الحكمة ، وعدول عن العدل ، فإن كان له غرض صحيح . فله ذلك ؛ إذ الشجر والحيوان جُعِلا فداء لأغراض الإنسان ؛ فإنهما جميعا فانيان الشجر والحيوان جُعِلا فداء لأغراض الإنسان ؛ فإنهما جميعا فانيان هالكان ، فإفناء الأخس في بقاء الأشرف مدّة ما أقرب إلى العدل مِنْ تضييعهما جميعا ، وإليه الإشارة بقوله تعالى : ﴿ وَسَخَرَلَكُم مَّافِ السَّكَوَتِ وَمَافِ النَّرْضِ جَيعًا مِنْه .

نعمْ ، إنْ كسرَ ذلكَ مِنْ ملكِ غيرهِ . . فهوَ ظالمٌ أيضاً وإنْ كانَ محتاجاً ؛ لأنَّ كلَّ شجرة بعينها لا تفي بحاجاتِ عبادِ اللهِ كلِّهِمْ ، بلْ تفي بحاجةٍ واحدة ، ولوْ خُصِّصَ واحدٌ بها مِنْ غيرِ رجحانِ واختصاصٍ . كانَ ظلماً ، وصاحبُ الاختصاصِ هوَ الذي حصَّلَ البذرَ ووضعَهُ في الأرضِ وساقَ إليهِ الماءَ وقامَ بالتعهُدِ ، فهوَ أولىٰ به مِنْ غيرهِ ، فيرجحُ جانبُهُ بذلكَ ، فإنْ نبتَ ذلكَ في مواتِ الأرضِ لا بسعي آدميَّ اختصَّ بمغرسِهِ أوْ بغرسِهِ . فلا بدَّ مِنْ طلبِ اختصاصِ الأرضِ لا بسعي آدميُّ اخذِهِ ، فللسابقِ خاصِّيَةُ السبقِ ، فالعدْلُ أنْ يكونَ هوَ أولىٰ بهِ ، وعبَّر الفقهاءُ عنْ هاذا الترجيحِ بالملكِ ، وهوَ مجازٌ محضٌ ؛ إذْ أولىٰ بهِ ، وعبَّر الفقهاءُ عنْ هاذا الترجيحِ بالملكِ ، وهوَ مجازٌ محضٌ ؛ إذْ العبدُ مالكَ إلا لملكِ الملوكِ الذي لهُ ما في السماواتِ والأرضِ ، وكيفَ يكونُ العبدُ مالكاً وهوَ في نفسِهِ ليسَ يملكُ نفسَهُ بلْ هوَ ملكُ غيرهِ ؟!

نعم ، الخلقُ عبادُ اللهِ ، والأرضُ مائدةُ اللهِ ، وقدْ أذنَ لهُمْ في الأكلِ مِنْ مائدتِهِ بقدْرِ حاجتِهِمْ ؛ كالملكِ ينصبُ مائدةً لعبيدِهِ ، فمَنْ أخذَ لقمةً بيمينِهِ

واحتوت عليها براجمه ، فجاء عبد آخر وأراد انتزاعها مِنْ يدِهِ.. لمْ يُمكّن منه ، لا لأنّ اللقمة صارَت ملكا له بالأخذ باليد ؛ فإنّ اليد وصاحب اليد أيضاً مملوك ، ولكنْ إذا كانت كلّ لقمة بعينها لا تفي بحاجة كلّ العبيد. فالعدْلُ في التخصيص عند حصولِ ضربٍ مِنَ الترجيحِ والاختصاصِ والأخذِ.. اختصاص ينفرد به العبد ، فمنع مَنْ لا يدلي بذلك الاختصاصِ عنْ مزاحمته. عنْ مزاحمته. عدْلٌ .

فهكذا ينبغي أنْ تفهمَ أمرَ اللهِ في عبادِهِ ، ولذلكَ نقولُ : مَنْ أَخَذَ مِنْ أَمُوالِ الدنيا أَكْثَرَ مِنْ حَاجِتِهِ وَكُنزَهُ وأَمسكَهُ وفي عبادِ اللهِ مَنْ يحتاجُ إليهِ . فهوَ ظالمٌ ، وهوَ منَ الذينَ يكنزونَ الذهبَ والفضَّةَ ولا ينفقونَها في سبيلِ اللهِ ، وإنَّما سبيلُ اللهِ طاعتُهُ ، وزادُ الخلقِ في طاعتِهِ أموالُ الدنيا ؛ إذْ بها تندفعُ ضروراتُهُمْ وترتفعُ حاجاتُهُمْ .

نعم ، لا يدخلُ هاذا في حدِّ فتاوى الفقه ؛ لأنَّ مقاديرَ الحاجاتِ خفيةٌ ، والنفوسُ في استشعارِ الفقرِ في الاستقبالِ مختلفةٌ ، وأواخرُ الأعمارِ غيرُ معلومةٍ ، فتكليفُ العوامِّ ذلكَ يجري مَجرىٰ تكليفِ الصبيانِ الوقارَ والتؤدة والسكوتَ عنْ كلِّ كلامٍ غيرِ مهمٌ ، وهُمْ بحكْمِ نقصانِهِمْ لا يطيقونَهُ ، فتركنا الاعتراضَ عليهِمْ في اللعبِ واللهوِ ، وإباحتُنا إيَّاهُمْ ذلكَ لا يدلُّ علىٰ أنَّ اللهوَ واللعبَ حقٌ ؛ فكذلكَ إباحتُنا للعوامِّ حفْظَ الأموالِ والاقتصارَ في الإنفاقِ علىٰ قدْرِ الزكواتِ لضرورةِ ما جُبلوا عليهِ مِنَ البخلِ . لا يدلُّ علىٰ أنَّهُ غايةُ الحقِّ . لا يدلُّ علىٰ أنَّهُ غايةُ الحقِّ .

وقدْ أشارَ القرآنُ إليهِ إذْ قالَ تعالىٰ: ﴿ إِن يَسْتَكَكُّمُوهَا فَيُحْفِكُمْ مَ اللهِ إِلَا لِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

فمَنْ فهمَ حكمةَ اللهِ تعالىٰ في جميعِ أنواعِ الموجوداتِ. قدرَ على القيامِ بوظيفةِ الشكرِ ، واستقصاءُ ذلكَ يحتاجُ إلى مجلداتٍ ، ثمَّ لا يفي إلا بالقليلِ ، وإنَّما أوردنا هاذا القدْرَ ليُعلمَ علَّةُ الصدقِ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَقَلِيلً بَالقليلِ ، وإنَّما أوردنا هاذا القدْرَ ليُعلمَ علَّةُ اللهُ بقولِهِ : ﴿ وَلا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ ، وفرحِ إبليسَ لعنهُ اللهُ بقولِهِ : ﴿ وَلا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ مَنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ ، فلا يعرفُ معنىٰ هاذهِ الآيةِ مَنْ لمْ يعرفْ هاذا كلَّهُ وأموراً أخرَ وراءَ هاذا تنقضي الأعمارُ دونَ استقصاءِ مباديها ، فأمَّا تفسيرُ الآيةِ ومعنى الفظها . . فيعرفُهُ كلُّ مَنْ يعرفُ اللغةَ ، وبهاذا يتبيَّنُ لكَ الفرقُ بينَ المعنىٰ والتفسير .

 <sup>(</sup>١) أي : متىٰ يبالغ في سؤالكم حتىٰ لا تبقوا منها شيئاً إلا وقد صرفتموه في سبيل الحق.
 تبخلوا ، وذلك مقتضى الجبلية . « إتحاف » ( ٧١/٩ ) .

فإنْ قلت : فقدْ رجع حاصلُ هاذا الكلامِ إلى أنَّ للهِ تعالىٰ حكمة في كلِّ شيءٍ ، وأنَّهُ جعلَ بعضَ أفعالِ العبادِ سبباً لتمامِ تلكَ الحكمةِ وبلوغِها غاية المرادِ منها ، وجعلَ بعضَ أفعالِهِمْ مانعاً مِنْ تمامِ الحكمةِ ، فكلُّ فعلِ وافقَ مقتضى الحكمةِ حتَّى انساقَتِ الحكمةُ إلىٰ غايتِها. . فهوَ شكرٌ ، وكلُّ ما خالفَ ومنعَ الأسبابَ مِنْ أنْ تنساقَ إلى الغايةِ المرادةِ بها . فهوَ كفرانٌ ، وهاذا كلُّهُ مفهومٌ ، ولكنَّ الإشكالَ باقِ ، وهوَ أنَّ فعلَ العبدِ المنقسمَ إلىٰ ما يتمِّمُ الحكمةَ وإلىٰ ما يدفعُها . . هوَ أيضاً مِنْ فعلِ اللهِ تعالىٰ ، فأينَ العبدُ في البين حتَّىٰ يكونَ شاكراً مرَّةً وكافراً أخرى ؟

فاعلم : أنَّ تمامَ التحقيقِ في هاذا يُستمدُّ مِنْ تيارِ بحرٍ عظيمٍ مِنْ علومِ المكاشفاتِ ، وقدْ رمزنا فيما سبق إلى تلويحاتٍ بمباديها ، ونحنُ الآنُ نعبَّرُ بعبارةٍ وجيزةٍ عنْ آخرِها وغايتِها ، يفهمُها مَنْ عرفَ منطقَ الطيرِ ، ويجحدُها مَنْ عجزَ عنِ الإيضاعِ في السيرِ (١) ، فضلاً عنْ أنْ يجولَ في جوِّ الملكوتِ جولانَ الطيرِ ، فنقولُ :

إِنَّ للهِ سبحانَهُ في جلالِهِ وكبريائِهِ صفةً عنها يصدرُ الخلقُ والاختراعُ ، وتلكَ الصفةُ أعلىٰ وأجلُ مِنْ أَنْ تلمحَها عينُ واضعِ اللغةِ حتَّىٰ يعبِّرَ عنها بعبارةٍ تدلُّ علىٰ كنْهِ جلالِها وخصوصِ حقيقتِها ، فلمْ يكنْ لها في العالمِ عبارةٌ لعلوٌ شأنِها وانحطاطِ رتبةِ واضعي اللغاتِ عنْ أَنْ يمتدَّ طرفُهُمْ إلىٰ عبارةٌ لعلوً شأنِها وانحطاطِ رتبةِ واضعي اللغاتِ عنْ أَنْ يمتدَّ طرفُهُمْ إلىٰ

<sup>(</sup>١) أي: الإسراع في السير.

جومه مه مه کتاب الصبر والشکر کن من

مبادي إشراقِها ، فانخفضَتْ عنْ ذروتِها أبصارُهُمْ كما تنخفضُ أبصارُ الخفافيشِ عنْ نور الشمسِ ، لا لغموضِ في نورِ الشمسِ ، ولكنْ لضعفٍ في أبصارِ الخفافيشِ ، فاضطرَّ الذينَ فَتحَتْ أبصارُهُمْ لملاحظةِ جلالِها إلى أنْ يستعيروا مِنْ حضيضِ عالم المتناطقينَ باللغاتِ عبارةً تفهمُ مِنْ مبادي حقائقِها شيئاً ضعيفاً جداً ، فاستعاروا لها اسمَ القدرةِ ، فتجاسرنا بسبب استعارتِهِمْ على النطقِ فقلنا: للهِ تعالىٰ صفةٌ هيَ القدرةُ ، عنها يصدرُ الخلْقُ والاختراءُ .

ثمَّ الخلْقُ ينقسمُ في الوجودِ إلىٰ أقسام وخصوصِ صفاتٍ ، ومصدرُ انقسام هـٰـذهِ الأقسام واختصاصُها بخصوصِ صفاتِها صفةٌ أخرى استُعيرَ لها بمثل الضرورةِ التي سبقَتْ عبارةُ المشيئةِ ، فهيَ توهمُ منها أمراً مجملاً عندَ المتناطقينَ باللغاتِ التي هيَ حروفُ وأصواتُ المتفاهمينَ بها ، وقصورُ لفظِ المشيئةِ عنِ الدلالةِ على كنهِ تلكَ الصفةِ وحقيقتِها كقصور لفظِ القدرةِ .

ثمَّ انقسمَتِ الأفعالُ الصادرةُ مِنَ القدرةِ إلى ما ينساقُ إلى المنتهى الذي هُوَ غَايَةُ حَكَمَتِهَا وَإِلَىٰ مَا يَقْفُ دُونَ الْغَايَةِ ، وَكَانَ لَكُلِّ وَاحْدِ نَسَبُهُ إِلَىٰ صَفَّةِ المشيئةِ ؛ لرجوعِها إلى الاختصاصاتِ التي بها تتمُّ القسمةُ والاختلافُ ، فاستُعيرَ لنسبةِ البالغ غايتَهُ عبارةُ المحبَّةِ ، واستُعيرَ لنسبةِ الواقفِ دونَ غايتِهِ عبارةُ الكراهةِ ، وقيلَ : إنَّهُما جميعاً داخلانِ في وصفِ المشيئةِ ، ولكنْ ا لكلِّ واحدٍ خاصِّيَّةٌ أخرىٰ في النسبةِ ، يوهمُ لفظَ المحبَّةِ والكراهةِ منهُما أمراً مجملاً عندَ طالبي الفهم مِنَ الألفاظِ واللغاتِ .

ثمَّ انقسمَ عبادُهُ الذينَ هُمْ أيضاً مِنْ خلقِهِ واختراعِهِ إلىٰ مَنْ سبقَتْ لهُ في المشيئةِ الأزليَّةِ أَنْ يستعملَهُ لاستيقافِ حكمتِهِ دونَ غايتِها ، ويكونُ ذلكَ قهرا في حقّهِمْ بتسليطِ الدواعي والبواعثِ عليهِمْ ، وإلىٰ مَنْ سبقَتْ لهُمْ في الأزلِ أنْ يستعملَهُمْ لسياقةِ حكمتِهِ إلىٰ غايتِها في بعضِ الأمورِ ، فكانَ لكلِّ واحدٍ مِنَ الفريقينِ نسبةٌ إلى المشيئةِ خاصَّةٌ ، فاستُعيرَ لنسبةِ المستعملينَ في إتمامِ الحكمةِ بهِمْ عبارةُ الرضا ، واستُعيرَ للذينَ استوقفَ بهمْ أسبابَ الحكمةِ دونَ غايتِها عبارةُ الغضبِ ، فظهرَ علىٰ مَنْ غضبَ عليهِ في الأزلِ فعلٌ وقفَتِ الحكمةُ بهِ دونَ غايتِها ، فاستُعيرَ لهُ الكفرانُ ، وأُردفَ ذلكَ بنقمةِ اللعنِ والمذمّةِ زيادةً في الذكالِ ، وظهرَ علىٰ مَنِ ارتضاهُ في الأزلِ فعلٌ انساقَتْ والمذمّةِ زيادةً في الزخلِ ، فاستُعيرَ لهُ عبارةُ الشكرِ ، وأُردفَ بخلعةِ الثناءِ بسبيهِ الحكمةُ إلىٰ غايتِها ، فاستُعيرَ لهُ عبارةُ الشكرِ ، وأُردفَ بخلعةِ الثناءِ والإطراءِ زيادةً في الرضا والقبولِ والإقبالِ .

فكانَ الحاصلُ أنّه تعالىٰ أعطى الجمالَ ثمّ أثنىٰ ، وأعطى النكالَ ثمّ قبَّعَ وأردىٰ ، وكانَ مثالُهُ أنْ ينظّفَ الملكُ عبدَهُ الوسِخَ عنْ أوساخِهِ ، ثمّ يلبسَهُ مِنْ محاسنِ ثيابِهِ ، فإذا تمَّمَ زينتَهُ . قالَ : يا جميلُ ؛ ما أجملَكَ وأجملَ ثيابَكَ وأنظفَ وجهَكَ ! فيكونُ بالحقيقةِ هوَ المجمِّل وهوَ المثنيَ على الجمالِ ، فهو المُثنىٰ عليهِ بكلِّ حالٍ ، وكأنّهُ لمْ يثنِ مِنْ حيثُ المعنىٰ إلا علىٰ نفسِهِ ، وإنّما العبدُ هدفُ الثناءِ مِنْ حيثُ الظاهرُ والصورةُ .

فهكذا كانتِ الأمورُ في أزلِ الآزالِ ، وهاكذا تسلسلتِ الأسبابُ والمسبَّباتُ بتقديرِ ربِّ الأربابِ ومسبِّبِ الأسبابِ ، ولمْ يكنْ ذلكَ عن اتفاقٍ

مور موجود عمر المتأب الصبر والشر

ربع المنجيات (مع المنجيات

وبحثٍ ، بلْ عنْ إرادةٍ وحكمةٍ ، وحكمٍ حقّ وأمرٍ جزْمٍ استُعيرَ لهُ لفظُ القضاءِ ، وقيلَ : إنَّهُ كلمحٍ بالبصرِ أوْ هوَ أقربُ ، ففاضَتْ بحارُ المقاديرِ بحكْمِ ذلكَ القضاءِ الجزْمِ بما سبقَ بهِ التقديرُ ، فاستُعيرَ لترتَّبِ آحادِ المقدوراتِ بعضِها علىٰ بعضٍ لفظُ القَدَرِ ، فكانَ لفظُ القضاءِ بإزاءِ الأمرِ الواحدِ الكلِّيِ ، ولفظُ القَدَرِ بإزاءِ التفصيلِ المتمادي إلىٰ غيرِ نهايةٍ ، وقيلَ : إنَّ شيئاً مِنْ ذلكَ ليسَ خارجاً عنِ القضاءِ والقدر ، فخطرَ لبعضِ العبادِ أنَّ القسمةَ لماذا اقتضتْ هاذا التفصيل ؟ وكيفَ انتظمَ العدْلُ معَ هاذا التفاوتِ والتفضيلِ ؟ وكانَ بعضُهُمْ لقصورِهِ لا يطيقُ ملاحظةَ كنْهِ هاذا الأمرِ والاحتواءِ علىٰ مجامعِهِ ، فألجموا عمَّا لمْ يطيقوا خوضَ غمرتِهِ بلجامِ المنعِ ، وقيلَ لهُمُ : اسكتوا ، فما لهاذا خلقتُمْ ، لا يُسألُ عمَّا يفعلُ وهُمْ يُسألونَ .

وامتلأَتْ مشكاةُ بعضِهِمْ نوراً مقتبَساً مِنْ نورِ اللهِ تعالىٰ في السماواتِ والأرضِ ، وكانَ زيتُهُمْ أَوَّلاً صافياً يكادُ يضيءُ ولوْ لمْ تمسسهُ نارٌ ، فمسَّتهُ نارٌ ، فاشتعلَ نوراً علىٰ نورٍ ، فأشرقَتْ أقطارُ الملكوتِ بينَ أيديهِمْ بنورِ ربّها ، فأدركوا الأمورَ كلَّها علىٰ ما هيَ عليهِ ، فقيلَ لهُمْ : تأذّبوا بآدابِ اللهِ تعالىٰ واسكتوا ، وإذا ذُكِرَ القَدَرُ . فأمسكوا ؛ فإنَّ للحيطانِ آذاناً ، وحوالَيْكُمْ ضعفاءُ الأبصارِ ، فسيروا بسيرِ أضعفِكُمْ ، ولا تكشفوا حجابَ الشمسِ لأبصارِ الخفافيشِ ، فيكونَ ذلكَ سببَ هلاكِهِمْ ، فتخلَّقوا بأخلاقِ اللهِ تعالىٰ ، وانزلوا إلىٰ سماءِ الدنيا مِنْ منتهیٰ علوَّكُمْ ليأنسَ بكُمُ الضعفاءُ ، ويقتبسوا مِنْ بقايا أنوارِكُمُ المشرقةِ مِنْ وراءِ حجابِكُمْ ؛ كما الضعفاءُ ، ويقتبسوا مِنْ بقايا أنوارِكُمُ المشرقةِ مِنْ وراءِ حجابِكُمْ ؛ كما

441

يقتبسُ الخفافيشُ مِنْ بقايا نورِ الشمسِ والكواكبِ في جنحِ الليلِ ، فيحيا بهِ حياةً يحتملُها شخصُهُ وحالُهُ ، وإنْ كانَ لا يحيا بهِ حياةَ المتردِّدينَ في كمالِ نورِ الشمسِ ، وكونوا كمَنْ قيلَ فيهِمْ (١) :

شَرِبْنَا شَرَابًا طَيِّبًا عِنْدَ طَيِّبٍ كَذَاكَ شَرَابُ ٱلطَّيِّبِينَ يَطِيبُ شَرِبْنَا وَأَهْرَقْنَا عَلَى ٱلأَرْضِ فَضْلَةً وَلِلْأَرْضِ مِنْ كَأْسِ ٱلْكِرام نَصِيبُ

فهكذا كانَ أوَّلُ هاذا الأمرِ وآخرُهُ ، ولا تفهمهُ إلا إذا كنتَ أهلاً لهُ ، وإذا كنتَ أهلاً لهُ . فتحت العينَ وأبصرتَ ، فلا تحتاجُ إلى قائدِ يقودُكُ ، والأعمىٰ يمكنُ أنْ يُقادَ ، ولكنْ إلىٰ حدِّ ما ، فإذا ضاقَ الطريقُ وصارَ أحدً مِنَ السيفِ وأدقَ مِنَ الشعرِ . قدرَ الطائرُ علىٰ أنْ يطيرَ عليهِ ، ولمْ يقدرُ علىٰ أنْ يستجرَّ وراءَهُ أعمىٰ ، وإذا دقَّ المجالُ ولطُفَ لطْفَ الماءِ مثلاً ، ولمْ يمكنِ العبورُ إلا بالسباحةِ . فقد يقدرُ الماهرُ بصنعةِ السباحةِ أنْ يعبرَ بنفسِهِ ، وربَّما لمْ يقدرُ علىٰ أنْ يستجرَّ وراءَهُ آخرَ .

فهاذهِ أمورٌ نسبةُ السيرِ عليها إلى السيرِ على ما هوَ مجالُ جماهيرِ الخلْقِ كنسبةِ المشيِ على المرضِ ، والسباحةُ يمكنُ أنْ تُنعلَمَ ، فأمّا المشيُ على الماءِ . فلا يُكتسبُ بالتعلُّمِ ، بلْ يُنالُ بقوّةِ اليقينِ ، ولذلكَ قيلَ للنبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : إنَّ عيسىٰ عليهِ السلامُ اليقينِ ، ولذلكَ قيلَ للنبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : إنَّ عيسىٰ عليهِ السلامُ

انظر « زهر الأكم » ( ١/ ٢٦٥ ) .

يُقالُ: إنَّهُ مشى على الماءِ ، فقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: « لو ازدادَ يقيناً.. لمشى على الهواءِ »(١).

فهاذهِ رموزٌ وإشاراتٌ إلى معنى الكراهةِ والمحبَّةِ ، والرضا والغضبِ ، والشكرِ والكفرانِ ، لا يليقُ بعلم المعاملةِ أكثرُ منها .

وقدْ ضربَ اللهُ مثلاً لذلكَ تقريباً إلى أفهامِ الخلْقِ ؛ إذْ عرَّفَ أنَّهُ ما خلقَ الجنَّ والإنسَ إلا ليعبدوهُ ، فكانَتْ عبادتُهُمْ غايةَ الحكمةِ في حقِّهِمْ ، ثمَّ الجبرَ أنَّ لهُ عبدينِ ؛ يحبُّ أحدَهُما ، واسمُهُ جبريلُ وروحُ القدُسِ والأمينُ ، وهوَ عندَهُ محبوبٌ مطاعٌ أمينٌ مكينٌ ، ويبغضُ الآخرَ ، واسمُهُ إبليسُ ، وهوَ اللعينُ ، المُنْظَرُ إلىٰ يوم الدينِ .

ثمَّ أحالَ الإرشادَ إلَىٰ جبريلَ فقالَ تعالىٰ : ﴿ قُلَ نَزَّلُمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَبِّكِ بِٱلْحَقِ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ يُلِقِى ٱلرُّوحَ مِنْ آمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ، وأحالَ الإغواء علىٰ إبليسَ فقالَ تعالىٰ : ﴿ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ﴾ ، والإغواء : ﴿ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ﴾ ، والإغواء : هوَ استيقافُ العبادِ دونَ بلوغِ غايةِ الحكمةِ ، فانظرْ كيفَ نسبَهُ إلى العبدِ الذي غضبَ عليهِ ، والإرشاد : سياقةٌ لهم إلى الغايةِ ، فانظرْ كيفَ نسبَهُ إلى العبدِ الذي الذي أحبَّه .

وعندَكَ في العادةِ لهُ مثالٌ ؛ فالملكُ إذا كانَ محتاجاً إلى مَنْ يسقيهِ

<sup>(</sup>۱) رواه المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ص٤٨٧ ) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، وهو كذلك عند الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ( ص٣٠٣ ) ، وانظر « الإتحاف » ( ٩٠ /٥ ) .

الشرابَ وإلىٰ مَنْ يحجمُهُ وينظِّفُ فِناءَ منزلِهِ عنِ القاذوراتِ وكانَ لهُ عبدانِ.. فلا يعيِّنُ للحجامةِ والتنظيفِ إلا أقبحَهُما وأخسَّهُما ، ولا يفوِّضُ حملَ الشرابِ الطيِّبِ إلا إلىٰ أحسنِهِما وأكملِهِما وأحبِّهِما إليهِ .

ولا ينبغي أنْ تقولَ : هاذا فعلي ، فلِمَ يكونُ فعلُهُ على وِزانِ فعلي ؟ فإنَّكَ أخطأتَ إذْ أضفتَ ذلكَ إلى نفسِكَ ، بلْ هوَ الذي صرفَ داعيتكَ لتخصيصِ الفعلِ المكروهِ بالشخصِ المكروهِ والفعلِ المحبوبِ بالشخصِ المحبوبِ ؛ إتماماً للعدُلِ ، فإنَّ عدْلَهُ تارةً يتمُّ بأمور لا مدخلَ لكَ فيها ، وتارةً يتمُّ فيكَ ، فإنَّكَ أيضاً مِنْ أفعالِهِ ، فداعيتُكَ وقدرتُكَ ، وعلمُكَ وعملُكَ ، وسائرُ أسبابِ حركاتِكَ في التعيينِ . . هوَ فعلُهُ الذي رتبَّهُ بالعدلِ ترتيباً تصدرُ منهُ الأفعالُ المعتدلةُ ، إلا أنَّكَ لا ترى إلا نفسَكَ ، فتظنُ أنَّ ما يظهرُ عليكَ في عالمِ الشهادةِ ليسَ لهُ سببٌ مِنْ عالمِ الغيبِ والملكوتِ ، فلذلكَ تضيفُهُ إلىٰ نفسِكَ .

وإنّما أنتَ مثلُ الصبيِّ الذي ينظرُ ليلاً إلىٰ لعبِ المشعوذِ الذي يخرجُ صوراً مِنْ وراءِ حجابِ ترقصُ وتزعقُ وتقومُ وتقعدُ ، وهيَ مؤلّفةٌ مِنْ خرقِ لا تتحرّكُ بأنفسِها ، وإنّما تحرّكُها خيوطٌ شعريّةٌ دقيقةٌ لا تظهرُ في ظلامِ الليلِ ، ورؤوسُها في يدِ المشعوذِ ، وهوَ محتجبٌ عنْ أبصارِ الصبيانِ ، فيفرحونَ ويتعجّبونُ ؛ لظنّهِمْ أنّ تلكَ الخرقَ ترقصُ وتلعبُ وتقومُ وتقعدُ ، وأمّا العقلاءُ . . فإنّهُمْ يعلمونَ أنّ ذلكَ تحريكٌ وليسَ بتحرُّكِ ، ولكنّهُمْ ربّما لا يعلمونَ كيفَ تفصيلُهُ ، والذي يعلمُ بعضَ تفصيلِهِ لا يعلمُهُ كما ربّما لا يعلمونَ كيفَ تفصيلِهِ لا يعلمُهُ كما

ربع المنجيات

<u> و حود حود حود من من الشكر والشكر و</u>

يعلمُهُ المشعوذُ الذي الأمرُ إليهِ والجاذبةُ بيدِهِ .

فكذلك صبيانُ أهلِ الدنيا ، والخلقُ كلُّهُمْ صبيانٌ بالنسبةِ إلى العلماءِ ، ينظرونَ إلىٰ هاذهِ الأشخاصِ فيظنُّونَ أنَّها المتحرِّكةُ ، فيحيلونَ عليها ، والعلماءُ يعلمونَ أنَّهُمْ محرَّكونَ إلا أنَّهُمْ لا يعرفونَ كيفيَّةَ التحريكِ وهُمُ الأكثرونَ ، إلا العارفونَ والعلماءُ الراسخونَ ، فإنَّهُمْ أدركوا بحدَّةِ أبصارِهِمْ خيوطاً دقيقة عنكبوتيَّة ، بل أدقُ منها بكثيرٍ ، معلَّقةٌ مِنَ السماءِ متشبثة الأطرافِ بأشخاصِ أهلِ الأرضِ ، لا تُدركُ تلكَ الخيوطُ لدقَّتِها بهاذهِ الأبصارِ الظاهرةِ ، ثمَّ شاهدوا رؤوسَ تلكَ الخيوطِ في مناطاتِ لها هيَ معلَّقةُ المحرِّكينَ بها ، وشاهدوا لتلكَ المناطاتِ مقابضَ هيَ في أيدي الملائكةِ المحرِّكينَ للسماواتِ ، وشاهدوا أبصارَ ملائكةِ السماواتِ مصروفة إلى حملةِ العرشِ ، ينتظرونَ منهُم ما ينزلُ عليهِمْ مِنَ الأمرِ مِنْ حضرةِ الربوبيَّةِ كيْ لا يعصوا اللهَ ينتظرونَ منهُم ها ينزلُ عليهِمْ مِنَ الأمرِ مِنْ حضرةِ الربوبيَّةِ كيْ لا يعصوا اللهَ ما أمرَهُمْ ويفعلونَ ما يُؤمرونَ .

وعُبِّرَ عَنْ هَاذَهِ المكاشفاتِ في القرآنِ فقيلَ : ﴿ وَفِ ٱلسَّمَآءِ رِزْقَكُو وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ ، وعُبِّرَ عنِ انتظارِ ملائكةِ السماواتِ لما ينزلُ إليهِمْ مِنَ الأمرِ والقدرِ فقيلَ : ﴿ خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنَنَزَّلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِنَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ .

وهاذهِ أمورٌ لا يعلمُ تأويلَها إلا اللهُ والراسخونَ في العلمِ ، وعبَّرَ ابنُ عباسٍ رضيَ اللهُ عنهُما عنِ اختصاصِ الراسخينَ في العلمِ بعلومِ لا تحتملُها

> 9≥ 9≥ 9≥ °

<del></del>ଌ୕୕୕୕୕ଵ୕୕୕ଵ୕

1 1 0 E(V) ربع المنجيات م<del>حن حن</del>

أَفْهَامُ الْخُلْقِ حَيْثُ قَرأً قُولَهُ تَعَالَىٰ : ﴿ يَنَنَزُّلُ ٱلْأَمْنُ بَيْنَهُنَّ ﴾ فقالَ : ( لوْ ذكرتُ ما أُعرفُهُ مِنْ معنىٰ هاذهِ الآيةِ . . لرجمتُموني ) ، وفي لفظٍ آخرَ : ( لقلتُمْ : إنَّهُ كافرٌ )(١) .

ولنقتصرْ على هاذا القدْرِ ، فقدْ خرجَ عِنانُ الكلامِ عنْ قبضةِ الاختيارِ ، وامتزجَ بعلم المعاملةِ ما ليسَ منهُ ، فلنرجعُ إلىٰ مقاصدِ الشكرِ ، فنقولُ :

إذا رجع حقيقة الشكر إلى كونِ العبدِ مستعملاً في إتمامِ حكمةِ اللهِ تعالىٰ.. فأشكرُ العبادِ أحبُّهُمْ إلى اللهِ وأقربُهُمْ إليهِ ، وأقربُهُمْ إلى اللهِ الملائكة ، ولهُمْ أيضاً ترتيبٌ ، وما منهُمْ إلا لهُ مقامٌ معلومٌ ، وأعلاهُمْ في رتبةِ القرْبِ ملكُ اسمُهُ إسرافيلُ عليهِ السلامُ ، وإنّما علوُ درجتِهِمْ لأنّهُمْ في أنفسِهِمْ كرامٌ بررةٌ ، وقدْ أصلحَ اللهُ تعالىٰ بهِمُ الأنبياءَ عليهِمُ السلامُ وهُمْ أشرفُ مخلوقِ علىٰ وجهِ الأرضِ ، وتلي درجتَهُمْ درجةُ الأنبياءِ عليهِمُ السلامُ، فإنّهُمْ في أنفسِهِمْ أخيارٌ ، وقدْ هدى اللهُ بهِمْ سائرَ الخلقِ ، وتمّمَ الله بهِمْ حكمتة ، وأعلاهُمْ رتبة نبيّنا صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ ؛ إذْ أكملَ اللهُ بهِمْ الدينَ ، وختم بهِ النبيّينَ ، ويليهِمُ العلماءُ الذينَ هُمْ ورثةُ الأنبياءِ ، فإنّهُمْ في انفسِهِمْ صالحونَ ، وقدْ أصلحَ اللهُ بهِمْ سائرَ الخلقِ ، ودرجةُ كلِّ واحدِ منهُمْ أنفسِهِمْ صالحونَ ، وقدْ أصلحَ اللهُ بهِمْ سائرَ الخلقِ ، ودرجةُ كلِّ واحدِ منهُمْ أنفسِهِمْ صالحونَ ، وقدْ أصلحَ اللهُ بهِمْ سائرَ الخلقِ ، ودرجةُ كلِّ واحدِ منهُمْ أنفسِهِمْ صالحوا دنيا الخلقِ كما أصلحَ العلماءُ دينَهُمْ ، ولأجلِ اجتماعِ الدينِ والملكِ أصلحوا دنيا الخلْقِ كما أصلحَ العلماءُ دينَهُمْ ، ولأجلِ اجتماعِ الدينِ والملكِ أصلحوا دنيا الخلْقِ كما أصلحَ العلماءُ دينَهُمْ ، ولأجلِ اجتماعِ الدينِ والملكِ

<sup>(</sup>۱) كــذا فـــي «القـــوت» ( ۱/ ۲۵۳ ) ، وبنحـــوه رواه الطبــري فـــي « تفسيــره » ( ۱۸۸/۲۸/۱٤ ) .

والسلطنة لنبيّنا محمد صلّى اللهُ عليه وسلّم. كانَ أفضلَ مِنْ سائرِ الأنبياءِ صلواتُ اللهِ عليهِمْ ؛ فإنّهُ أكملَ اللهُ بهِ صلاحَ دينِهِمْ ودنياهُمْ ، ولمْ يكنِ السيفُ والملكُ لغيرِهِ مِنَ الأنبياءِ ، ثمّ يلي العلماء والسلاطين الصالحون الذينَ أصلحوا نفوسَهُمْ فقط ، فلمْ تتمّ حكمةُ اللهِ بهِمْ إلا فيهِمْ ، ومَنْ عدا هؤلاءِ.. فهمَجٌ رَعاعٌ .

واعلمْ: أنَّ السلطانَ بهِ قوامُ الدينِ ، فلا ينبغي أنْ يُستحقرَ وإنْ كانَ طالماً فاسقاً ، قال عمرُو بنُ العاصِ : ( إمامٌ غشومٌ خيرٌ مِنْ فتنةٍ تدومُ )(١) .

وقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «سيكونُ عليكُمْ أمراءُ يفسدونَ وما يصلحُ اللهُ بهِمْ أكثرُ ، فإنْ أحسنوا. . فلهُمُ الأجرُ وعليكُمُ الشكرُ ، وإنْ أساؤوا. . فعليهِمْ الوزرُ وعليكُمُ الصبرُ »(٢) .

وقالَ سهلٌ: ( مَنْ أَنكرَ إمامةَ السلطانِ.. فهوَ زنديقٌ ، ومَنْ دعاهُ السلطانُ فلمْ يجبْ.. فهوَ مبتدعٌ، ومَنْ أتاهُ مِنْ غيرِ دعوةٍ.. فهوَ جاهلٌ)(٣).

أوت القلوب ( ٢/ ١٢٥ ) ، والغشوم : الظالم .

<sup>(</sup>٢) كذا في « القوت » ( ٢/ ٢٥ ) ، ورواه ابن عدي في « الكامل » ( ٢٢ / ٢٢ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٦٩٨٣ ) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً ، وروى الطبراني في « الكبير » ( ١٠ / ١٣٢ ) من حديثه رضي الله عنه : اصبروا ؛ فإن جور إمام خمسين عاماً خير من هرج شهر ، وذلك أني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « لا بد للناس من إمارة برة أو فاجرة ، فأما البرة . . فتعدل في القسم ، ويقسم بينكم فيئكم بالسوية ، وأما الفاجرة . فيبتلئ فيها المؤمن ، والإمارة الفاجرة خير من الهرج » ، قيل : يا رسول الله ؛ وما الهرج ؟ قال : « القتل والكذب » .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢/ ١٢٥ ) .

وسُئِلَ: أَيُّ الناسِ خيرٌ ؟ فقالَ: السلطانُ ، فقيلَ: كنَّا نرى أَنَّ شرَّ الناسِ السلطانُ ! فقالَ: مهلاً ، إِنَّ للهِ تعالىٰ كلَّ يومِ نظرتينِ ، نظرةٌ إلىٰ سلامةِ أموالِ المسلمينَ ، ونظرةٌ إلىٰ سلامةِ أبكارِهِمْ ، فيطلعُ في صحيفتِهِ ، فيغفرُ لهُ جميعَ ذنوبهِ (١) .

وكانَ يقولُ : ( الخشباتُ السودُ المعلَّقةُ علىٰ أبوابِهِمْ خيرٌ مِنْ سبعينَ قاصًا يقصُّونَ ) (٢) .

※ 紫 ※

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢/ ١٢٥ ) . وفي (أ) : (أبصارهم) ، وفي (د) : (أبدانهم) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١٢٥/٢ ) .

ربع المنجيات موجود حوجه عمد عمد كتاب الصبر والشكر عن عن عن المنجيات

# الرّكن لنتّ في من ركان لتشكر: ماعليب لتشكر

وهوَ النعمةُ ، ولنذكرْ فيهِ حقيقةَ النعمةِ ، وأقسامَها ، ودرجاتِها ، وأصنافَها ، ومجامعَها فيما يخصُّ ويعمُّ ، فإنَّ إحصاءَ نعمِ اللهِ على عبادِهِ خارجٌ عنْ مقدورِ البشرِ ؛ كما قالَ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَعَمُدُواْ نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا ﴾ .

فنقدِّمُ أموراً كليَّةً تجري مَجرى القوانينِ في معرفةِ النعَمِ ، ثمَّ نشتغلُ بذكرِ الآحادِ ، واللهُ الموفقُ للصوابِ .

# سيان حقيقت دائنمت وأقسامها

اعلمْ: أنَّ كلَّ خيرِ ولذَّةٍ وسعادةً ، بلْ كلَّ مطلوبٍ ومؤثرٍ فإنَّهُ يُسمَّىٰ نعمةً ، ولكنَّ النعمة بالحقيقةِ هي السعادة الأخرويَّة ، وتسمية ما عداها نعمة وسعادة إمَّا غلطٌ وإمَّا مجازٌ ؛ كتسميةِ السعادةِ الدنيويةِ التي لا تعينُ على الآخرةِ نعمة ، فإنَّ ذلكَ غلطٌ محضٌ ، وقدْ يكونُ اسمُ النعمةِ للشيءِ صدقاً ، ولكنْ يكونُ إطلاقهُ على السعادةِ الأخرويَّةِ أصدق ؛ ككلِّ سببٍ يوصلُ إلىٰ سعادةِ الآخرةِ ويعينُ عليها ، إمَّا بواسطةٍ واحدةٍ أوْ بوسائط ، فإنَّ تسميتهُ نعمة صحيحٌ وصدقٌ ؛ لأجلِ أنَّهُ يفضي إلى النعمةِ الحقيقيةِ .

كتاب الصبر والشكر محمد مهم مهم المنجيات الصبر والشكر المنجيات

والأسبابُ المعينةُ واللذَّاتُ المسمَّاةُ نعمةً نشرحُها بتقسيماتٍ : القسمةُ الأولىٰ :

أنَّ الأمورَ كلَّها بالإضافةِ إلينا تنقسمُ إلى ما هوَ نافعٌ في الدنيا والآخرةِ جميعاً ؛ كالجهلِ جميعاً ؛ كالجهلِ وسوءِ الخلُقِ ، وإلى ما هوَ ضارٌ فيهِما جميعاً ؛ كالجهلِ وسوءِ الخلُقِ ، وإلى ما ينفعُ في الحالِ ويضرُّ في المآلِ ؛ كالتلذُّذِ باتباعِ الشهواتِ ، وإلى ما يضرُّ في الحالِ ويؤلمُ ولكنْ ينفعُ في المآلِ ؛ كقمعِ الشهواتِ ، وإلى ما يضرُّ في الحالِ ويؤلمُ ولكنْ ينفعُ في المآلِ ؛ كقمعِ الشهواتِ ومخالفةِ النفس .

فالنافعُ في الحالِ والمآلِ هوَ النعمةُ تحقيقاً ؛ كالعلمِ وحسْنِ الخلقِ ، والضادُ فيهما هوَ البلاءُ تحقيقاً ؛ وهوَ ضدُّهُما .

والنافعُ في الحالِ المضرُّ في المآلِ بلاءٌ محضٌ عندَ ذوي الأبصارِ وتظنَّهُ الجهَّالُ نعمةً ، فإنَّهُ يعدُّهُ نعمةً إنْ الجهَّالُ نعمةً ، فإنَّهُ يعدُّهُ نعمةً إنْ كانَ جاهلاً ، وإذا علمَهُ . علمَ أنَّ ذلكَ بلاءٌ سيقَ إليهِ .

والضارُّ في الحالِ النافعُ في المآلِ نعمةٌ عندَ ذوي الألبابِ ، بلاءٌ عندَ الجهَّالِ ، ومثالُهُ : الدواءُ البشعُ في الحالِ مذاقهُ ، إلا أنَّهُ شافٍ مِنَ الأمراضِ والأسقامِ وجالبُ للصحَّةِ والسلامةِ ، فالصبيُّ الجاهلُ إذا كُلِّفَ شربَهُ. . ظنَّهُ بلاءً ، والعاقلُ يعدُّهُ نعمةً ويتقلَّدُ المنَّةَ ممَّنْ يهديهِ إليهِ ويقربُهُ منهُ ويهتِيءُ لهُ أسبابَهُ ، فلذلكَ تمنعُ الأمُّ ولدَها مِنَ الحجامةِ والأبُ يدعوهُ إليها ، فإنَّ الأبَ بكمالِ عقلِهِ يلحظُ العاقبة ، والأمَّ لقصورها وفرُطِ حبِّها تلحظُ الحالَ ،

والصبيّ لجهلِهِ يتقلّدُ منّةً مِنْ أُمّهِ دونَ أبيهِ ، ويأنسُ إليها وإلىٰ شفقتِها ، ويقدِّرُ الأبَ عدواً لهُ ، ولوْ عقلَ . . لعلمَ أنَّ الأمَّ عدوُّ باطنٌ في صورةِ صديقٍ ؛ لأنَّ منعَها إيّاهُ مِنَ الحجامةِ يسوقُهُ إلىٰ أمراضٍ وآلامٍ أشدَّ مِنَ الحجامةِ ، ولكنَّ الصديقَ الجاهلَ شرُّ مِنَ العدوِّ العاقلِ ، وكلُّ إنسانِ فإنَّهُ صديقُ نفسِهِ ، ولكنَّ أصديقٌ جاهلٌ ، فلذلكَ تعملُ بهِ ما لا يعملُ بهِ العدوُّ .

## قسمةٌ ثانيةٌ :

اعلمُ : أنَّ الأسبابَ الدنيويَّةَ مختلطةٌ ، قدِ امتزجَ خيرُها بشرُها ، فقلَّما يصفو خيرُها ؛ كالمالِ والأهلِ والولدِ والأقاربِ والجاهِ وسائرِ الأسبابِ ، ولكنْ تنقسمُ إلىٰ ما نفعُهُ أكثرُ مِنْ ضرَّهِ ؛ كقدْرِ الكفايةِ مِنَ المالِ والجاهِ وسائرِ الأسبابِ ، وإلىٰ ما ضرُّهُ أكثرُ مِنْ نفعِهِ في حقِّ أكثرِ الأشخاصِ ؛ كالمالِ الكثيرِ والجاهِ الواسعِ ، وإلىٰ ما يكافىءُ ضررُهُ نفعهُ ، وهذهِ كالمالِ الكثيرِ والجاهِ الواسعِ ، وإلىٰ ما يكافىءُ ضررُهُ نفعهُ ، وهذهِ أمورٌ تختلفُ بالأشخاصِ ، فربَّ إنسانِ صالحِ ينتفعُ بالمالِ الصالحِ وإنْ كثرَ ، فينفقُهُ في سبيلِ اللهِ ، ويصرفُهُ إلى الخيراتِ ، فهوَ معَ هاذا التوفيقِ نعمةٌ في حقّهِ ، وربَّ إنسانِ يستضرُّ بالقليلِ أيضاً ؛ إذْ لا يزالُ مستصغراً لهُ شاكياً مِنْ ربّهِ ، طالباً للزيادةِ عليهِ ، فيكونُ ذلكَ معَ هاذا الخذلانِ بلاءً في حقّة .

### قسمةٌ ثالثةٌ:

اعلمْ : أنَّ الخيراتِ باعتبارِ آخرَ تنقسمُ إلىٰ ما هوَ مؤثرٌ لذاتِهِ لا لغيرِهِ ، وإلىٰ مؤثرِ لذاتِهِ ولغيرِهِ .

فالأوّلُ: مَا يُؤثرُ لذاتِهِ لا لغيرِهِ ؛ كَلذَّةِ النظرِ إلى وجهِ اللهِ تعالىٰ ، وسعادة لقائِهِ ، وبالجملةِ سعادة الآخرةِ التي لا انقضاءَ لها ؛ فإنَّها لا تُطلبُ ليُتوصَّلَ بها إلىٰ غايةٍ أخرىٰ مقصودة وراءَها ، بلْ تُطلبُ لذاتِها .

الثاني: ما يُقصدُ لغيرِهِ ولا غرضَ أصلاً في ذاتِهِ ؟ كالدراهمِ والدنانيرِ ، فإنَّ الحاجاتِ لوْ كانَتْ لا تنقضي بها. لكانَتْ هيَ والحصباءُ بمثابةِ واحدة ، ولكنْ لمَّا كانَتْ وسيلةً إلى اللذَّاتِ سريعةَ الإيصالِ إليها. صارَتْ عندَ الجهَّالِ محبوبةً في أنفسِها ، حتَّىٰ يجمعونَها ويكنزونَها ويتصارفونَ عليها بالربا ، ويظنُّونَ أنَّها مقصودةٌ ، ومثالُ هؤلاءِ مثالُ مَنْ يحبُّ شخصاً ، فيحبُّ بسبهِ رسولَهُ الذي يجمعُ بينَهُ وبينَهُ ، ثمَّ ينسىٰ في محبَّةِ الرسولِ محبَّة الأصلِ ، فيعرضُ عنهُ طولَ عمرِهِ ولا يزالُ مشغولاً بتعهدِ الرسولِ ومراعاتِهِ وتفقيُّدِهِ ، وهوَ غايةُ الجهل والضلالِ .

الثالث : ما يُقصدُ لذاتِهِ ولغيرِهِ ؛ كالصحَّةِ والسلامةِ ، فإنَّها تُقصدُ ليقدرَ بسببِها على الفكرِ والذكرِ الموصلينِ إلى لقاءِ اللهِ تعالىٰ، أوْ ليتوصَّلَ بها إلى استيفاءِ لذَّاتِ الدنيا، وتُقصدُ أيضاً لذاتِها ، فإنَّ الإنسانَ وإنِ استغنىٰ عنِ المشي الذي تُرادُ سلامةُ الرجْلِ فيريدُ أيضاً سلامةَ الرجْلِ مِنْ حيثُ إنَّها سلامةٌ .

فإذاً ؛ المؤثرُ لذاتِهِ فقطُ هوَ الخيرُ والنعمةُ تحقيقاً ، وما يُؤثرُ لذاتِهِ ولغيرهِ أيضاً فهو نعمةٌ ، ولكنْ دونَ الأوَّلِ ، فأمَّا ما لا يُؤثرُ إلا لغيرِهِ ؛ كالنقدين. . فلا يُوصفانِ في أنفسِهِما مِنْ حيثُ إنَّهُما جوهرانِ بأنَّهُما نعمةٌ ، بلْ مِنْ حيثُ هما وسيلتانِ ، فيكونانِ نعمةً في حقٍّ مَنْ يقصدُ أمراً ليسَ يمكنُهُ أَنْ يتوصَّلَ إليهِ إلا بهِما ، فلوَّ كانَ مقصدُهُ العلمَ والعبادةَ ومعَهُ الكفايةُ التي هيَ ضرورةُ حياتِهِ. . استوىٰ عندَهُ الذهبُ والمدرُ ، فكانَ وجودُهُما وعدمُهُما عندَهُ بمثابةٍ واحدةٍ ، بلْ ربما شغلَهُ وجودُهُما عن الفكرِ والعبادةِ ، فيكونانِ بلاءً في حقَّهِ ولا يكونان نعمةً .

## قسمةٌ رابعةً :

اعلم : أنَّ الخيراتِ باعتبارِ آخرَ تنقسمُ إلىٰ نافع ، وجميلٍ ، ولذيذٍ ؛ فاللذيذُ : هوَ الذي تُدركُ راحتُهُ في الحالِ ، والنافعُ : هوَ الذي يفيدُ في المآلِ ، والجميلُ : هوَ الذي يُستحسنُ في سائرِ الأحوالِ .

> والشرورُ أيضاً تنقسمُ إلىٰ ضارٌّ ، وقبيحٍ ، ومؤلمٍ . وكلُّ واحدٍ من القسمينِ ضربانِ : مطلقٌ ومقيَّدُ .

فالمطلقُ : هوَ الذي اجتمعَ فيهِ الأوصافُ الثلاثةُ ؛ أمَّا في الخير.. فكالعلم والحكمةِ ؛ فإنَّها نافعةٌ وجميلةٌ ولذيذةٌ عندَ أهل العلم والحكمةِ ، وأمَّا في الشرِّ. . فكالجهل ، فإنَّهُ ضارٌّ وقبيحٌ ومؤلمٌ ، وإنَّما يحسُّ الجاهلُ ربع المنجيات

بألم جهلِهِ إذا عرفَ أنَّهُ جاهلٌ ؛ بأنْ يرى غيرَهُ عالماً ، ويرى نفسهُ جاهلاً ، فيدركَ ألمَ النقصِ ، فتنبعثَ منهُ شهوةُ العلمِ اللذيذةُ ، ثمَّ قدْ يمنعُهُ الحسدُ والكبْرُ والشهواتُ البدنيَّةُ عنِ التعلُّمِ ، فيتجاذبُهُ متضادًانِ ، فيعظمُ ألمهُ ، فإنَّهُ إنْ تركَ التعلُّم . تألَّمَ بالجهلِ ودرْكِ النقصانِ ، وإنِ اشتغلَ بالتعلُّم . فأنَّهُ إنْ تركِ الشهواتِ أوْ بتركِ الكبْرِ وذلِّ التعلُّم ، ومثلُ هاذا الشخصِ لا يزالُ في عذابِ دائم لا محالةً .

والضربُ الثاني : مقيَّدٌ : وهوَ الذي جمعَ بعضَ هاذهِ الأوصافِ دونَ بعضٍ ، فربَّ نافعٍ مؤلمٌ ؛ كقطْعِ الإصبعِ المتآكلةِ والسَّلعةِ الخارجةِ مِنَ البدنِ (١) ، وربَّ نافع قبيحٌ ؛ كالحمقِ ، فإنَّهُ بالإضافةِ إلىٰ بعضِ الأحوالِ نافعٌ ، وقدْ قيلَ : (استراحَ مَنْ لاعقلَ لهُ) ، فإنَّهُ لا يهتمُّ بالعاقبةِ ، في الحالِ إلىٰ أنْ يحينَ وقتُ هلاكِهِ ، وربَّ نافعٍ مِنْ وجهِ ضارٌ مِنْ وجهِ فارِّ مِنْ للنفس في نجاتِها . ونافعٌ للنفس في نجاتِها .

والنافعُ قسمانِ : ضروريُّ ؛ كالإيمانِ وحسْنِ الخلقِ في الإيصالِ إلىٰ سعادةِ الآخرةِ ، وأعني بهِما العلمَ والعملَ ؛ إذْ لا يقومُ مقامَهُما ألبتةَ غيرُهُما ، وإلىٰ ما لا يكونُ ضرورياً ؛ كالسكنجبينِ مثلاً في تسكينِ الصفراءِ ، فإنَّهُ قدْ يمكنُ تسكينُها بما يقومُ مقامَهُ .

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) السلعة : زيادة تحدث في الجسد ؛ كالغدة والخرَّاج .

ربع المنجبات

# قسمةٌ خامسةٌ :

اعلم : أنَّ النعمةَ يُعبَّرُ بها عنْ كلِّ لذيذٍ ، واللذَّاتُ بالإضافةِ إلى الإنسانِ مِنْ حيثُ اختصاصُهُ بها أوْ مشاركتُهُ لغيرِهِ ثلاثةُ أنواع : عقليَّةٌ ، وبدنيَّةٌ مشتركةٌ مع بعضِ الحيواناتِ ، وبدنيَّةٌ مشتركةٌ مع جميع الحيواناتِ .

أمَّا العقليَّةُ.. فكلذَّةِ العلمِ والحكمةِ ؛ إذْ ليسَ يستلذُها السمعُ والبصرُ والشمُّ ، ولا البطنُ ولا الفرجُ ، وإنَّما يستلذُها القلبُ ؛ لاختصاصِهِ بصفةٍ يُعبَّرُ عنها بالعقلِ ، وهـُـذهِ أقلُّ اللذاتِ وجوداً ، وهيَ أشرفُها .

أمَّا قلَّتُها. . فلأنَّ العلمَ لا يستلذُّهُ إلا عالمٌ ، والحكمةَ لا يستلذُّها إلا حكيمٌ ، وما أقلَّ أهلَ العلمِ والحكمةِ ، وما أكثرَ المتسمّينَ باسمِهِمْ والمترسّمينَ برسومِهِمْ .

وأمَّا شرفُها.. فلأنَّها لازمةٌ لا تزولُ أبداً لا في الدنيا ولا في الآخرةِ ، ودائمةٌ لا تُملُّ ، فالطعامُ يُشبعُ منهُ فيُملُّ ، وشهوةُ الوقاعِ يُفرغُ منها فتُستثقلُ ، والعلمُ والحكمةُ قطُّ لا يُتصوَّرُ أَنْ تُملَّ وتُستثقلَ .

ومَنْ قدرَ على الشريفِ الباقي أبدَ الآبادِ إذا رضيَ بالخسيسِ الفاني في أقربِ الآمادِ.. فهوَ مصابُ في عقلِهِ ، محرومٌ لشقاوتِهِ وإدبارِهِ ، وأقلُ أمرٍ فيه أنَّ العلمَ والعقلَ لا يحتاجُ إلىٰ أعوانِ وحفظةِ بخلافِ المالِ ؛ إذِ العلمُ يحرسُكَ وأنتَ تحرسُ المالَ ، والعلمُ يزيدُ بالإنفاقِ والمالُ ينقصُ بالإنفاقِ ، والمالُ يُسرقُ والولايةُ يُعزلُ عنها والعلمُ لا تمتدُّ إليهِ أيدي السرَّاقِ بالإنفاقِ ، والمالُ يُسرقُ والولايةُ يُعزلُ عنها والعلمُ لا تمتدُّ إليهِ أيدي السرَّاقِ

بالأخذِ ، ولا أيدي السلاطينِ بالعزْلِ ، فيكونُ صاحبُهُ في رَوْحِ الأمنِ أبداً ، وصاحبُهُ في رَوْحِ الأمنِ أبداً ، وصاحبُ المالِ والجاهِ في كَرْبِ الخوفِ أبداً .

ثمَّ العلمُ نافعٌ ولذيذٌ وجميلٌ في كلِّ حالٍ أبداً ، والمالُ تارةً يجذبُ إلى الهلاكِ ، وتارةً يجذبُ إلى النجاةِ ، ولذلكَ ذمَّ اللهُ تعالى المالَ في القرآنِ في مواضعَ وإنْ سمَّاهُ خيراً في مواضعَ .

وأمّا قصورُ أكثرِ الخلقِ عنْ إدراكِ لذّة العلمِ.. فإمّا لعدمِ الذوقِ ، فمَنْ لمْ يذقْ.. لمْ يعرفْ ولمْ يشتقْ ؛ إذِ الشوقُ تبعُ الذوقِ ، وإمّا لفسادِ أمزجتِهِمْ ومرضِ قلوبِهِمْ بسببِ اتباعِ الشهواتِ ؛ كالمريضِ الذي لا يدركُ حلاوة العسلِ ويراهُ مرّا ، وإمّا لقصورِ فطرتِهِمْ ؛ إذْ لمْ تُخلقْ لهُمْ بعدُ الصفةُ التي بها يُستلذُّ العلمُ ؛ كالطفلِ الرضيعِ الذي لا يدركُ لذّة العسلِ والطيورِ السمانِ ، ولا يستلذُّ إلا اللبنَ ، وذلكَ لا يدلُّ علىٰ أنّها ليسَتْ لذيذةً ، ولا استطابتُهُ للبنِ تدلُّ علىٰ أنّهُ ألذُ الأشياءِ .

فالقاصرونَ عنْ درْكِ لذَّةِ العلمِ والحكمةِ ثلاثةٌ : إمَّا مَنْ لمْ يحيَ بعدُ باطنُهُ كالطفلِ ، وإمَّا مَنْ ماتَ بعدَ الحياةِ باتباعِ الشهواتِ ، وإمَّا مَنْ مرضَ بسببِ اتباع الشهواتِ .

وقولُهُ تعالىٰ : ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّمَضُ ﴾ إشارةٌ إلىٰ مرضِ العقولِ ، وقولُهُ عزَّ وجلَّ : ﴿ لِيُسْنِذِرَ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ إشارةٌ إلىٰ مَنْ لمْ يحي حياةً باطنة ، وكلُّ حيًّ بالبدنِ ميِّتِ بالقلبِ فهوَ عندَ اللهِ مِنَ الموتىٰ وإنْ كانَ عندَ الجهَّالِ مِنَ بالبدنِ ميِّتِ بالقلبِ فهوَ عندَ اللهِ مِنَ الموتىٰ وإنْ كانَ عندَ الجهَّالِ مِن

الأحياءِ ، ولذلكَ كانَ الشهداءُ أحياءً عندَ ربِّهِمْ يُرزقونَ فرحينَ وإنْ كانوا موتىٰ بالأبدانِ .

الثانية : لذة يشارك الإنسان فيها بعض الحيوانات : كلذَّة الرئاسة والغلبة والاستيلاء ، وذلك موجودٌ في الأسدِ والنمرِ وبعضِ الحيواناتِ .

الثالثة : ما يشاركُ الإنسانُ بها سائرَ الحيواناتِ : كلذةِ البطْنِ والفرْجِ ، وهاذهِ أكثرُها وجوداً ، وهي أخشُها ، ولذلكَ اشتركَ فيها كلُّ ما دبَّ ودرجَ حتَّى الديدانُ والحشراتُ .

ومَنْ جاوزَ هاذهِ الرتبة . تشبشَتْ به لذّة الغلبة ، وهي أشدُها التصاقأ بالمتعاقلين (١) ، فإنْ جاوزَ ذلك . ارتقىٰ إلى الثالثة ، فصارَ أغلبُ اللذّاتِ عليهِ لذة العلم والحكمة ، لا سيما لذّة معرفة الله تعالى ومعرفة صفاتهِ وأفعاله ، وهاذه رتبة الصدّيقين ، ولا يُنالُ تمامُها إلا بخروج استيلاء حبّ الرئاسة مِنَ القلبِ ، وآخرُ ما يخرجُ مِنْ رؤوسِ الصدّيقين حبُّ الرئاسة ، وأمّا شرهُ البطن والفرْج . فكسرُهُ ممّا يقوىٰ عليهِ الصالحون ، وشهوة الرئاسة لا يقوىٰ على قهرِها إلا الصدّيقون ، فأمّا قمعُها بالكليّة حتّىٰ لا يقع الرئاسة لا يقوىٰ على الدوام وفي اختلاف الأحوال . فيشبهُ أنْ يكونَ خارجاً عنْ مقدور البشر .

<sup>(</sup>١) في ( د ) : ( المتغافلين ) .

√ کی منجبات <u>حق حق بی</u>

نعم ، تغلبُ لذَّةُ معرفةِ اللهِ في أحوالِ لا يقع معَها الإحساسُ بلذَّةِ الرئاسةِ والغلبةِ ، ولكنْ ذلكَ لا يدومُ طولَ العمرِ ، بلْ تعتريهِ الفتراتُ ، فتعودُ إليهِ الصفاتُ البشريَّةُ ، فتكونُ موجودةً ولكنْ تكونُ مقهورةً لا تقوى على حمْلِ النفسِ على العدولِ عن العدْلِ .

وعندَ هاذا تنقسمُ القلوبُ إلى أربعةِ أقسامٍ :

قلبٌ لا يحبُ إلا اللهَ تعالى ، ولا يستريحُ إلا بزيادةِ المعرفةِ بهِ والفكرِ فيهِ ، وقلبٌ لا يدري ما لذَّةُ المعرفةِ ، وما معنى الأنسِ باللهِ ، وإنَّما لذتهُ بالجاهِ والرئاسةِ والمالِ وسائرِ الشهواتِ البدنيَّةِ ، وقلبٌ أغلبُ أحوالِهِ الأنسُ باللهِ سبحانهُ والتلذُّذُ بمعرفتِهِ والفكرِ فيهِ ، ولكنْ قدْ يعتريهِ في بعضِ الأحوالِ باللهِ سبحانهُ والتلذُّذُ بالصفاتِ البشريةِ الرجوعُ إلى أوصافِ البشريّةِ ، وقلبٌ أغلبُ أحوالِهِ التلذُّذُ بالصفاتِ البشريةِ ويعتريهِ في بعضِ الأحوالِ تلذُّذُ بالعلم والمعرفةِ .

أمَّا الأوَّلُ. . فإنْ كانَ ممكناً في الوجودِ فهوَ في غايةِ البعدِ .

وأمَّا الثاني. . فالدنيا طافحةٌ بهِ .

وأمَّا الثالثُ والرابعُ.. فموجودانِ ولكنْ على غايةِ الندورِ ، ولا يُتصوَّرُ أَنْ يكونَ ذلكَ إلا نادراً شاذاً ، وهو مع الندورِ يتفاوتُ في القلّةِ والكثرةِ ، وإنَّما تكونُ كثرتُهُ في الأعصارِ القريبةِ مِنْ أعصارِ الأنبياءِ عليهمُ السلامُ ، فلا يزالُ يزدادُ العهدُ طولاً وتزدادُ مثلُ هاذهِ القلوبِ قلّةَ إلىٰ أنْ تقربَ الساعةُ ، ويقضيَ اللهُ أمراً كانَ مفعولاً .

ربع المنجيات

وإنّما وجب أنْ يكونَ هاذا نادراً ؛ الأنّهُ مبادي ملكِ الآخرةِ ، والملكُ عزيزٌ ، والملوكُ لا يكثرونَ ، فكما لا يكونُ الفائقُ في الملكِ والجمالِ إلا نادراً وأكثرُ الناسِ مِنْ دونهِمْ . فكذا في ملكِ الآخرةِ ، فإنّ الدنيا مرآةُ الآخرةِ ، فإنّها عبارةٌ عنْ عالمِ الشهادةِ ، والآخرةُ عبارةٌ عنْ عالمِ الغيبِ ، وعالمُ الشهادةِ تابعٌ لعالمِ الغيبِ ؛ كما أنّ الصورة في المرآةِ تابعةٌ لصورةِ الناظرِ في المرآةِ ، والصورةُ في المرآةِ وإنْ كانتُ هي الثانية في رتبةِ الوجودِ فإنّها أولىٰ في حقّ رؤيتِكَ ، فإنّكَ لا ترىٰ نفسكَ ، وترىٰ صورتكَ في المرآةِ ، والقلبَ المحاكاةِ ، أوّلاً ، فتعرفُ بها صورتكَ التي هي قائمةٌ بكَ ثانياً علىٰ سبيلِ المحاكاةِ ، فانقلبَ التابعُ في الوجودِ متبوعاً في حقّ المعرفةِ ، وانقلبَ المتأخّرُ متقدماً ، وهاذا نوعٌ مِنَ الانعكاسِ ، ولكنّ الانعكاسَ والانتكاسَ ضرورةُ هاذا العالم ، فكذلكَ عالمُ الملكِ والشهادةِ محاكِ لعالم الغيبِ والملكوبِ .

فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُسِّرَ لَهُ نَظَرُ الاعتبارِ ، فلا يَنظرُ في شيءٍ مِنْ عَالَمِ الملكِ الا ويعبرُ بهِ إلى عَالَمِ الملكوتِ ، فيسمَّىٰ عبورُهُ عبرةً ، وقدْ أُمرَ الخلقُ بهِ ، فقيلَ : ﴿ فَأَعْتَبِرُوا يَتَأْوُلِي ٱلاَبْصَدِ ﴾ .

ومنهُمْ مَنْ عميَتْ بصيرتُهُ فلمْ يعبرْ ، فاحتُبسَ في عالمِ الملكِ والشهادةِ ، وستُفتحُ إلىٰ حبسِهِ أبوابُ جهنَّمَ ، وهاذا الحبسُ مملوءٌ ناراً منْ شأنِها أنْ تطلعَ على الأفئدةِ ، إلا أنَّ بينَهُ وبينَ إدراكِ ألمِها حجاباً ، فإذا رُفِعَ ذلكَ الحجابُ بالموتِ . . أدركَ .

فإذاً ؛ قدْ ظهرَ أنَّ القلبَ الصالحَ لملكِ الآخرةِ لا يكونُ إلا عزيزاً كالشخصِ الصالح لملكِ الدنيا .

# قسمة سادسة حاوية لمجامع النعم :

اعلمْ: أنَّ النعمَ تنقسمُ إلىٰ ما هيَ غايةٌ مطلوبةٌ لذاتِها ، وإلىٰ ما هيَ مطلوبةٌ لأجل الغايةِ .

أَمَّا الغايةُ.. فإنَّها سعادةُ الآخرةِ ، ويرجعُ حاصلُها إلىٰ أربعةِ أمورٍ : بقاءٌ لا فناءَ لهُ ، وسرورٌ لا غمَّ فيهِ ، وعلمٌ لا جهلَ معَهُ ، وغنىً لا فقرَ بعدَهُ ، وهيَ النعمةُ الحقيقيَّةُ ، ولذلكَ قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لا عيشَ إلا عيشُ الآخرةِ » ، وقالَ ذلكَ مرَّةَ في الشدَّةِ تسليةً للنفسِ ، وذلكَ في وقتِ حفرِ

<sup>(</sup>۱) قوله: (وعن هـٰذا) أي: بسبب ما ذكر ، فعنْ هنا للتسبب ، والمراد بالقوم: أهل السنة والجماعة .

ربع المنجيات حور حوم مهر مهر الشكر والشكر

الخندقِ في شدَّةِ الضرِّ ، وقالَ ذلكَ مرَّةً في السرورِ منعاً للنفسِ مِنَ الركونِ إلىٰ سرورِ الدنيا ، وذلكَ عندَ إحداقِ الناسِ بهِ في حجَّةِ الوداعِ<sup>(١)</sup> .

وقالَ رجلٌ : اللهمُّ ؛ إنِّي أسألُكَ تمامَ النعمةِ ، فقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « وهلْ تعلمُ ما تمامُ النعمةِ ؟ » ، قالَ : لا ، قالَ : « تمامُ النعمةِ دخولُ الجنةِ » (٢) .

وأمّا الوسائلُ.. فتنقسمُ إلى الأقربِ الأخصِّ ؛ كفضائلِ النفسِ ، وإلىٰ ما يليهِ في القربِ ما يليهِ في القربِ ما يليهِ في القربِ وهوَ الثاني ، وإلىٰ ما يليهِ في القربِ ويجاوزُ إلىٰ غيرِ البدنِ ؛ كالأسبابِ المطيفةِ بالبدنِ مِنَ المالِ والأهلِ والعشيرةِ ، وإلىٰ ما يجمعُ بينَ هاذهِ الأسبابِ الخارجةِ عنِ النفسِ وبينَ الحاصلةِ للنفسِ ؛ كالتوفيقِ والهدايةِ ، فهيَ إذا أربعةُ أنواع .

النوعُ الأوّلُ وهوَ الأخصُّ : الفضائلُ النفسيَّةُ : ويرجعُ حاصلُها مع انشعابِ أطرافِها إلى الإيمانِ وحسْنِ الخلقِ ، وينقسمُ الإيمانُ إلىٰ علمِ المكاشفةِ ؛ وهوَ العلمُ باللهِ تعالىٰ وصفاتِهِ وملائكتِهِ ورسلِهِ ، وإلىٰ علومِ المعاملةِ .

وحسْنُ الخلقِ ينقسمُ إلى قسمينِ : تركُ مقتضى الشهوةِ والغضبِ واسمُهُ العفَّةُ ، ومراعاةُ العدْلِ في الكفِّ عنْ مقتضى الشهواتِ والإقدامِ حتَّىٰ العفَّةُ ، ومراعاةُ العدْلِ في الكفِّ عنْ مقتضى الشهواتِ والإقدامِ

<sup>(</sup>١) رواه الشافعي كما في « الأم » ( ٣/ ٣٩١ ) عن مجاهد مرسلاً .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ( ٣٥٢٧ ) .

لا يمتنع أصلاً ولا يقدم كيف شاء ، بل يكونُ إقدامُهُ وإحجامُهُ بالميزانِ العدْلِ الذي أنزلَهُ اللهُ سبحانَهُ وتعالىٰ علىٰ لسانِ رسولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ الغدْلِ الذي أنزلَهُ اللهُ سبحانَهُ وتعالىٰ علىٰ لسانِ رسولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ أَلَا تَطْعَوْا فِي ٱلْمِيزَانِ ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلْوَزْنَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَخْشِرُوا الْمِيزَانَ ﴾ .

فَمَنْ خَصَىٰ نَفْسَهُ لَيزيلَ شَهُوةَ النَكَاحِ ، أَوْ تَرَكَ النَكَاحَ مَعَ القَدَرَةِ وَالْأَمَنِ مِنَ الآفاتِ ، أَوْ تَرَكَ الأكلَ حَتَّىٰ ضَعْفَ عَنِ العبادةِ وَالذَكْرِ وَالفَكْرِ . فَقَدْ أَخْسَرَ المَيزانَ ، وَمَنِ انهمَكَ في شهوةِ البطنِ والفرجِ . . فقد طغیٰ في أخسرَ الميزانِ ، وَإِنَّمَا العَدْلُ أَنْ يَخْلُو وَزَنْهُ وَتَقَدِيرُهُ عَنِ الطَّغْيَانِ وَالْخُسُرانِ ، الميزانِ ، وَإِنَّمَا العَدْلُ أَنْ يَخْلُو وَزَنْهُ وَتَقَدِيرُهُ عَنِ الطَّغْيَانِ وَالْخُسُرانِ ،

فإذاً ؛ الفضائلُ الخاصَّةُ بالنفسِ المقربةُ إلى اللهِ تعالىٰ أربعةٌ : علمُ مكاشفةِ ، وعلمُ معاملةٍ ، وعفةٌ ، وعدالةٌ ، ولا يتمُّ هاذا في غالبِ الأمرِ إلا بالنوعِ الثاني ، وهي الفضائلُ البدنيَّةُ ، وهي أربعةٌ : الصحةُ ، والقوَّةُ ، والمجمالُ ، وطولُ العمرِ ، ولا تتهيّأُ هاذهِ الأمورُ الأربعةُ إلا بالنوعِ الثالثِ ، وهي النعمُ الخارجةُ المطيفةُ بالبدنِ ، وهي أربعةٌ : المالُ ، والأهلُ ، والجاهُ ، وكرمُ العشيرةِ ، ولا ينتفعُ بشيءٍ مِنْ هاذهِ الأسبابِ الخارجةِ والبدنيَّةِ إلا بالنوع الرابع ، وهي الأسبابُ التي تجمعُ بينها وبينَ ما يناسبُ الفضائلَ النفسيَّةَ الداخلةَ ، وهي أربعةٌ : هدايةُ اللهِ ، ورشدُهُ ، وتسديدُهُ ، وتأييدُهُ .

فمجموعُ هاذهِ النعَمِ ستَّ عشرةَ ؛ إذْ قسمناها إلى أربعةِ وقسمنا كلَّ واحدةٍ منَ الأربعةِ إلى أربعةٍ .

وهـٰذهِ الجملةُ يحتاجُ البعضُ منها إلى البعضِ ؛ إمَّا حاجةً ضروريَّةً ، أوْ نافعةً .

أمَّا الحاجةُ الضروريَّةُ.. فكحاجةِ سعادةِ الآخرةِ إلى الإيمانِ وحسْنِ الخلقِ ؛ إذْ لا سبيلَ إلى الوصولِ إلىٰ سعادةِ الآخرةِ ألبتةَ إلا بهِما ، فليسَ للإنسانِ إلا ما سعىٰ ، وليسَ لأحدِ في الآخرةِ إلا ما تزوَّدَ مِنَ الدنيا ، وكذلكَ حاجةُ الفضائلِ النفسيَّةِ بكسبِ العلومِ وتهذيبِ الأخلاقِ إلىٰ صحَّةِ البدنِ ضروريُّ .

وأمَّا الحاجةُ النافعةُ على الجملةِ . فكحاجةِ هـٰذهِ النعمِ النفسيَّةِ والبدنيَّةِ النعمِ النفسيَّةِ والبدنيَّةِ إلى النعمِ الخارجةِ ؛ مثلُ المالِ والعزِّ والأهلِ ؛ فإنَّ ذلكَ لوْ عُدِمَ . ربما تطرَّقَ الخللُ إلىٰ بعضِ النعم الداخلةِ .

فإنْ قلتَ : فما وجهُ الحاجةِ لطريقِ الآخرةِ إلى النعمِ الخارجةِ مِنَ المالِ والأهلِ والجاهِ والعشيرةِ ؟

فاعلم : أنَّ هاذهِ الأسبابَ جاريةٌ مجرى الجناحِ المبلِّغِ والآلةِ المسهِّلةِ للمقصودِ .

أمَّا المالُ: فالفقيرُ في طلبِ العلمِ والكمالِ وليسَ معَهُ كفايةٌ كساعٍ إلى

الهيجا بغيرِ سلاحٍ ، وكبازٍ يرومُ الصيدَ بلا جناح (١) .

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «نعْمَ المالُ الصالحُ للرجلِ الصالح »(٢).

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « نعْمَ العونُ علىٰ تقوى اللهِ المالُ »(٣) .

وكيفَ لا ومَنْ عدمَ المالَ . . صارَ مستغرقَ الأوقاتِ في طلبِ الأقواتِ ، وفي تهيئةِ اللباسِ والمسكنِ وضروراتِ المعيشةِ ؟!

ثمَّ يتعرَّضُ لأنواعٍ مِنَ الأذى تشغلُهُ عنِ الذكرِ والفكرِ ، ولا تندفعُ إلا بسلاحِ المالِ ، ثمَّ مع ذلكَ يُحرمُ عنْ فضيلةِ الحجِّ والزكاةِ والصدقاتِ وإفاضةِ الخيراتِ !

وقالَ بعضُ الحكماءِ وقدْ قيلَ لهُ: ما النعيمُ ؟ فقالَ: الغنىٰ ؛ فإنِّي رأيتُ الخائفَ رأيتُ الخائفَ الفقيرَ لا عيشَ لهُ ، قيلَ : زدْنا ، قالَ : الأمنُ ؛ فإنِّي رأيتُ الخائفَ لا عيشَ لهُ ، لا عيشَ لهُ ، قيلَ : زدْنا ، قالَ : العافيةُ ؛ فإنِّي رأيتُ المريضَ لا عيشَ لهُ ، قيلَ : زدْنا ، قالَ : الشبابُ ؛ فإنِّي رأيتُ الهرمَ لا عيشَ لهُ ( أن الشبابُ ؛ فإنِّي رأيتُ الهرمَ لا عيشَ لهُ ( أن الشبابُ ؛ فإنِّي رأيتُ الهرمَ لا عيشَ لهُ ( أن الشبابُ ) .

<sup>(</sup>١) الهيجا : الحرب .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد في « المسند » ( ۱۹۷/٤ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ۳۲۱۰ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه الديلمي في « مسند الفردوس » ( ٦٧٥٦ ) من حديث جابر رضي الله عنه مرفوعاً ، ورواه القضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٣١٧ ) من حديث محمد بن المنكدر مرسلاً ، ورواه ابن حبان في « روضة العقلاء » ( ص٢٢٤ ) من كلام محمد بن المنكدر .

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ١/ ٢٠٩ ) .

علی پ

وكأنَّ ما ذكرَهُ إشارةٌ إلى نعيمِ الدنيا ، ولكنَّهُ مِنْ حيثُ إنَّهُ معينٌ على الآخرةِ فهوَ نعمةٌ ، ولذلكَ قالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « مَنْ أصبحَ معافىً في بدنِهِ ، آمناً في سربِهِ ، عندَهُ قوتُ يومِهِ . . فكأنَّما حِيزَتْ لهُ الدنيا بحذافيرها »(١) .

وأمَّا الأهلُ والولدُ الصالحُ : فلا يخفى وجهُ الحاجةِ إليهما ؛ إذْ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « نعْمَ العونُ على الدينِ المرأةُ الصالحةُ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في الولدِ: « إذا ماتَ العبدُ. . انقطعَ عملُهُ إلا مِنْ ثلاثٍ : ولدٌ صالحٌ يدعو لهُ . . . » الحديث (٣) ، وقدْ ذكرنا فوائدَ الأهلِ والولدِ في كتابِ النكاح .

وأمَّا الأقاربُ : فمهما كثرَ أولادُ الرجلِ وأقاربُهُ . كانوا لهُ مثلَ الأعينِ والأيدي ، فيتيسَّرُ لهُ بسببِهِمْ مِنَ الأمورِ الدنيويَّةِ المهمَّةِ في دينِهِ ما لوِ انفردَ بهِ . لطالَ شغلُهُ ، وكلُّ ما يفرغُ قلبَكَ عنْ ضروراتِ الدنيا فهوَ معينٌ لكَ على الدينِ ، فهوَ إذاً نعمةٌ .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ٢٣٤٦ ) ، وابن ماجه ( ٤١٤١ ) من حديث عبيد بن محصن رضي الله عنه مرفوعاً ، وليس عندهما : ( بحذافيرها ) ، وهي عند أبي نعيم في « الحلية » ( ٢٤٩/٥ ) من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ( ١٤٦٧ ) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما مرفوعاً بلفظ : « الدنيا متاع ، وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة » .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ( ١٦٣١ ) .

وأمَّا العنزُّ والجاهُ: فبه يدفعُ الإنسانُ عن نفسِهِ الذلَّ والضيمَ ، ولا يستغني عنهُ مسلمٌ ، فإنَّهُ لا ينفكُّ عن عدوِّ يؤذيهِ ، وظالم يشوِّشُ عليهِ علمهُ وعملَهُ وفراغَهُ ، ويشغلُ قلبَهُ ، وقلبُهُ رأسُ مالِهِ ، وإنَّما تندفعُ هذهِ الشواغلُ بالعزِّ والجاهِ ، ولذلكَ قيلَ : (الدينُ والسلطانُ توءمانِ).

وقالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَـدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ .

ولا معنىٰ للجاه إلا ملكُ القلوبِ ؛ كما لا معنىٰ للغنىٰ إلا ملكُ الدراهمِ، ومَنْ ملكَ القلوبِ لدفعِ الأذىٰ عنه ، فكما ومَنْ ملكَ القلوبِ لدفعِ الأذىٰ عنه ، فكما يحتاجُ الإنسانُ إلىٰ سقفٍ يدفعُ عنهُ المطرَ ، وجبّةٍ تدفعُ عنهُ البردَ ، وكلبِ يدفعُ الذئبَ عنْ ماشيتِهِ . فيحتاجُ أيضاً إلىٰ مَنْ يدفعُ الشرَّ بهِ عنْ نفسِهِ .

وعلى هنذا القصدِ كانَ الأنبياءُ الذينَ لا ملكَ لهُمْ ولا سلطنةَ يراعونَ السلاطينَ ويطلبونَ عندَهُمُ الجاهَ ، وكذلكَ علماءُ الدينِ ، لا على قصدِ التناولِ مِنْ خزائنِهِمْ أو الاستئثارِ والاستكثارِ في الدنيا بمتابعتِهِمْ .

ولا تظنَّنَ أنَّ نعمةَ اللهِ تعالىٰ علىٰ رسولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ حيثُ نصرَهُ وأكملَ دينَهُ وأظهرَهُ علىٰ جميعِ أعدائِهِ ومكَّنَ لهُ في القلوبِ حبَّهُ حتَّى اتسعَ بهِ عزُّهُ وجاهُهُ. . كانت أقلَّ مِنْ نعمتِهِ عليهِ حيثُ كانَ يُؤذى ويُضربُ حتَّى افتقرَ إلى الهربِ والهجرةِ .

فإنْ قلتَ : كرمُ العشيرةِ وشرفُ الأهلِ هوَ مِنَ النعمِ أمْ لا ؟

فَأْقُولُ : نعمْ ، ولذلكَ قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الأئمَّةُ مِنْ قريشِ  $^{(1)}$  .

ولذلكَ كانَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مِنْ أكرمِ الناسِ أَرُومةً في نسبِ آدمَ عليهِ السلامُ (٢).

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « تَخيَّروا لنطفِكُمْ الأكفاءَ »(٣) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إِيَّاكُمْ وخضراءَ الدِّمَنِ » ، فقيلَ : وما خضراءُ الدمنِ ؟ قالَ : « المرأةُ الحسناءُ في المنبتِ السوءِ »(٤) .

فهاذا أيضاً مِنَ النعمِ ، ولستُ أعني بهِ الانتسابَ إلى الظلمةِ وأربابِ الدنيا ، بلِ الانتسابَ إلى شجرةِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، وإلىٰ أئمةِ الدنيا ، وإلى الصالحينَ والأبرارِ المتزيِّنينَ بالعلم والعملِ .

١) رواه النسائي في « السنن الكبرىٰ » ( ٥٩٠٩ ) .

<sup>(</sup>٢) الأرومة: الأصل، وروى مسلم ( ٢٢٧٦) عن واثلة بن الأسقع رضي الله عنه مرفوعاً: « إن الله اصطفىٰ كنانة من ولد إسماعيل، واصطفىٰ قريشاً من كنانة، واصطفىٰ من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم».

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه ( ١٩٦٨ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ١٦٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه الرامهرمزي في « أمثال الحديث » ( ٨٤ ) ، والشهاب في « مسنده » ( ٩٥٧ ) ، والديلمي في « مسند الفردوس » ( ١٥٣٧ ) .

ربع المنجيات

فإنْ قلت : فما غناءُ الفضائلِ البدنيَّةِ ؟

فأقولُ: لا خفاءَ بشدَّةِ الحاجةِ إلى الصحةِ وإلى القوَّةِ وإلى طولِ العمرِ ؛ إذْ لا يتمُّ علمٌ وعملٌ إلا بهِما ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « أفضلُ السعاداتِ طولُ العمرِ في طاعةِ اللهِ تعالىٰ »(١).

وإنَّما يُستحقرُ مِنْ جملتِهِ أمرُ الجمالِ ، فيُقالُ : يكفي أنْ يكونَ البدنُ سليماً مِنَ الأمراضِ الشاغلةِ عنْ تحرِّي الخيراتِ ، ولعمري ؛ الجمالُ قليلُ الغَناءِ ، ولكنَّهُ مِنَ الخيراتِ أيضاً ، أمَّا في الدنيا. . فلا يخفى نفعهُ فيها ، وأمَّا في الآخرةِ . . فمِنْ وجهينِ :

أحدُهُما: أنَّ القبيحَ مذمومٌ ، والطباعُ عنهُ نافرةٌ ، وحاجاتُ الجميلِ إلى الإجابةِ أقربُ ، وجاهُهُ في الصدورِ أوسعُ ، فكأنَّهُ مِنْ هاذا الوجهِ جناحٌ مبلغٌ كالمالِ والجاهِ ؛ إذْ هوَ نوعُ قدرةٍ ، إذْ يقدرُ الجميلُ الوجهِ علىٰ تنجيزِ حاجاتٍ لا يقدرُ عليها القبيحُ ، وكلُّ معينِ علىٰ قضاءِ حاجاتِ الدنيا فمعينٌ على الآخرةِ بواسطتِها .

<sup>(</sup>۱) رواه القضاعي في « مسند الشهاب » ( ۳۱۲) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ۱٦/٦) من حديث عبد الله بن حنطب ، وبلفظ : « إن السعادة كل السعادة طول العمر في طاعة الله عز وجل » ، وروى الترمذي ( ٢٣٢٩ ) عن عبد الله بن بسر رضي الله عنه : أن أعرابياً قال : يا رسول الله ؛ من خير الناس ؟ قال : « من طال عمره وحسن عمله » .

والثاني: أنَّ الجمالَ في الأكثرِ يدلُّ علىٰ فضيلةِ النفسِ ؛ لأنَّ نورَ النفسِ إذا تمَّ إشراقُهُ.. تأدَّىٰ إلى البدنِ (١١) ، فالمنظرُ والمخبرُ كثيراً ما يتلازمانِ .

ولذلكَ عوَّلَ أصحابُ الفراسةِ في معرفةِ مكارمِ النفسِ على هيئاتِ البدنِ وقالوا: الوجهُ والعينُ مرآةُ الباطنِ ، ولذلكَ يظهرُ فيهِ أثرُ الغضبِ والسرورِ والغمِّ .

ولذلكَ قيلَ : ( طلاقةُ الوجهِ عنوانُ ما في النفسِ ) .

وقيلَ : ( ما في الأرضِ قبيحٌ إلا ووجهُهُ أحسنُ ما فيهِ ) .

واستعرض المأمونُ جيشاً ، فعُرِضَ عليهِ رجلٌ قبيحٌ ، فاستنطقه ، فإذا هو ألكن ، فأسقط اسمَه مِن الديوانِ وقال : الروح إذا أشرقت على الظاهرِ . . فصباحةٌ ، أو على الباطنِ . . ففصاحةٌ ، وهاذا ليسَ له ظاهرٌ ولا باطنٌ .

وقدْ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « اطلبوا الخيرَ عند حسانِ الوجوهِ »(٢) .

<sup>(</sup>۱) وكلُّ شخص فله حكمان : أحدهما من قبل جسمه وهو منظره ، والآخر من قبل نفسه وهو مخبره . « إتحاف » ( ۹۰/۹ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في « فضائل الصحابة » ( ١٢٤٦ ) ، وأبو يعلى في « مسنده » ( ٤٧٥٩ ) ، والخرائطي في « اعتلال القلوب » ( ٣٤٢ ) من حديث جبرة بنت محمد بن ثابت عن أبيها عن عائشة مرفوعاً ، ورواه عبد بن حميد في « مسنده » ( ٧٥٢ ) من حديث ابن عمر مرفوعاً ، والطبراني في « الكبير » ( ١١/ ١١ ) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً .

وقالَ عمرُ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهُ : ( إذا بعثتُمْ رسولاً. . فاطلبوا حسنَ الوجهِ ، حسنَ الاسم )<sup>(١)</sup> .

وقالَ الفقهاءُ : إذا تساوتْ درجاتُ المصلِّينَ . . فأحسنُهُمْ وجها أولاهُمْ بالإمامة <sup>(٢)</sup>.

وقالَ اللهُ تعالىٰ ممتنّاً بذلك : ﴿ وَزَادَهُ بَسَطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ ﴾ .

ولسنا نعني بالجمالِ ما يحرِّكُ الشهوةَ ؛ فإنَّ ذلكَ أنوثةٌ ، وإنَّما نعني بهِ ارتفاعَ القامةِ على الاستقامةِ ، مع الاعتدالِ في اللحم ، وتناسب الأعضاءِ ، وتناصفِ خلقةِ الوجهِ ، بحيث لا تنبو الطباعُ عنِ النظرِ إليهِ .

فإنْ قلتَ : فقدْ أدخلتَ المالَ والجاهَ والنسبَ والأهلَ والولدَ في حيّرُ النعم وقدْ ذمَّ اللهُ تعالى المالَ والجاهَ ، وكذا رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ (٣) ، وكذا العلماءُ ؛ قالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَىٰدِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَأَحَذَرُوهُمْ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا آَمُولُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ ، وقالَ

روى هـٰذا مرفوعاً أبو الشيخ في ﴿ أخلاق النبي ﴾ (٧٥٩ ) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه .

وروىٰ فيه البيهقي حديثاً مرفوعاً في « السنن الكبرىٰ » ( ٣/ ١٢١ ) . **(Y)** 

روى الترمذي ( ٢٣٧٦ ) من حديث كعب بن مالك رضي الله عنه مرفوعاً : « ما ذئبان **(**T) جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه ».

عليٌّ رضيَ اللهُ عنهُ في ذمِّ النسبِ : ( الناسُ أبناءُ ما يحسنونَ ) (١) ، و ( قيمةُ كلِّ امرىءِ ما يحسنُهُ ) (٢) ، وقيلَ : ( المرءُ بنفسِهِ لا بأبيهِ ) ، فما معنى كونِها نعمةً مع كونِها مذمومةً شرعاً ؟

فاعلمْ: أنَّ مَنْ يأخذُ العلومَ مِنَ الألفاظِ المنقولةِ المؤولةِ والعموماتِ المخصصَّةِ.. كانَ الضلالُ عليهِ أغلبَ ما لمْ يهتدِ بنورِ اللهِ تعالىٰ إلىٰ إدراكِ العلومِ علىٰ ما هي عليهِ ، ثمَّ ينزِّلُ النقلَ علىٰ وفْقِ ما ظهرَ لهُ منها ؛ بالتأويلِ مرَّةً ، وبالتخصيصِ أخرىٰ ، فهاذهِ نعمٌ معينةٌ علىٰ أمرِ الآخرةِ لا سبيلَ إلىٰ جحدِها ، إلا أنَّ فيها فتناً ومخاوف .

فمثالُ المالِ مثالُ الحيَّةِ التي فيها ترياقٌ نافعٌ وسمٌّ ناقعٌ ، فإنْ أصابَها المعزِّمُ الذي يعرفُ وجهَ الاحترازِ عنْ سمِّها وطريقَ استخراجِ ترياقِها النافع. . كانَتْ نعمةً ، وإنْ أصابَها السوادِيُّ الغرُّ . فهيَ عليهِ بلاءٌ وهلاكٌ .

وهو مثلُ البحرِ الذي تحتَهُ أصنافُ الجواهرِ واللآليءِ ، فمَنْ ظفرَ بالبحرِ ؛ فإنْ كانَ عالماً بالسباحةِ وطريقِ الغوْصِ وطريقِ الاحترازِ عنْ مهلكاتِ البحرِ . . فقدْ ظفرَ بنعمِهِ ، وإنْ خاضَهُ جاهلاً بذلكَ . . فقدْ هلكَ .

فلذلكَ مدحَ اللهُ تعالى المالَ وسمَّاهُ خيراً ، ومدحَهُ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ

<sup>(</sup>۱) كذا أورده الماوردي في « أدب الدنيا والدين » ( ص٤٨ ) .

<sup>(</sup>۲) كذا أورده العسكري في « ديوان المعاني » ( ١٤٦/١ ) .

ربع المنجيات

عليهِ وسلَّمَ وقالَ : « نعمَ العونُ علىٰ تقوى اللهِ تعالى المالُ »(١) .

وكذلكَ مدحَ الجاهَ والعزّ ؛ إذْ منّ اللهُ تعالىٰ علىٰ رسولِهِ صلّى اللهُ عليه وسلّمَ بأنْ أظهرَهُ على الدينِ كلّهِ ، وحبّبَهُ في قلوبِ الخلقِ ، وهوَ المعنيُ بالجاهِ ، ولكنِ المنقولُ في مدحِهِما قليلٌ ، والمنقولُ في ذمّ المالِ والجاهِ كثيرٌ ، وحيثُ ذُمّ الرياءُ فهو ذمّ الجاهِ ، إذِ الرياءُ مقصودُهُ اجتلابُ القلوبِ ، ومعنى الجاهِ ملكُ القلوبِ ، وإنّما كثرَ هاذا وقلَّ ذاكَ لأنّ الناسَ أكثرُهُمْ جهّالٌ بطريقِ الرقيةِ لحيّةِ المالِ ، وطريقِ الغوْصِ في بحرِ الجاهِ ، فوجبَ تحذيرُهُمْ ؛ فإنّهُمْ يهلكونَ بِسُمّ المالِ قبلَ الوصولِ إلىٰ ترياقِهِ ، ويهلكُهُمْ تمساحُ بحرِ الجاهِ قبلَ العثورِ علىٰ جواهرهِ ، ولوْ كانا في أعيانِهِما مذمومينِ بسمّ المالِ قبلَ الوصولِ إلىٰ ترياقِهِ ، كما كانَ بالإضافةِ إلىٰ كلِّ أحدٍ . . لما تُصورً أنْ ينضافَ إلى النبوّةِ الملْكُ ؛ كما كانَ لرسولِنا صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ ، ولا أنْ ينضافَ إليها الغنىٰ ؛ كما كانَ لسليمانَ عليهِ السلامُ .

فالناسُ كلُّهُمْ صبيانٌ ، والأموالُ حيَّاتٌ ، والأنبياءُ والعارفونَ معزِّمونَ ، فقدْ يضرُّ الصبيَّ ما لا يضرُّ المعزِّمَ .

نعم ، المعزِّمُ لوْ كَانَ لهُ ولدٌ يريدُ بقاءَهُ وإصلاحَهُ وقدْ وجدَ حيَّةً وعلمَ أنَّهُ لوْ أخذَها لأجلِ ترياقِها لاقتدىٰ بهِ ولدُهُ وأخذَ الحيَّةَ إذا رآها ليلعبَ بها

<sup>(</sup>۱) رواه الديلمي في « مسند الفردوس » ( ٦٧٥٦ ) من حديث جابر رضي الله عنه مرفوعاً ، ورواه القضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٣١٧ ) من حديث محمد بن المنكدر مرسلاً ، ورواه ابن حبان في « روضة العقلاء » ( ص٢٢٤ ) من كلام محمد بن المنكدر .

ربع المنجيات

عير كتاب الصبر والشكر كحصوص

فيهلِّكَ. . فلهُ غرضٌ في الترياقِ ، ولهُ غرضٌ في حفْظِ الولدِ ، فواجبٌ عليهِ أَنْ يزنَ غرضَهُ في الترياقِ بغرضِهِ في حفْظِ الولدِ ، فإذا كانَ يقدرُ على الصبر عن الترياقِ ولا يستضرُّ بهِ ضرراً كثيراً ، ولوْ أخذَها لأخذها الصبيُّ ، ويعظمُ ضررُهُ بهلاكِهِ. . فواجبٌ عليهِ أنْ يهربَ عن الحيَّةِ إذا رآها ويشيرُ على الصبيِّ بالهربِ ، ويقبِّحُ صورتَها في عينِهِ ، ويعرِّفُهُ أنَّ فيها سمّاً قاتلاً لا ينجو منهُ أحدٌ ، ولا يحدِّثُهُ أصلاً بما فيها مِنْ نفع الترياقِ ؛ فإنَّ ذلكَ ربما يغرُّهُ فيقدمُ عليهِ مِنْ غيرِ تمام المعرفةِ.

وكذلكَ الغوَّاصُ إذا علمَ أنَّهُ لوْ غاصَ في البحرِ بمرأى مِنْ ولدِهِ لاتبعَهُ وهلكَ. . فواجبٌ عليهِ أنْ يحذِّرَ الصبيُّ ساحلَ البحرِ والنهرِ ، فإنْ كانَ لا ينزجرُ الصبيُّ بمجرَّدِ الزجرِ مهما رأى أباهُ يحومُ حولَ الساحلِ. . فواجبٌ عليهِ أَنْ يبعُدَ مِنَ الساحلِ معَ الصبيِّ ولا يقربَ منهُ بينَ يديهِ .

فكذلكَ الأمَّةُ في حجرِ الأنبياءِ عليهِمُ السلامُ كالصبيانِ الأغبياءِ ، ولذلكَ قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ : « إنَّمَا أَنَا لَكُمْ مثلُ الوالدِ لولدِهِ »(١) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « إنَّكُمْ تتهافتونَ على النار تهافتَ الفراشِ وأنا آخذٌ بحُجزكُمْ »(٢) .

وحظُّهُمُ الأوفرُ في حفْظِ أولادِهِمْ عنِ المهالكِ ، فإنَّهُمْ لمْ يُبعثوا إلا

رواه أبو داوود ( ۸ ) ، والنسائي ( ۲/۳۸ ) ، وابن ماجه ( ۳۱۳ ) .

رواه البخاري ( ٦٤٨٣ ) ، ومسلم ( ٢٢٨٤ ) . **(Y)** 

لذلك ، وليس لهُمْ في المالِ حظ إلا بقدْرِ القوتِ ، فلا جرمَ اقتصروا على قدْرِ القوتِ ، وما فضلَ فلمْ يمسكوهُ ، بلْ أنفقوهُ ؛ فإنَّ الإنفاقَ فيهِ الترياقُ ، وفي الإمساكِ السمُّ ، ولوْ فُتِحَ للناسِ بابُ كسبِ المالِ ورُغَبوا فيهِ . لمالوا إلىٰ سمِّ الإمساكِ ، ورغبوا عنْ ترياقِ الإنفاقِ ، فلذلكَ قُبِّحَتِ الأموالُ ، والمعنيُّ بهِ تقبيحُ إمساكِها ، والحرصِ عليها للاستكثارِ منها ، والتوسعِ في نعيمِها بما يوجبُ الركونَ إلى الدنيا ولذَّاتِها ، فأمَّا أخذُها بقدْرِ الكفايةِ ، وصرْفُ الفاضلِ إلى الخيراتِ . فليسَ بمذموم .

وحقُّ كلِّ مسافرِ ألا يحملَ إلا بقدْرِ زادِهِ في السفرِ إذا صمَّمَ العزمَ على أنْ يختصَّ بما يحملُهُ ، فأمًا إنْ سمحَتْ نفسهُ بإطعامِ الطعامِ وتوسيعِ الزادِ على إلَّ يختصَّ بما يحملُهُ ، فأمًا إنْ سمحَتْ نفسهُ بإطعامِ الطعامِ وتوسيعِ الزادِ على الرفقاءِ . . فلا بأسَ بالاستكثارِ ، وقولُهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « ليكنْ بلاغُ أحدِكُمْ مِنَ الدنيا كزادِ الراكبِ »(۱) معناهُ : لأنفسِكُمْ خاصَّةً ، وإلا . . فقد كانَ فيمَنْ يروي هاذا الحديثَ ويعملُ بهِ مَنْ يأخذُ مئةَ ألفِ درهم في موضعِ واحدٍ ويفرِّقُها في موضعِهِ ، ولا يمسكُ منها حبَّةً (۲) .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۱۷۸۰ ) عن عائشة رضي الله عنها قالت : قال لي رسول الله صلى الله على الله عليه وسلم : « إذا أردتِ اللحوق بي . . فليكفكِ من الدنيا كزاد الراكب . . . » ، ورواه ابن ماجه ( ٤١٠٤ ) عن سلمان رضي الله عنه قال : ( عهد إليَّ ـ رسول الله صلى الله عليه وسلم ـ أنه يكفي أحدكم مثل زاد الراكب . . . ) .

 <sup>(</sup>۲) منهم السيدة المبجلة عائشة رضي الله عنها ، كما سبق ذكر ذلك عنها في كتاب ( ذم البخل ) عند بدء الكلام علىٰ حكايات الأسخياء وكذا سلمان رضي الله عنه ، فقد روىٰ أبو نعيم في « الحلية » ( ۱۹۸/۱ ) : ( أن عطاءه كان خمسة آلاف درهم ، وكان أميراً .

ولمَّا ذكرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّ الأغنياءَ يدخلونَ الجنَّة بشدَّة. استأذنهُ عبدُ الرحمانِ بنُ عوفٍ رضيَ اللهُ عنهُ في أنْ يخرجَ عنْ جميع ما يملكه ، فأذنَ له ، فنزلَ جبريلُ عليهِ السلامُ وقالَ : مُرْهُ بأنْ يطعمَ المسكينَ ، ويكسوَ العاريَ ، ويقريَ الضيفَ . . . الحديثَ (۱) .

فإذاً ؛ النعمُ الدنيويَّةُ مشوبةٌ ، قدِ امتزجَ داؤُها بدوائِها ، ومرجوُها بمَخُوفِها ، ونفعُها بضرِّها ، فمَنْ وثقَ ببصيرتِهِ وكمالِ معرفتِهِ . فلهُ أنْ يقرُبَ منها متقياً داءَها ومستخرجاً دواءَها ، ومَنْ لا يقدرُ علىٰ ذلكَ . فالبعدَ البعدَ ، والفرارَ الفرارَ عنْ مظانِّ الأخطارِ ، فلا تعدلْ بالسلامةِ شيئاً في حقِّ هؤلاءِ ، وهُمُ الخلْقُ كلُّهُمْ إلا مَنْ عصمَهُ اللهُ تعالىٰ وهداهُ لطريقهِ .

فإنْ قلت : فما معنى النعَمِ التوفيقيَّةِ الراجعةِ إلى الهدايةِ والرشدِ والتأييدِ والتسديدِ ؟

فاعلم : أنَّ التوفيقَ لا يستغني عنهُ أحدٌ ، وهوَ عبارةٌ عنِ التأليفِ والتلفيقِ بينَ إرادةِ العبدِ وبينَ قضاءِ اللهِ وقدرِهِ ، وهاذا يشملُ الشرَّ والخيرَ ، وما هوَ سعادةٌ وما هوَ شقاوةٌ ، ولكنْ جرتِ العادةُ بتخصيصِ اسم التوفيقِ بما يوافقُ

<sup>=</sup> علىٰ زهاء ثلاثين ألفاً من المسلمين ، وكان يخطب الناس في عباءة يفترش بعضها ويلبس بعضها ، وإذا خرج عطاؤه. . أمضاه ويأكل من سفيف يده ) .

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في « المستدرك » (٣١١/٣) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٩٩/١) ، وابيهةي في « الشعب » ( ٣٠٦٤ ) .

السعادةَ مِنْ جملةِ قضاءِ اللهِ تعالىٰ وقدَرهِ ، كما أنَّ الإلحادَ عبارةٌ عن الميل ، فخُصِّصَ بِمَنْ يِمِيلُ إِلَى الباطلِ عنِ الحقِ ، وكذا الارتدادُ .

ولا خفاء بالحاجة إلى التوفيق، ولذلك قيل (١): [من الطويل] إِذَا لَمْ يَكُنْ عَوْنٌ مِنَ ٱللهِ لِلْفَتَى فَأَكْثَرُ مَا يَجْنِي عَلَيْهِ ٱجْتِهَادُهُ فأمًّا الهداية :

فلا سبيلَ لأحدٍ إلى طلب السعادةِ إلا بها ؛ لأنَّ داعيةَ الإنسانِ قدْ تكونُ مائلةً إلىٰ ما فيهِ صلاحُ آخرتِهِ ، ولكنْ إذا لمْ يعلمْ ما فيهِ صلاحُ آخرتِهِ حتَّىٰ ــ يظنُّ الفسادَ صلاحاً. . فمِنْ أينَ ينفعُهُ مجرَّدُ الإرادةِ ؟! فلا فائدةَ في الإرادةِ ﴿ والقدرةِ والأسبابِ إلا بعدَ الهدايةِ .

ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَكُم ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنكُم مِن أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِكَّ ٱللَّهَ يُزَكِّ مَن يَشَآءُ ﴾ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما مِنْ أحدٍ يدخلُ الجنَّةَ إلا برحمةِ اللهِ ِ تعالىٰ » أَيْ : بهدايتِهِ ، فقيلَ : ولا أنتَ يا رسولَ اللهِ ؟ قالَ : «ولا أنا »(۲).

<sup>(</sup>۱) البيت لسيدنا على في «ديوانه» الموسوم بـ «أنوار العقول لوصى الرسول» ( ص ۲٦٤ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٥٦٧٣ ) ، ومسلم ( ٢٨١٦ ) بنحوه .

كتاب الصبر والشكر <u>-</u>

وللهدايةِ ثلاثُ منازلَ :

الأولى: معرفة طريق الخير والشرِّ المشارِ إليهِ بقولِهِ تعالى : ﴿ وَهَدَيْنَهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ ، وقدْ أنعمَ اللهُ تعالىٰ بهِ علىٰ كافَّةِ عبادِهِ ، بعضُهُ بالعقلِ ، وبعضُهُ علىٰ لسانِ الرسلِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ علىٰ لسانِ الرسلِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ علىٰ لسانِ الرسلِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَىٰ اللّهُ لَكَ اللّهُ لَكَ ﴾ ، فأسبابُ الهدى هي الكتبُ والرسلُ وبصائرُ العقولِ ، وهي مبذولة ، ولا يمنعُ منها إلا الحسدُ ، والكبرُ ، وحبُّ الدنيا ، والأسبابُ التي تعمي القلوبَ وإنْ كانتُ لا تعمي الأبصار .

قالَ تعالىٰ : ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ .

ومِنْ جملةِ المعمِياتِ الإلْفُ والعادةُ وحبُّ استصحابِهِما ، وعنهُ العبارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا وَجَدُنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ . . . ﴾ الآية .

وعنِ الكبرِ والحسدِ العبارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ وَعَلِم مِنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ ، وقولِهِ تعالىٰ : ﴿ أَبَشَرَا مِنَا وَاحِدًا نَتَبِعُهُ ﴾ .

فهاذهِ المعمِياتُ هي التي منعَتِ الاهتداء .

والهداية الثانية : وراء هاذه الهداية العامّة ، وهي التي يمدُّ الله تعالى بها العبدَ حالاً بعدَ حالٍ ، وهي ثمرة المجاهدة ، حيث قالَ تعالىٰ : ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ ، وهو المرادُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَالَّذِينَ آهَتَدَوْاْ زَادَهُر هُدَى ﴾ .

والهدايةُ الثالثةُ : وراءَ الثانيةِ ، وهوَ النورُ الذي يشرقُ في عالمِ النبوَّةِ

والولاية بعد كمالِ المجاهدة ، فيهتدي بها إلى ما لا يهتدي إليه بالعقلِ الذي يحصلُ التكليفُ وإمكانُ تعلُّمِ العلومِ به ، وهو الهدى المطلقُ ، وما عداهُ حجابٌ له ومقدماتٌ ، وهو الذي شرَّفَهُ الله تعالىٰ بتخصيصِ الإضافة إليهِ وإنْ كانَ الكلُّ مِنْ جهتِهِ تعالىٰ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ قُلْ إِنَ هُدَى اللهِ هُوَ الذي هُوَ الذي اللهِ وإنْ كانَ الكلُّ مِنْ جهتِهِ تعالىٰ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ قُلْ إِنَ هُدَى اللهِ هُوَ اللهُ مَنْ جهتِهِ تعالىٰ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ قُلْ إِنَ هُدَى اللهِ هُوَ اللهُ مَنْ جهتِهِ تعالىٰ ، فقالَ تعالىٰ .

وهوَ المسمَّىٰ حياةً في قولِهِ تعالىٰ : ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْـتَا فَأَخَيَـيْنَكُهُ وَجَعَلْنَا لَهُمُ نُورًا يَمْشِى بِهِ وَ النَّاسِ ﴾ ، والمعنيُّ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَىٰ فُورٍ مِّن رَبِّهِ ﴾ .

## وأمَّا الرشدُ :

فنعني به العناية الإلهيّة التي تعينُ الإنسانَ عندَ توجُهِهِ إلىٰ مقاصدِهِ ، فتقوّيهِ علىٰ ما فيهِ صلاحُهُ ، وتفتّرُهُ عمّا فيهِ فسادُهُ ، ويكونُ ذلكَ مِنَ الباطنِ ، كما قالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَقَدْ اَلَيْنَا ٓ إِبْرَهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ ﴾ ، فالرشدُ : عبارةٌ عنْ هداية باعثة إلىٰ جهة السعادة ، محرّكة إليها ، فالصبيُ فالرشدُ : عبراً بحفظ المالِ وطرقِ التجارةِ والاستنماءِ ولكنّهُ مع ذلكَ يبدّرُ ولا يريدُ الاستنماءَ . لا يُسمّىٰ رشيداً ، لا لعدم هدايتِهِ ، بل لقصورِ هدايتِهِ عنْ تحريكِ داعيتِهِ ، فكمْ مِنْ شخصٍ يقدمُ علىٰ ما يعلمُ أنّهُ يضرُهُ ، فقدْ أعطيَ الهداية ومُثيرَ بها عنِ الجاهلِ الذي لا يدري أنّهُ يضرُهُ ، ولكنْ ما أعطيَ الرشدَ ، فالرشدُ بهاذا الاعتبارِ أكملُ مِنْ مجرّدِ الهدايةِ إلىٰ وجوهِ الأعمالِ ، وهيَ نعمةٌ عظيمةٌ .

### وأمَّا التسديد :

فهوَ توجيهُ حركاتِهِ إلى صوبِ المطلوبِ ، وتيشُّرُها عليهِ ليستدَّ في صوبِ الصوابِ في أسرعِ وقتٍ ، فإنَّ الهداية بمجرَّدِها لا تكفي ، بلُ لا بدَّ مِنْ هدايةٍ محرِّكةٍ للداعيةِ وهي الرشدُ ، والرشدُ لا يكفي ، بل لا بدَّ مِنْ تيسيرِ الحركاتِ بمساعدةِ الأعضاءِ والآلاتِ حتَّىٰ يتمَّ المرادُ ممَّا انبعثَتِ الداعيةُ إليه .

فالهداية : محض التعريف ، والرشد : هو تنبيه الداعية لتستيقظ وتتحرَّك ، والتسديد : إعانة ونصرة بتحريكِ الأعضاءِ في صوبِ السدادِ .

### وأمَّا التأييدُ:

فكأنّه جامع للكلّ ، وهو عبارة عن تقوية أمره بالبصيرة مِنْ داخل وتقوية البطش ومساعدة الأسباب مِنْ خارج ، وهو المراد بقوله تعالى : ﴿ إِذَ البَطشِ ومساعدة الأسباب مِنْ خارج ، وهو المراد بقوله تعالى : ﴿ إِذَ أَنَدَتُكَ بِرُوج القَدُسِ ﴾ ، وتقرُب منه العصمة ، وهي عبارة عن جود إلهي يسبح في الباطن يقوى به الإنسان على تحري الخير وتجنّب الشرّ ، حتى يسبح في الباطن يقوى به الإنسان على تحري الخير وتجنّب الشرّ ، حتى يصير كمانع مِنْ باطنِه غير محسوس ، وإيّاه عُني بقولِه تعالى : ﴿ وَلَقَدْ هَمّتَ بِهِ الْمُ اللّ أَن رَّهُ المُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ .

فهاذه هي مجامعُ النعمِ ، ولنْ تتثبَّتَ إلا بما يخوِّلُهُ اللهُ مِنَ الفهمِ الصافي الثاقبِ ، والسمعِ الواعي ، والقلبِ البصيرِ المتواضعِ المراعي ، والمعلّمِ الناصحِ ، والمالِ الزائدِ على ما يقصرُ عنِ المهمَّاتِ بقلّتِهِ ، القاصرِ عمَّا الناصحِ ، والمالِ الزائدِ على ما يقصرُ عنِ المهمَّاتِ بقلّتِهِ ، القاصرِ عمَّا



يشغلُ عنِ الدينِ بكثرتِهِ ، والعزِّ الذي يصونهُ عنْ سفهِ السفهاءِ وظلْمِ الأعداءِ .

ويستدعي كلُّ واحدٍ مِنْ هاذهِ الأسبابِ الستةَ عشرَ أسباباً ، وتستدعي تلكَ الأسبابُ أسباباً ، إلى أنْ تنتهيَ بالآخرةِ إلىٰ دليلِ المتحيِّرينَ وملجأِ المضطرينَ ، وذلكَ ربُّ الأربابِ ومسبِّبُ الأسبابِ .

وإذا كانَتْ تلكَ الأسبابُ طويلةً لا يحتملُ مثلُ هذا الكتابِ استقصاءَها. . فلنذكر منها أنموذجاً ؛ ليُعلمَ بهِ معنى قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَعَلَىٰ اللّهِ اللهِ التوفيقُ .

#### بيان وجه الأنموذج في كثرة نعم الله تعالى وتسلسلها وخروجهاعن الحصر والإحصاء

اعلم : أنَّا جمعنا النعَمَ في ستة عشرَ ضرباً ، وجعلنا صحَّة البدنِ نعمةً مِنَ النعم الواقعةِ في الرتبةِ المتأخرةِ .

فهاذهِ النعمةُ الواحدةُ لوْ أردنا أنْ نستقصيَ الأسبابَ التي بها تمَّتْ هاذهِ النعمةُ . لمْ نقدرْ عليها ، ولكنِ الأكلُ أحدُ أسبابِ الصحَّةِ .

فلنذكرْ نبذةً مِنْ جملةِ الأسبابِ التي بها تتمُّ نعمةُ الأكلِ .

ولا يخفىٰ أنَّ الأكلَ فعلٌ ، وكلُّ فعلٍ مِنْ هاذا النوعِ فهوَ حركةٌ ، وكلُّ على حركةٍ فلا بدَّ لها مِنْ قدرةٍ على حركةٍ فلا بدَّ لها مِنْ قدرةٍ على الحركةِ ، ولا بدَّ مِنْ علمٍ بالمرادِ وإدراكِ لهُ ، ولا بدَّ مِنْ علمٍ بالمرادِ وإدراكِ لهُ ، ولا بدَّ للآكلِ مِنْ مأكولٍ ، ولا بدَّ للمأكولِ مِنْ أصلٍ منهُ يحصلُ ، ولا بدَّ لهُ مِنْ صانع يصلحُهُ .

فلنذكر أسبابَ الإدراكِ ، ثمَّ أسبابَ الإراداتِ ، ثمَّ أسبابَ القدرةِ ، ثمَّ أسبابَ القدرةِ ، ثمَّ أسبابَ المأكولِ على سبيلِ التلويح لا على سبيلِ الاستقصاءِ .

\* \* \*

كتاب الصبر والشكر محمد محمد محمد والشكر

## الطّرف لأول! في نعِسَم الله تعالى في خلق أسباب الإدراك

اعلم : أنَّ الله تعالى خلق النبات ، وهو أكملُ وجوداً مِن الحجرِ والمدرِ ، والحديدِ والنحاسِ ، وسائرِ الجواهرِ التي لا تنمو ولا تغتذي ، فإنَّ النبات خُلِقَ فيهِ قوَّةٌ بها يجتذبُ الغذاء إلى نفسهِ مِنْ جهةِ أصلِهِ وعروقِهِ التي في الأرضِ ، وهي لهُ آلاتٌ فيها يجتذبُ الغذاء ، وهي العروقُ الدقيقةُ التي تراها في كلِّ ورقةٍ ، ثمَّ تغلظُ أصولُها ثمَّ تتشعَّبُ ، ولا تزالُ تستدقُ وتتشعَّبُ إلىٰ عروقٍ شعريَّةٍ تنبسطُ في أجزاءِ الورقةِ حتَّىٰ تغيبَ عنِ البصرِ .

إلا أنَّ النباتَ مع هاذا الكمالِ ناقصٌ ، فإنَّهُ لوْ أعوزَهُ غذاءٌ يُساقُ إليهِ ويماسُ أصلَهُ.. جفَّ ويبسَ ، ولمْ يمكنهُ طلبُ الغذاءِ مِنْ موضعِ آخرَ ، فإنَّ الطلبَ إنَّما يكونُ بمعرفةِ المطلوبِ وبالانتقالِ إليهِ ، والنباتُ عاجزٌ عنْ ذلكَ ، فمِنْ نعمةِ اللهِ تعالىٰ عليكَ أنْ خلق لكَ آلةَ الإحساسِ ، وآلةَ الحركةِ في طلبِ الغذاءِ ، فانظرْ إلىٰ ترتيبِ حكمةِ اللهِ تعالىٰ في خلْقِ الحواسِ الخمسِ التي هي آلةُ الإدراكِ .

فأولُها حاسَّةُ اللمْسِ ، وإنَّما خُلقَتْ لكَ حتَّىٰ إذا مسَّتْكَ نارٌ محرقةٌ أوْ سيف جارحٌ. . تحسُّ بهِ فتهربُ منهُ ، وهلذا أوَّلُ حسِّ يُخلقُ للحيوانِ ، ولا يُتصوَّرُ حيوانٌ إلا ويكونُ لهُ هلذا الحسُّ ؛ لأنَّهُ إنْ لمْ يحسَّ أصلاً . فليسَ بحيوانٍ ، وأنقصُ درجاتِ الحسِّ أنْ يحسَّ بما يلاصقُهُ ويماشُهُ ، فإنَّ فليسَ بحيوانٍ ، وأنقصُ درجاتِ الحسِّ أنْ يحسَّ بما يلاصقُهُ ويماشُهُ ، فإنَّ

الإحساسَ بما يبعدُ منهُ إحساسٌ أتمُّ لا محالةً ، وهـٰذا الحسُّ موجودٌ لكلِّ حيوانٍ ، حتَّى الدودةُ التي في الطينِ ، فإنَّها إذا غُرِزَ فيها إبرةٌ. . انقبضَتْ للهربِ ، لا كالنباتِ ؛ فإنَّ النباتَ يُقطعُ فلا ينقبضُ ؛ إذْ لا يحسُّ بالقطع .

إلا أنَّكَ لوْ لمْ يُخلقْ لكَ إلا هاذا الحسُّ. لكنتَ ناقصاً كالدودِ لا تقدرُ على طلبِ الغذاءِ مِنْ حيثُ يبعدُ عنكَ ، بلْ ما يمسُّ بدنكَ فتحسُّ بهِ ، فتجذبُهُ إلىٰ نفسِكَ فقطْ ، فافتقرتَ إلىٰ حسِّ تدركُ بهِ ما بعدَ عنكَ ، فخلقَ لكَ الشمَّ .

إلا أنَّكَ تدركُ بهِ الرائحة ، ولا تدري أنَّها جاءَتْ مِنْ أيّ ناحية ، فتحتاجُ إلىٰ أنْ تطوف كثيراً مِنَ الجوانبِ ، فربَّما تعثرُ على الغذاءِ الذي شممت ريحَهُ وربَّما لمْ تعثرْ ، فتكونُ في غايةِ النقصانِ لوْ لمْ يخلقْ لكَ إلا هاذا ، فخلقَ لكَ البصرَ لتدركَ بهِ ما بعُدَ عنكَ ، وتدركَ جهتهُ ، فتقصدَ تلكَ الجهة بعينها .

إلا أنّه لو لم يخلق لك إلا هاذا. لكنت ناقصاً ؛ إذْ لا تدركُ بهاذا ما وراء الجدرانِ والحجبِ ، فتبصرُ غذاء ليسَ بينكَ وبينه حجابٌ ، وتبصرُ عدوّاً لا حجابَ بينكَ وبينه ، وأمّا ما بينكَ وبينه حجابٌ فلا تبصرُه وقد لا ينكشفُ الحجابُ بينكَ وبينه أن وأمّا ما بينكَ وبينه حجابٌ فلا تبصرُه وقد لا ينكشفُ الحجابُ إلا بعدَ قربِ العدوِّ فتعجزُ عنِ الهربِ ، فخلقَ لكَ السمعَ حتَّىٰ تدركَ بهِ الأصواتَ مِنْ وراءِ الجدرانِ والحجبِ عندَ جريانِ الحركاتِ ، ولأنكَ لا تدركُ بالبصرِ إلا شيئاً حاضراً ، وأمّا الغائبُ . . فلا يمكنُكَ معرفته إلا بكلامٍ لا تدركُ بالبصرِ إلا شيئاً حاضراً ، وأمّا الغائبُ . . فلا يمكنُكَ معرفته إلا بكلامٍ

ينتظمُ مِنْ حروفٍ وأصواتٍ تُدركُ بحسِّ السمعِ ، فاشتدَّتْ إليهِ حاجتُكَ ؛ فخلقَ لكَ ذلكَ ، ومُيِّرتَ بفهمِ الكلام عنْ سائرِ الحيواناتِ .

وكلُّ ذلكَ ما كانَ يغنيكَ لوْ لمْ يكنْ لكَ حسُّ الذوقِ ؛ إذْ يصلُ الغذاءُ الله فلا تدري أنَّهُ موافقٌ لكَ أوْ مخالفٌ ، فتأكلُهُ فتهلكُ ؛ كالشجرةِ يُصبُّ في أصلِها كلُّ مائعٍ ولا ذوقَ لها ، فتجذبُهُ وربَّما يكونُ ذلكَ سببَ جفافِها .

ثمَّ كلُّ ذلكَ لا يكفيكَ لوْ لمْ يُخلقْ في مقدِّمةِ دماغِكَ إدراكُ آخرُ يُسمَّىٰ حسّاً مشتركاً تتأدَّىٰ إليهِ هاذهِ المحسوساتُ الخمسُ وتجتمعُ فيهِ ، ولولاهُ . . لطالَ الأمرُ عليكَ ، فإنَّكَ إذا أكلتَ شيئاً أصفرَ مثلاً ، فوجدتهُ مرّاً مخالفاً لكَ فتركتهُ ؛ فإذا رأيتهُ مرَّةً أخرىٰ . فلا تعرفُ أنَّهُ مضرٌ ما لمْ تذقهُ ثانياً لولا فتركتهُ ؛ إذِ العينُ تبصرُ الصفرةَ ولا تدركُ المرارةَ ، فكيفَ تمتنعُ عندهُ والذوقُ يدركُ المرارةَ ولا يدركُ الصفرة ، فلا بدَّ مِنْ حاكم تجتمعُ عندَهُ الصفرةُ والمرارةُ جميعاً ، حتَّىٰ إذا أدركَ الصفرةَ . حكمَ بأنَّهُ مرٌ ، فيمتنعُ عن تناولِهِ ثانياً .

وهاذا كلُّهُ تشاركُكَ فيهِ الحيواناتُ ؛ إذْ للشاةِ هاذهِ الحواسُّ كلَّها ، فلوْ لم يكنْ لكَ إلا هاذا . لكنتَ ناقصاً ، فإنَّ البهيمةَ يُحتالُ عليها فتُؤخذُ ، فلا تدري كيفَ تدفعُ الحيلةَ عنْ نفسِها وكيفَ تتخلَّصُ إذا قُيِّدَتْ ، وقدْ تلقي نفسَها في البئرِ ولا تدري أنَّ ذلكَ يهلكُها ، وكذلكَ قدْ تأكلُ البهيمةُ ما تستلذُهُ في الحالِ ويضرُّها في ثاني الحالِ ، فتمرضُ وتموتُ ؛ إذْ ليسَ لها

لمنجيات مور جوي جوي جوي عن عن المناب الصبر والشا

إلا الإحساسُ بالحاضرِ ، فأمَّا إدراكُ العواقبِ . . فلا ، فميَّزكَ اللهُ تعالىٰ وأكرمَكَ بصفةٍ أخرىٰ هي أشرفُ مِنَ الكلِّ ، وهي العقلُ ، فبه تدركُ مضرَّة الأطعمةِ ومنفعتها في الحالِ والمآلِ ، وبه تدركُ كيفيّة طبخِ الأطعمةِ وتأليفها وإعدادِ أسبابِها ، فتنتفعُ بعقلِكَ في الأكلِ الذي هو سببُ صحَّتِكَ ، وهو أخسُ فوائدِ العقلِ وأقلُ الحِكمِ فيهِ ، بلِ الحكمةُ الكبرىٰ فيهِ معرفةُ اللهِ تعالىٰ ومعرفةُ أنعالِهِ ومعرفةُ الحكمةِ في عالمِهِ .

وعند ذلك تنقلبُ فائدةُ الحواسِّ الخمسِ في حقِّكَ ، فتكونُ الحواسُّ الخمسُ كالجواسيسِ وأصحابِ الأخبارِ الموكَّلينَ بنواحي المملكةِ ، وقدْ وُكِّلَتْ كلُّ واحدةٍ منها بأمرِ تختصُّ بهِ ، فواحدةٌ منها بأخبارِ الألوانِ ، والأخرى بأخبارِ الأصواتِ ، والأخرى بأخبارِ الروائحِ ، والأخرى بأخبارِ الوائحِ ، والأخرى بأخبارِ الطعومِ ، والأخرى بأخبارِ الحرِّ والبردِ ، والخشونةِ والملاسةِ ، واللينِ والصلابةِ ، وغيرها .

وهذه البُرُدُ والجواسيسُ يقتنصونَ الأخبارَ مِنْ أقطارِ المملكةِ ، ويسلمونها إلى الحسِّ المشتركِ ، والحسُّ المشتركُ قاعدٌ في مقدمةِ الدماغِ ، مثلُ صاحبِ القصصِ والكتبِ على بابِ الملكِ ، يجمعُ القصص والكتب الواردة مِنْ نواحي العالمِ ، فيأخذُها وهي مختومةٌ ؛ ويسلِّمُها إذْ ليسَ لهُ إلا أخذُها وجمعُها وحفظُها ، فأمَّا معرفةُ حقائقِ ما فيها. . فلا ، ولكنْ إذا صادفَ القلبَ العاقلَ الذي هو الأميرُ والملكُ . . سلَّمَ الإنهاءاتِ المختومة إليهِ ، فيفتشُها الملكُ ويطلعُ منها علىٰ أسرارِ المملكةِ ، ويحكمُ فيها بأحكامِ إليهِ ، فيفتشُها الملكُ ويطلعُ منها علىٰ أسرارِ المملكةِ ، ويحكمُ فيها بأحكامِ

410

مربع المنجيات الصبر والشكر مربع المنجيات الصبر والشكر مربع المنجيات

عجيبة لا يمكنُ استقصاؤُها في هاذا المقامِ ، وبحسَبِ ما يلوحُ لهُ مِنَ الأحكامِ والمصالحِ يحرِّكُ الجنودَ ، وهيَ الأعضاءُ ، مرَّةً في الطلبِ ، ومرَّةً في الطلبِ ، ومرَّةً في الهربِ ، ومرَّةً في إتمامِ التدبيراتِ التي تعنُّ لهُ .

فهاذه سياقة نعمة الله عليك في الإدراكات ، ولا تظنّنَ أنّا استوفيناها ؛ فإنّ الحواسّ الظاهرة هي بعض الإدراكات ، والبصر واحدٌ مِنْ جملة الحواسّ ، والعين آلة واحدة له ، وقد رُكبَتِ العين مِنْ عشر طبقات مختلفة ، بعضها رطوبات وبعضها أغشية ، وبعض الأغشية كأنّها نسج العنكبوت ، وبعضها كالمشيمة ، وبعض تلك الرطوبات كأنّه بياض العنكبوت ، وبعضها كأنّه الجمد ، ولكلّ واحدة من هاذه الطبقات العشر صفة وصورة ، وشكلٌ وهيئة ، وعرضٌ وتدويرٌ وتركيبٌ ، لو اختلّت طبقة واحدة مِنْ جملة العشر ، أوْ صفة واحدة مِنْ صفات كلّ طبقة . لاختلّ البصر ، وعجز عنه الأطباء والكحّالون كلّه من

فهاذا في حسِّ واحدٍ ، فقسْ بهِ حاسَّةَ السمعِ وسائرَ الحواسِّ ، بلْ لا يمكنُ أَنْ تُستوفي حِكَمُ اللهِ تعالىٰ وأنواعُ نِعَمِهِ في جسمِ البصرِ وطبقاتِهِ في مجلَّداتٍ كثيرةٍ ، معَ أَنَّ جملتهُ لا تزيدُ علىٰ جوزةٍ صغيرةٍ ، فكيفَ ظنَّكَ بجميع البدنِ وسائرِ أعضائِهِ وعجائبِهِ ؟!

فهنذهِ مرامزُ إلى نعم اللهِ تعالىٰ بخلْقِ الإدراكاتِ .

\* \* \*

ربع المنجيات مودود جوم محدد کتاب الصب

## الطّرف الله في أصناف النّعِب في خلق الإرا داست

اعلم : أنَّهُ لَوْ خُلِقَ لَكَ البصرُ حتَّىٰ تدركَ بهِ الغذاءَ مِنْ بعْدِ ولمْ يُخلَقُ لكَ ميلٌ في الطبع وشوقٌ إليهِ وشهوةٌ لهُ تستحثُّكَ على الحركةِ. . لكانَ البصرُ معطَّلاً ، فكم مِنْ مريضٍ يرى الطعامَ وهوَ أنفعُ الأشياءِ لهُ وقدْ سقطَتْ شهوتُهُ ، فلا يتناولُهُ ، فيبقى البصرُ والإدراكُ معطَّلاً في حقِّهِ .

فاضطررت إلى أنْ يكونَ لكَ ميلٌ إلى ما يوافقُكَ يُسمَّىٰ شهوة ، ونفرة مما يخالفُكَ تُسمَّىٰ شهوة ، فخلق الله عمّا يخالفُكَ تُسمَّىٰ كراهة ؛ لتطلب بالشهوة ، وتهرب بالكراهة ، فخلق الله تعالىٰ فيكَ شهوة الطعام ، وسلَّطَها عليكَ ، ووكلَها بكَ ؛ كالمتقاضي الذي يضطرُّكَ إلى التناولِ ، حتَّىٰ تتناولَ وتتغذَّىٰ ، فتبقىٰ بالغذاء ، وهاذا ممّا يشاركُكَ فيه الحيوانُ دونَ النباتِ .

ثمَّ هاذهِ الشهوةُ لوْ لمْ تسكنْ إذا أخذتَ مقدارَ الحاجةِ. أسرفتَ وأهلكتَ نفسَكَ ، فخلقَ اللهُ لكَ الكراهةَ عندَ الشبع ؛ لتتركَ الأكلَ بها ، لا كالزرعِ ، فإنَّهُ لا يزالُ يجتذبُ الماءَ إذا انصبَّ في أسافلِهِ حتَّىٰ يفسدَ ، فيحتاجُ إلىٰ آدميٌ يقدِّرُ غذاءَهُ بقدْرِ الحاجةِ ، فيسقيهِ مرَّةً ويقطعُ عنهُ الماءَ أخرىٰ .

وكما خُلقَتْ لكَ هـُــــ الشهوةُ حتَّىٰ تأكلَ فيبقىٰ بهِ بدنُكَ. . خلقَ لكَ شهوةَ الوقاع حتَّىٰ تجامعَ فيبقىٰ بهِ نسلُكَ .

عناب الصبر والشكر <u>حور حود موده من مهن مهن المن</u> ربع المن

ولوْ قصصنا عليكَ عجائبَ صنعِ اللهِ تعالىٰ في خلْقِ الرحمِ ، وخلْقِ دمِ الحيضِ ، وتأليفِ الجنينِ مِنَ المنيِّ ودمِ الحيضِ ، وكيفيَّةِ خلْقِ الأنثينِ والعروقِ السالكةِ إليها مِنَ الفقارِ الذي هوَ مستقرُّ النطفةِ ، وكيفيَّةِ انصبابِ ماءِ المرأةِ مِنَ الترائبِ بواسطةِ العروقِ ، وكيفيَّةِ انقسامِ مقعَّرِ الرحمِ إلىٰ قوالبَ تقعُ النطفةُ في بعضِها فتتشكَّلُ بشكلِ الذكورِ ، وتقعُ في بعضِها فتتشكَّلُ بشكلِ الإناثِ ، وكيفيَّةِ إدارتِها في أطوارِ خلقِها مضغةً وعلقةً ، ثمَّ عظماً ولحماً ودماً ، وكيفيَّةِ قسمةِ أجزائِها إلىٰ رأسٍ ورجْلِ وبطنٍ وظهرٍ ويدٍ وسائرِ الأعضاءِ . . لقضيتَ منْ أنواعِ نعم اللهِ تعالىٰ عليكَ في مبدأِ خلقِكَ كلَّ العجبِ فضلاً عمَّا تراهُ الآنَ ، ولكنَّا لسنا نريدُ أنْ نتعرَّضَ إلا لنعَمِ اللهِ تعالىٰ في الأكلِ وحدَهُ كي لا يطولَ الكلامُ .

فإذاً ؛ شهوةُ الطعامِ أحدُ ضروبِ الإراداتِ ، وذلكَ لا يكفيكَ ، فإنّهُ تأتيكَ المهلكاتُ مِنَ الجوانبِ ، فلوْ لمْ يُخلقْ فيكَ الغضبُ الذي بهِ تدفعُ كلَّ ما يضادُّكَ ولا يوافقُكَ . لبقيتَ عرضةً للآفاتِ ، ولأُخِذَ منكَ كلُّ ما حصَّلتهُ مِنَ الغذاءِ ، فإنَّ كلَّ واحدٍ يشتهي ما في يديكَ ، فتحتاجُ إلىٰ داعيةٍ في دفعِهِ ومقاتلتِهِ ، وهيَ داعيةُ الغضبِ الذي بهِ تدفعُ كلَّ ما يضادُّكَ ولا يوافقُكَ .

ثمَّ ها ذَا لا يكفيكَ ؛ إذِ الشهوةُ والغضبُ لا يدعوانِ إلا إلى ما يضرُّ وينفعُ في الحالِ ، وأمَّا في المآلِ.. فلا تكفي فيهِ هاذهِ الإرادةُ ، فخلقَ اللهُ تعالىٰ في الحالِ ، وأمَّا في المآلِ.. فلا تكفي فيهِ هاذهِ الإرادةُ ، فخلقَ اللهُ تعالىٰ لكَ إرادةً أخرىٰ مسخَّرةً تحتَ إشارةِ العقلِ المعرِّفِ للعواقبِ ؛ كما خلقَ لكَ إرادةً أخرىٰ مسخَّرةً تحتَ إشارةِ العقلِ المعرِّفِ للعواقبِ ؛ كما خلقَ

الشهوة والغضب مسخّرة تحت إدراكِ الحسّ المدرِكِ للحالةِ الحاضرةِ ، فتمّ بها انتفاعُكَ بالعقلِ ؛ إذْ كانَ مجرّدُ المعرفةِ بأنَّ هاذهِ الشهوة مثلاً تضرُّكَ لا يغنيكَ في الاحترازِ عنها ما لم يكنْ لكَ ميلٌ إلى العملِ بموجبِ المعرفةِ ، وهاذهِ الإرادةُ أفردتَ بها عنِ البهائمِ إكراماً لبني آدمَ ، كما أفردتَ بمعرفةِ العواقبِ ، وقدْ سمّينا هاذهِ الإرادة باعثاً دينياً ، وفصلناهُ في كتابِ الصبرِ تفصيلاً أوفي منْ هاذا .

\* \* \*

779

كتاب الصبر والشكر محمد محمد محمد ومحمد ومحمد المنجيات

## الطّرف لثّالث إفي نعِسَهُ منْدتعالى في خلق الفدرة وآلات الحركة

اعلمْ: أنَّ الحسَّ لا يفيدُ إلا الإدراكَ ، والإرادةُ لا معنىٰ لها إلا الميلُ إلى الطلبِ أو الهربِ ، وهذا لا كفاية فيهِ ما لمْ تكنْ فيكَ آلةُ الطلبِ والهربِ ، فكمْ مِنْ زَمِنِ مشتاقِ إلىٰ شيءِ بعيدِ عنهُ مدركِ لهُ ، ولكنَّهُ لا يمكنهُ أنْ يمشيَ إليهِ لفقدِ رجْلِهِ ، أوْ لفلجٍ وخَدَرِ فيهِما ، فلا بدَّ مِنْ آلاتٍ للحركةِ ، وقدرةٍ في تلكَ الآلاتِ على الحركةِ ؛ لتكونَ حركتُها مِنْ آلاتٍ للحركةِ ، وقدرةٍ في تلكَ الآلاتِ على الحركةِ ؛ لتكونَ حركتُها بمقتضى الشهوةِ طلباً ، وبمقتضى الكراهةِ هرباً ، فلذلكَ خلق اللهُ تعالىٰ لكَ بمقتضى الشهوةِ اللهُ اللهُ علما ولا تعرفُ أسرارَها ، فمنها ما هوَ للطلبِ والهربِ ؛ كالرجْلِ للإنسانِ ، والجناحِ للطيرِ ، والقوائمِ للدوابِّ ، ومنها ما هوَ للطبِ ما هوَ للدفعِ ؛ كالأسلحةِ للإنسانِ ، والقرونِ للحيواناتِ ، وفي هذا تختلفُ الحيواناتُ ، وفي هذا تختلفُ الحيواناتُ ، في عندا تختلفُ الحيواناتُ ، في عندا تختلفُ الحيواناتُ ، في عندا أله ألجناحُ ليطيرَ بسرعةٍ ، ومنها ما خُلِقَ لهُ أربعُ قوائمَ ، سرعةِ الحركةِ ، فخُلِقَ لهُ الجناحُ ليطيرَ بسرعةٍ ، ومنها ما خُلِقَ لهُ أربعُ قوائمَ ، ومنها ما له رجْلانِ ، ومنها ما يدبُّ ، وذكرُ ذلكَ يطولُ .

فلنذكرِ الأعضاءَ التي بها يتمُّ الأكلُ فقطْ ؛ ليقاسَ عليها غيرُها ، فنقولُ :

رؤيتُكَ الطعامَ مِنْ بعدٍ وحركتُكَ إليهِ لا تكفي ما لمْ تتمكَّنْ منْ أَنْ تأخذَهُ، فافتقرتَ إلىٰ آلةٍ باطشةٍ ، فأنعمَ اللهُ تعالىٰ عليكَ بخلْقِ اليدينِ ، وهما طويلتانِ ممتدَّتانِ إلى الأشياءِ ، ومشتملتانِ علىٰ مفاصلَ كثيرةٍ لتتحرَّكَ في الجهاتِ ،

ربع المنجيات

فتمتدُّ وتنثني إليكَ ، فلا تكونُ كخشبةٍ منصوبةٍ ، ثمَّ جعلَ رأسَ اليدِ عريضاً بخلْقِ الكفّ ، ثمَّ قسَّمَ رأسَ الكفّ بخمسةِ أقسامٍ هي الأصابعُ ، وجعلَها في صفَّينِ بحيثُ يكونُ الإبهامُ في جانبِ ويدورُ على الأربعةِ الباقيةِ ، ولوْ كانَتْ مجتمعةً أوْ متراكمةً . لمْ يحصلْ بها تمامُ غرضِكَ ، فوضعَها وضعاً إنْ بسطتَها . كانَتْ لكَ مجرفة ، وإنْ جمعتَها . كانَتْ لكَ آلةً مجرفة ، وإنْ جمعتَها . كانَتْ لكَ آلةً للضربِ ، وإنْ نشرتَها ثمَّ قبضتَها . كانَتْ لكَ آلةً في القبضِ ، ثمَّ خلق لها أظفاراً ، وأسندَ إليها رؤوسَ الأصابعِ حتَّىٰ لا تتفتَّتَ ، وحتَّىٰ تلتقطَ بها الأشياءَ الدقيقةَ التي لا تحويها الأصابعُ ، فتأخذَها برؤوس أظفاركَ .

ثمَّ هَبْ أَنَّكَ أَخذت الطعامَ باليدِ.. فمِنْ أينَ يكفيكَ هاذا ما لمْ يصلْ إلى المعدة وهي في الباطنِ ، فلا بدَّ وأنْ يكونَ مِنَ الظاهرِ دهليزٌ إليها ؛ حتَّل يدخلَ الطعامُ منهُ ، فجعلَ الفمَ منفذاً إلى المعدة مع ما فيهِ مِنَ الحِكمِ الكثيرة سوىٰ كونِهِ منفذاً للطعام إلى المعدة .

ثمَّ إِنْ وضعتَ الطعامَ في الفمِ وهو قطعةٌ واحدةٌ. . فلا يتيسَّرُ ابتلاعُهُ ، فتحتاجُ إلى طاحونةٍ تطحنُ بها الطعامَ ، فخلقَ لكَ اللحيينِ مِنْ عظمينِ ، وركَّبَ فيهِما الأسنانَ ، وطبَّقَ الأضراسَ مِنَ العليا على السفليٰ لتطحنَ بهِما الطعامَ طحناً .

ثمَّ الطعامُ تارةً يحتاجُ إلى الكسرِ ، وتارةً إلى القطعِ ، ثمَّ يحتاجُ إلىٰ طحنٍ بعدَ ذلكَ ، فقسَّمَ الأسنانَ إلىٰ عريضةِ طواحنَ كالأضراسِ ، وإلىٰ حادَّةٍ قواطعَ كالرَّباعِياتِ ، وإلىٰ ما يصلحُ للكسرِ كالأنيابِ .

ثمَّ جعلَ مفصِلَ اللحيينِ متخلخلاً بحيثُ يتقدَّمُ الفكُ الأسفلُ ويتأخَّرُ ؛ حتَّىٰ يدورَ على الفكِّ الأعلىٰ دورانَ الرحیٰ ، ولولا ذلك . . لما تيسَّرَ إلا ضربُ أحدِهِما على الآخرِ ؛ مثلَ تصفيقِ اليدينِ مثلاً ، وبذلكَ لا يتمُّ الطحنُ ، فجعلَ اللحيَ الأسفلَ متحرِّكاً حركة دوريَّة ، واللحيَ الأعلىٰ ثابتاً لا يتحرَّكَ ، فانظرْ إلىٰ عجيبِ صنعِ اللهِ تعالى ! فإنَّ كلَّ رحىً صنعَهُ الخلْقُ فيثبتُ منهُ الحجرُ الأسفلُ ويدورُ الأعلىٰ إلا هاذا الرحى الذي صنعَهُ اللهُ تعالىٰ ؛ إذْ يدورُ منهُ الأسفلُ على الأعلىٰ ، فسبحانهُ ما أعظمَ شانهُ وأعزَّ سلطانهُ وأتمَّ برهانهُ وأوسعَ امتنانهُ !

ثمَّ هبْ أنَّكَ وضعتَ الطعامَ في فضاءِ الفمِ.. فكيفَ يتحرَّكُ الطعامُ إلىٰ ما تحتَ الأسنانِ ؟ أوْ كيفَ تستجرُّهُ الأسنانُ إلىٰ نفسِها ؟ أوْ كيفَ يتصرَّفُ باليدِ في داخلِ الفمِ ؟ فانظرْ كيفَ أنعمَ اللهُ تعالىٰ عليكَ بخلْقِ اللسانِ ، فإنَّهُ يطوفُ في جوانبِ الفمِ ويردُّ الطعامَ مِنَ الوسطِ إلى الأسنان بحسبِ الحاجةِ كالمجرفةِ التي تردُّ الطعامَ إلى الرحیٰ ، هاذا معَ ما فيهِ مِنْ فائدةِ الذوْقِ ، وعجائبِ قوَّةِ النطقِ التي لسنا نطنبُ بذكرِها .

ثمَّ هَبْ أَنَّكَ قطعتَ الطعامَ وطحنتَهُ وهوَ يابسٌ. . فلا تقدرُ على الابتلاعِ الله بأنْ ينزلقَ إلى الحلقِ بنوعِ رطوبةٍ ، فانظرْ كيفَ خلقَ اللهُ تعالىٰ تحتَ اللسانِ عيناً يفيضُ اللعابُ منها وينصبُ بقدْرِ الحاجةِ ؛ حتَّىٰ ينعجنَ بهِ الطعامُ ، فانظرْ كيفَ سخَّرَها لهاذا الأمرِ ، فإنَّكَ ترى الطعامَ مِنْ بعدٍ ، فتثورُ

ربع المنجيات محمد محمد محمد على المنجيات محمد محمد محمد محمد محمد المنجيات المنجيات

المسكينةُ للخدمةِ (١) ، وينصبُ اللعابُ حتَّىٰ تتحلَّبَ أشداقُكَ والطعامُ بعدُ بعدُ عنكَ .

ثمَّ هاذا الطعامُ المطحونُ المنعجنُ مَنْ يوصلُهُ إلى المعدةِ وهوَ في الفمِ ولا تقدرُ على أنْ تدفعهُ باليدِ ، ولا في المعدةِ يدٌ حتَّىٰ تمتدَّ فتجذبَ الطعامَ ؟ فانظرْ كيفَ هيَّأَ اللهُ تعالى المريءَ والحَنْجَرةَ ، وجعلَ علىٰ رأسِها طبقاتٍ تنفتحُ لأخذِ الطعامِ ، ثمَّ تنطبقُ وتنضغطُ حتَّىٰ يتقلَّبَ الطعامُ بضغطِهِ ، فيهويَ إلى المعدةِ في دهليز المريءِ .

فإذا وردَ الطعامُ على المعدةِ وهوَ خبزٌ وفاكهةٌ مقطعةٌ.. فلا يصلحُ لأنْ يصيرَ لحماً وعظماً ودماً على هاذهِ الهيئةِ ، بل لا بدَّ وأنْ يُطبخَ طبخاً تامّاً حتىٰ تتشابَهُ أجزاؤُهُ ، فخلقَ اللهُ تعالى المعدة على هيئةِ قدْرٍ ، فيقعُ فيها الطعامُ ، فتحتوي عليهِ ، وتنغلقُ عليهِ الأبوابُ ، فلا يزالُ لابثاً فيها حتّىٰ يتمَّ الهضمُ والنضْجُ بالحرارةِ التي تحيطُ بالمعدةِ مِنَ الأعضاءِ الباطنةِ ؛ إذْ مِنْ جانبِها الأيمنِ الكبدُ ، ومِنَ الأيسرِ الطحالُ ، ومِنْ قدّامِ الثّرْبُ(٢) ، ومِنْ خلفي لحمُ الصلْبِ ، فتتعدّى الحرارةُ إليها مِنْ تسخينِ هاذهِ الأعضاءِ مِن الجوانبِ ، حتّىٰ ينطبخَ الطعامُ ويصيرَ مائعاً متشابهاً ، يصلحُ للنفوذِ في تجاويفِ العروقِ ، وعندَ ذلكَ يشبهُ ماءَ الشعيرِ في تشابهِ أجزائِهِ ورقّتِهِ ، وهوَ تجاويفِ العروقِ ، وعندَ ذلكَ يشبهُ ماءَ الشعيرِ في تشابهِ أجزائِهِ ورقّتِهِ ، وهوَ

<sup>(</sup>١) في نسخة الحافظ الزبيدي ( ١٠٨/٨ ) : ( فيثور الحنكان للخدمة ) .

<sup>(</sup>٢) الثرب: شحم رقيق يغشّي الكرش والأمعاء.

بعدُ لا يصلحُ للتغذيةِ ، فخلقَ اللهُ تعالىٰ بينَها وبينَ الكبدِ مجاريَ مِنَ العروقِ ، وجعلَ لها فوهاتٍ كثيرةً حتَّىٰ ينصبَّ الطعامُ فيها ، فينتهيَ إلى الكبدِ .

والكبدُ معجونٌ مِنْ طينةِ الدم حتَّىٰ كأنَّهُ دمٌ ، وفيهِ عروقٌ كثيرةٌ شعريَّةٌ " منتشرةٌ في أجزاءِ الكبدِ ، فينصبُ الطعامُ الرقيقُ النافذُ فيها ، وينتشرُ في أجزائِها ، حتَّىٰ تستوليَ عليهِ قوَّةُ الكبدِ ، فتصبغُهُ بلونِ الدم ، فيستقرُّ فيها ريثما يحصلُ لهُ نضجٌ آخرُ ، ويحصلُ لهُ هيئةُ الدم الصافي الصالح لغذاءِ الأعضاءِ ، إلا أنَّ حرارةَ الكبدِ هي التي تنضجُ هاذا الدمَ ، فيتولَّدُ مِنْ هاذا الدم فضلتانِ كما يتولَّدُ في جميع ما يُطبخُ : إحداهُما : شبيهةٌ بالدرديِّ والعكر(١) ، وهوَ الخلطَ السوداويُّ ، والأخرىٰ : شبيهةٌ بالرغوةِ ، وهيَ الصفراءُ ، ولوْ لمْ تُفُصلْ عنهُما هاتانِ الفضلتانِ.. فسدَ مزاجُ الأعضاءِ ، فخلقَ اللهُ تعالى المرارةَ والطحالَ ، وجعلَ لكلِّ واحدٍ منهُما عنقاً ممدوداً إلى الكبدِ داخلاً في تجويفِهِ ، فتجذبُ المرارةُ الفضلةَ الصفراويَّةَ ، ويجذبُ الطحالُ العكرَ السوداويُّ ، فيبقى الدمُ صافياً ليسَ فيهِ إلا زيادةُ رقَّةٍ ورطوبةٍ لما فيهِ مِنَ المائيَّةِ ، ولولاها. . لما انتشرَ في تلكَ العروقِ الشعريَّةِ ، ولا خرجَ منها متصاعداً إلى الأعضاءِ ، فخلقَ اللهُ تعالى الكليتين ، وأخرجَ مِنْ كُلِّ وَاحْدَةٍ مِنْهُمَا عَنْقًا طُويلًا إِلَى الْكَبْدِ ، وَمِنْ عَجَائِبٍ حَكْمَةِ اللهِ تَعَالَىٰ أنَّ عنقَهُما ليسَ داخلاً في تجويفِ الكبدِ ، بلْ متصلٌ بالعروقِ الطالعةِ مِنْ

<sup>(</sup>١) الدردي والعكر: ما يركد في أسفل كل مائع كالأشربة والأدهان.

حدبةِ الكبدِ ، حتَّىٰ يجذبَ مائيتَها بعدَ الطلوعِ مِنَ العروقِ الدقيقةِ التي في الكبدِ ، إذْ لوِ اجتُذبَ قبلَ ذلكَ . لغلظَ ولَمْ يخرجْ مِنَ العروقِ ، فإذا الفصلَتْ منهُ المائيَّةُ . . فقدْ صارَ الدمُ صافياً مِنَ الفضلاتِ الثلاثِ ، نقياً مِنْ كلِّ ما يفسدُ الغذاءَ .

ثمَّ إنَّ الله تعالى أطلع مِن الكبدِ عروقاً ، ثمَّ قسمَها بعدَ الطلوعِ أقساماً ، وشعبَ كلَّ قسمٍ بشعبٍ ، وانتشرَ ذلكَ في البدنِ كلِّهِ مِنَ الفَرْقِ إلى القدمِ ظاهراً وباطناً ، فيجري الدمُ الصافي فيها ، ويصلُ إلىٰ سائرِ الأعضاءِ ، حتَّىٰ تصيرَ العروقُ المنقسمةُ شعريَّةً كعروقِ الأوراقِ في الأشجارِ ، بحيثُ لا تدركُ بالأبصارِ ، فيصلُ منها الغذاءُ بالرشح إلىٰ سائرِ الأعضاءِ .

ولو حلَّت بالمرارةِ آفةٌ فلم تجذب الفضلة الصفراوية . فسدَ الدم ، وحصلَ منه الأمراض الصفراويّة ؛ كاليرقانِ والبثورِ والحمرةِ ، وإنْ حلَّت بالطحالِ آفةٌ فلم يجذبِ الخلطَ السوداويّ . حدثَتِ الأمراض السوداويّة ؛ كالبهقِ والجذامِ والماليخوليا وغيرِها(١) ، وإنْ لم تندفعِ المائيةُ نحوَ الكليٰ . حدث منه الاستسقاءُ وغيرُهُ(٢) .

ثمَّ انظرْ إلى حكمةِ الفاطرِ الحكيمِ كيفَ رتَّبَ منافعَ على هاذهِ الفضلاتِ الثلاثِ الخسيسةِ :

<sup>(</sup>١) الماليخوليا: مرض يثوّر الوساوس والظنون والخوف.

<sup>(</sup>٢) الاستسقاء: مرض احتباس السوائل في الجسم.

أمَّا المرارةُ.. فإنَّها تجذبُ بأحدِ عنقيها وتقذفُ بعنقٍ آخرَ إلى الأمعاءِ ؟ ليحصلَ بهِ في ثفلِ الطعامِ رطوبةٌ مزلقةٌ ، ويحدثَ في الأمعاءِ لذعٌ يحرِّكُها للدفع ، فتنضغطَ حتَّىٰ يندفعَ الثفلُ وينزلقَ ، وتكونُ صفرتُهُ لذلكَ .

وأمَّا الطحالُ.. فإنَّهُ يحيلُ تلكَ الفضلةَ إحالةً يحصلُ بها فيهِ حموضةٌ وقبضٌ ، ثمَّ يرسلُ منها في كلِّ يومٍ شيئاً إلىٰ فمِ المعدةِ ، فيحرِّكُ الشهوة بحموضتِهِ ، وينبهها ويثيرُها ، ويخرجُ الباقيَ معَ الثفلِ .

وأمَّا الكليةُ.. فإنَّها تغتذي بما في تلكَ المائيَّةِ مِنْ دمٍ ، وترسلُ الباقيَ إلى المثانةِ .

ولنقتصر على هذا القدر مِنْ بيانِ نعم اللهِ تعالى في الأسبابِ التي أُعدَّتُ للأكلِ ، ولو ذكرنا كيفيَّة احتياجِ الكبدِ إلى القلبِ والدماغِ ، واحتياجِ كلِّ واحدِ مِنْ هذهِ الأعضاءِ الرئيسةِ إلى صاحبِهِ ، وكيفيَّة انشعابِ العروقِ الضواربِ مِنَ القلبِ إلى سائرِ البدنِ التي بواسطتِها تصلُ الروحُ (١) ، وكيفيَّة انشعابِ الأعصابِ مِنَ الدماغِ إلى سائرِ البدنِ وبواسطتِها يصلُ الحسُّ ، وكيفيَّة انشعابِ العروقِ السواكنِ مِنَ الكبدِ إلىٰ سائرِ البدنِ وبواسطتِها يصلُ العسُّ الغذاءُ ، ثمَّ كيفيَّة تركيبِ الأعضاءِ ، وعددَ عظامِها وعضلاتِها وعروقِها ، وأوتارِها ورباطاتِها ، وغضاريفِها ورطوباتِها . لطالَ الكلامُ ، وكلُّ ذلك محتاجٌ إليهِ للأكلِ ولأمورِ أُخرَ سواهُ .

<sup>(</sup>١) والمراد بالروح هنا: البخار اللطيف الذي محلَّه القلب ، كما سيبينه المصنف قريباً .

لهلکت یا مسکین .

بلُ في الآدميِّ آلافٌ مِنَ العضلاتِ والعروقِ والأعصابِ ، مختلفةٌ بالصغرِ والكبرِ ، والدقَّةِ والغلظِ ، وكثرةِ الانقسامِ وقلَّتِهِ ، ولا شيءَ منها إلا وفيهِ حكمةٌ أو اثنتانِ أوْ ثلاثٌ أوْ أربعٌ إلىٰ عشرٍ وزيادةٍ ، وكلُّ ذلكَ نعَمٌ مِنَ اللهِ تعالىٰ عليكَ ، لوْ سكنَ مِنْ جملتِها عرقٌ متحرِّكٌ ، أوْ تحرَّكَ عرقٌ ساكنٌ . .

فانظرْ إلىٰ نعمةِ اللهِ تعالىٰ عليكَ أوَّلاً ؛ لتقوىٰ بعدَها على الشكرِ ، فإنَّكَ لا تعرفُ مِنْ نعمةِ اللهِ تعالىٰ إلا الأكلَ وهوَ أخسُها ، ثمَّ لا تعرفُ منها إلا أنَّكَ تجوعُ فتأكلُ ، ويتعبُ فينامُ ، ويشتهي تجوعُ فتأكلُ ، ويتعبُ فينامُ ، ويشتهي فيجامعُ ، ويستريحُ فيُشْمَصُ ويُرمَحُ (١) ، فإذا لمْ تعرف أنتَ مِنْ نفسِكَ إلا ما يعرفُهُ الحمارُ . فكيفَ تقومُ بشكرِ نعَم اللهِ عليكَ ؟!

وهـٰذا الذي رمزنا إليهِ على الإيجازِ قطرةٌ مِنْ بحرٍ واحدٍ مِنْ بحارِ نعمِ اللهِ عزَّ وجلَّ فقطْ ، فقسْ على الإجمالِ ما أهملناهُ مِنْ جملةِ ما عرفناهُ حذراً مِنَ التطويل .

وجملةُ ما عرفناهُ وعرفَهُ الخلقُ كلُّهُمْ بالإضافةِ إلىٰ ما لمْ يعرفوهُ مِنْ نعمِ اللهِ تعالىٰ أقلُّ مِنْ هاذا. . أدركَ نعمِ اللهِ تعالىٰ أقلُّ مِنْ هاذا. . أدركَ شمَّةً مِنْ معاني قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَعَ ثُوا نِعْمَتَ ٱللّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ .

ثمَّ انظرْ كيفَ ربطَ اللهُ تعالىٰ قوامَ هاذهِ الأعضاءِ وقوامَ منافعِها وإدراكاتِها

<sup>(</sup>١) الشمص : ضرب الدابة وطردها لاستنهاضها، والرَّمْح مثله، أو هو وصف للدابة إن رفست.

وقوّاها ببخار لطيف يتصاعدُ مِنَ الأخلاطِ الأربعةِ ، ومستقرّهُ القلبُ ، ويسري في جميع البدنِ بواسطةِ العروقِ الضواربِ ، فلا ينتهي إلى جزءِ مِنْ أجزاءِ البدنِ إلا ويحدثُ عندَ وصولِهِ في تلكَ الأجزاءِ ما يحتاجُ إليهِ مِنْ قوّةِ حسّ وإدراكِ ، وقوّةِ حركةٍ وغيرِها ؛ كالسراجِ الذي يُدارُ في أطرافِ البيتِ ، فلا يصلُ إلى جزءِ إلا ويحصلُ بسببِ وصولِهِ ضوءٌ على أجزاءِ البيتِ مِنْ خلْقِ اللهِ تعالىٰ واختراعِهِ ، ولكنّهُ جعلَ السراجَ سبباً لهُ بحكمتِهِ .

وهاذا البخارُ اللطيفُ هوَ الذي تسمّيهِ الأطباءُ الروحَ ، ومحلُّهُ القلبُ ، ومثالُهُ جرمُ نارِ السراجِ ، والقلبُ لهُ كالمَسْرَجةِ (١) ، والدمُ الأسودُ الذي في باطنِ القلبِ لهُ كالفتيلةِ ، والغذاءُ لهُ كالزيتِ ، والحياةُ الظاهرةُ في سائرِ أعضاءِ البدنِ بسببهِ كالضوءِ للسراجِ في جملةِ البيتِ ، وكما أنَّ السراجَ إذا انقطعَ زيتُهُ انطفاً . . فسراجُ الروحِ أيضاً ينطفىءُ مهما انقطعَ غذاؤُهُ .

وكما أنَّ الفتيلة قدْ تحترقُ وتصيرُ رماداً ، بحيثُ لا تقبلُ الزيت ، فينطفىءُ السراجُ مع كثرةِ الزيتِ . فكذلكَ الدمُ الذي تشبَّثَ بهِ هاذا البخارُ في القلبِ قدْ يحترقُ بفرْطِ حرارةِ القلبِ ، فينطفىءُ مع وجودِ الغذاءِ ، فإنَّهُ لا يقبلُ الغذاءَ الذي يبقىٰ بهِ الروحُ كما لا يقبلُ الرمادُ الزيتَ قبولاً تتشبَّثُ النارُ بهِ .

وكما أنَّ السراجَ تارةً ينطفيءُ بسببٍ مِنْ داخلٍ كما ذكرناهُ ، وتارةً بسببٍ

<sup>(</sup>١) المسرجة : التي فيها الفتيلة والزيت .

مِنْ خارجٍ كريحٍ عاصفٍ. . فكذلكَ الروحُ تارةً تنطفىء بسببٍ مِنْ داخلٍ ، وتارة بسببٍ مِنْ خارجٍ وهوَ القتلُ ، وكما أنَّ انطفاء السراجِ بفناءِ الزيتِ ، أوْ بفسادِ الفتيلةِ ، أوْ بريحٍ عاصفٍ ، أوْ بإطفاءِ إنسانِ لا يكونُ إلا بأسبابٍ مقدَّرةٍ في علم اللهِ تعالىٰ مرتبةٍ ، ويكونُ كلُّ ذلكَ بقدَرٍ . فكذلكَ انطفاءُ الروحِ ، وكما أنَّ انطفاءَ السراجِ هوَ منتهیٰ وقتِ وجودِهِ ، فيكونُ ذلكَ أجلَهُ الذي أُجِّلَ لهُ في أمِّ الكتابِ . فكذلكَ انطفاءُ الروح .

وكما أنَّ السراجَ إذا انطفاً أظلمَ البيتُ كلُّهُ. . فالروحُ إذا انطفاً أظلمَ البدنُ كلُّهُ ، وفارقَتْهُ أنوارُهُ التي كانَ يستفيدُها مِنَ الروحِ ، وهيَ أنوارُ الإحساساتِ والقُدَر والإراداتِ وسائرِ ما يجمعُها معنىٰ لفظِ الحياةِ .

فهاذا أيضاً رمزٌ وجيزٌ إلى عالم آخرَ مِنْ عوالم نعم اللهِ تعالى وعجائبِ صنعِهِ وحكمتِهِ ؛ ليعلمَ أنَّهُ لوْ كانَ البحرُ مداداً لكلماتِ ربِّي. . لنفدَ البحرُ قبلَ أنْ تنفدَ كلماتُ ربِّي ، فتَعْساً لمَنْ كفرَ باللهِ تَعْساً ، وسُحْقاً لمَنْ كفرَ نعمتَهُ سُحقاً .

**\*\*\* \*\*\* \*\*\*** 

فإنْ قلتَ : فقدْ وصفتَ الروحَ ومثَّلتَهُ ، ورسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ سُئِلَ عنِ الروحِ فلمْ يزدْ علىٰ أنْ قالَ : ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَقِي ﴾ ، فلِمَ لمْ يصفْهُ لهُمْ علىٰ هاذا الوجهِ ؟(١).

<sup>(</sup>۱) أي : علىٰ أنه بخار لطيف محلّه القلب ، وحديث السؤال عن الروح رواه البخاري (۲۷۹۱ ) ، ومسلم (۲۷۹۶ ) .

فاعلم : أنَّ هاذه غفلةٌ عن الاشتراكِ الواقع في لفظ الروح ، فإنَّ الروح يُطلقُ لمعانِ كثيرة لا نطولُ بذكرِها ، ونحنُ إنَّما وصفنا مِنْ جملتِها جسماً لطيفاً تسمِّيهِ الأطباءُ روحاً ، وقدْ عرفوا صفتهُ ووجوده ، وكيفيَّة سريانِهِ في الأعضاءِ ، وكيفيَّة حصولِ الإحساسِ والقوىٰ في الأعضاءِ بهِ ، حتَّىٰ إذا خدر بعضُ الأعضاءِ . علموا أنَّ ذلكَ لوقوع سدَّة في مجرىٰ هاذا الروح ، فلا يعالجونَ موضع الخدر ، بل منابت الأعصابِ ومواقع السدة فيها ، ويعالجونَ ملف يفتحُ السدة ، فإنَّ هاذا الجسم بلطفه ينفذُ في شباكِ العصب ، وبواسطتِه يتأدَّىٰ مِنَ القلبِ إلىٰ سائرِ الأعضاءِ ، وما ترتقي إليهِ معرفةُ الأطباءِ فأمرُهُ سهلٌ نازلٌ .

وأمَّا الروحُ التي هي الأصلُ ، وهي التي إذا فسدَتْ فسدَ لها سائرُ البدنِ . فذلكَ سرٌّ مِنْ أسرارِ اللهِ لمْ نصفْهُ ، ولا رخصةَ في وصفِه إلا بأنْ يُقالَ : هوَ أمرٌ ربَّانيٌ كما قالَ تعالىٰ : ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ ﴾ ، والأمورُ الربّانيّةُ لا تحتملُ العقولُ وصفَها ، بل تتحيّرُ فيها عقولُ أكثرِ الخلقِ ، وأمَّا الأوهامُ والخيالاتُ . . فقاصرةٌ عنها بالضرورةِ قصورَ البصرِ عنْ إدراكِ الأصواتِ ، وتتزلزلُ في ذكرِ مبادي وصفِها معاقدُ العقولِ المقيدةِ بالجوهرِ والعرضِ ، المحبوسةِ في مضيقِها ، فلا يُدركُ بالعقلِ شيءٌ مِنْ وصفِه ، بلْ بنورٍ آخرَ أعلىٰ وأشرفَ مِنَ العقلِ ، يشرقُ ذلكَ النورُ في عالمِ النبوّةِ والولايةِ ، نسبتُهُ إلى العقلِ نسبةُ العقلِ نسبةُ العقلِ نسبةُ العقلِ الى الوهم والخيالِ .

وقدْ خلقَ اللهُ تعالى الخلْقَ أطواراً ، فكما يدركُ الصبيُّ المحسوساتِ

02 02 0

ولا يدركُ المعقولاتِ ؛ لأنَّ ذلكَ طورٌ لمْ يبلغهُ بعدُ.. فكذلكَ يدركُ البالغُ المعقولاتِ ولا يدركُ ما وراءَها ؛ لأنَّ ذلكَ طورٌ لمْ يبلغهُ بعدُ ، وإنَّهُ لمقامٌ شريفٌ ، ومشربٌ عذبٌ ، ورتبةٌ عاليةٌ ، فيها يُلحظُ جنابُ الحقِّ بنورِ الإيمانِ واليقينِ ، وذلكَ المشربُ أعزُّ مِنْ أنْ يكونَ شريعةً لكلِّ واردٍ ، بلُ لا يطلعُ عليهِ إلا واحدٌ بعدَ واحدٍ ، ولجنابِ الحقِّ صدرٌ ، وفي مقدمةِ الصدرِ مجالٌ وميدانٌ رحبٌ ، وعلىٰ أوَّلِ الميدانِ عتبةٌ هي مستقرُّ ذلكَ الأمرِ الربَّانيِّ ، فمَنْ لمْ يكنْ لهُ علىٰ هاذهِ العتبةِ جوازٌ ، ولا لحافظِ العتبةِ مشاهدةٌ . استحالَ أنْ يصلَ إلى الميدانِ ، فكيفَ بالانتهاءِ إلىٰ ما وراءَهُ مِنَ المشاهداتِ العاليةِ ؟!

ولذلك قيل : ( مَنْ لمْ يعرفْ نفسهُ . . لمْ يعرفْ ربّهُ )(١) ، وأنّى يُصادفُ هاذا في خزانةِ الأطباءِ ؟! ومِنْ أينَ للطبيبِ أَنْ يلاحظَهُ ؟ بلِ المعنى المسمّىٰ روحاً عندَ الطبيبِ بالإضافةِ إلى هاذا الأمرِ الربّانيِّ كالكرةِ التي يحرّكُها صولجانُ الملكِ بالإضافةِ إلى الملكِ ، فمَنْ عرفَ الروحَ الطبّيَّ فظنَّ أنّهُ أدركَ الأمرَ الربّانيُّ . . كانَ كمَنْ رأى الكرةَ التي يحرّكُها صولجانُ الملكِ فظنَّ أنهُ رأى الملكِ ، وهاذا الخطأُ أفحشُ منهُ أنهُ رأى الملكِ في أنَّ خطأَهُ فاحشٌ ، وهاذا الخطأُ أفحشُ منهُ جداً .

ولمَّا كانتِ العقولُ التي بها يحصلُ التكليفُ وبها تُدركُ مصالحُ الدنيا

<sup>(</sup>۱) أورده ابن عطية في « المحرر الوجيز » ( ٢٩١/٥ ) عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه .

عقولاً قاصرةً عنْ ملاحظةِ كنْهِ هاذا الأمرِ. لمْ يأذنِ اللهُ تعالىٰ لرسولِهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ أنْ يتحدّث عنه ، بلْ أمرَهُ أنْ يكلّمَ الناسَ علىٰ قدْرِ عقولِهِمْ ، ولمْ يذكرِ اللهُ تعالىٰ في كتابِهِ مِنْ حقيقةِ هاذا الأمرِ شيئاً ، لكنْ ذكرَ نسبتَهُ وفعلَهُ ، ولمْ يذكرْ ذاتهُ ؛ أمّا نسبتُهُ . ففي قولِهِ تعالىٰ : ﴿ مِنْ أَمْرِ نَسبتَهُ وَفعلَهُ ، وأمّا فعلُهُ . فقدْ ذُكِرَ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿ يَا يَتُهُ النّفَسُ الْمُطْمَيِنَةُ ﴿ اللّهَ الدَّخِينَ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَنْ فَادْخُلِي فِي عِبْدِي ﴿ وَأَدْخُلِي جَنّىٰ ﴾ .

ولنرجع الآنَ إلى الغرضِ ، فإنَّ المقصودَ ذكْرُ نعمِ اللهِ تعالىٰ في الأكلِ ، فقدْ ذكرنا بعضَ نعم اللهِ تعالىٰ في آلاتِ الأكلِ .

الطّرف الرّابع ، في نعِبَ ما منْد تعالى في الأصول تتي منها تحصل الأطعمهٔ وتصير صالحبُ لأن بصلحها الآدميّ بعد ذلك بصنعنه

اعلم : أنَّ الأطعمة كثيرة ، ولله تعالى في خلقِها عجائب كثيرة الاتُحصى ، وأسباب متوالية لا تتناهى ، وذكر ذلك في كلِّ طعام ممَّا يطول ، فإنَّ الأطعمة إمَّا أدوية ، وإمَّا فواكه ، وإمَّا أغذية ، فلنأخذِ الأغذية ؛ فإنَّها الأصل ، ولنأخذ مِنْ جملتِها حبَّة مِنَ البُرِّ ، ولندع سائر الأغذية ، فنقول :

إذا وجدت حبَّةً أوْ حبَّاتٍ، فلوْ أكلتها. فنيَتْ وبقيتَ جائعاً، فما أحوجَكَ إلىٰ أنْ تنموَ الحبَّةُ في نفسِها ، وتزيدَ وتتضاعفَ حتَّىٰ تفي بتمامِ حاجتِكَ ، فخلقَ اللهُ تعالىٰ في حبَّةِ الحنطةِ مِنَ القوىٰ ما تغتذي به كما خلقَ فيكَ ؛ فإنَّ النباتَ إنَّما يفارقُكَ في الحسِّ والحركةِ ، ولا يخالفُكَ في الاغتذاءِ ؛ لأنَّهُ يغتذي بالماءِ ويجتذبُ إلىٰ باطنِهِ بواسطةِ العروقِ كما تغتذي أنتَ وتجتذبُ ، ولسنا نطنبُ في ذكرِ آلاتِ النباتِ في اجتذابِ الغذاءِ إلىٰ نفسِهِ ، ولكنْ نشيرُ إلىٰ غذائِهِ فنقولُ :

كما أنَّ الخشبَ والترابَ لا يغذِّيكَ ، بلْ تحتاجُ إلى طعامِ مخصوصِ . . فكذلكَ الحبَّةُ لا تغتذي بكلِّ شيءٍ ، بلْ تحتاجُ إلىٰ شيءٍ مخصوصِ ؛ بدليلِ أنَّكَ لوْ تركتَها في البيتِ . . لمْ تزدْ ؛ لأنَّهُ ليسَ يحيطُ بها إلا الهواءُ ، ومجرَّدُ

ثمَّ لا يكفي الماءُ والترابُ ؛ إذْ لوْ تُركَتْ في أرضِ نديَّةٍ صلبةٍ متراكمةٍ . لمْ تنبتْ ؛ لفقدِ الهواءِ ، فيحتاجُ إلىٰ تركِها في أرضٍ رَخوةٍ متخلخلةٍ ، يتغلغلُ الهواءُ إليها .

ثمَّ الهواءُ لا يتحرَّكُ إليها بنفسِهِ ، فيحتاجُ إلىٰ ريحٍ تحرِّكُ الهواءَ وتضربُهُ بقهْرٍ وعنفٍ على الأرضِ حتَّىٰ ينفذَ فيها ، وإليهِ الإشارةُ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَأَرْسَلُنَا ٱلرِّينَحَ لَوَقِحَ ﴾ وإنَّما إلقاحُها في إيقاعِ الازدواجِ بينَ الهواءِ والماءِ والأرض .

ثمَّ كلُّ ذلكَ لا يغنيكَ لوْ كانَ في بردٍ مفرطٍ وشتاءِ شاتٍ ، فتحتاجُ إلىٰ حرارةِ الربيع والصيفِ .

فقد بانَ احتياجُ غذائِهِ إلى هذهِ الأربعةِ ، فانظرْ إلى ماذا يحتاجُ كلُّ واحدٍ ؛ إذْ يحتاجُ الماءُ لينساقَ إلى أرضِ الزراعةِ مِنَ البحارِ والعيونِ والأنهارِ والسواقي ، فانظرْ كيفَ خلقَ اللهُ البحارَ ، وفجَّرَ العيونَ ، وأجرىٰ منها الأنهارَ .

ثمَّ الأرضُ ربَّما تكونُ مرتفعةً والمياهُ لا ترتفعُ إليها ، فانظرْ كيفَ خلقَ

الغيومَ وكيفَ سلَّطَ الرياحَ عليها لتسوقَها بإذنِهِ إلىٰ أقطارِ الأرضِ ، وهيَ سُحُبٌ ثِقالٌ حواملُ بالماءِ ، ثمَّ انظرْ كيفَ يرسلُهُ مدراراً على الأراضي في وقتِ الربيع والخريفِ علىٰ حسبِ الحاجةِ .

وانظرْ كَيفَ خلقَ الجبالَ حافظةً للمياهِ ، تتفجَّرُ منها العيونُ تدريجاً ، فلوْ خرجَتْ دفعةً . . لغرقتِ البلادُ ، وهلكَ الزرعُ والمواشي ، ونعمُ اللهِ تعالىٰ في الجبالِ والسحابِ والبحارِ والأمطارِ لا يمكنُ إحصاؤُها .

وأمَّا الحرارةُ.. فإنَّها لا تحصلُ بينَ الماءِ والأرضِ ، وكلاهما باردانِ ، فانظرْ كيفَ سخَّرَ الشمسَ ، وكيفَ خلقَها مع بعدِها عنِ الأرضِ مسخّنة للأرضِ في وقتٍ دونَ وقتٍ ؛ ليحصلَ البردُ عندَ الحاجةِ إلى البردِ ، والحرُّ عندَ الحاجةِ إلى البردِ ، والحرُّ عندَ الحاجةِ إلى الحرِّ ، فهاذهِ إحدى حكم الشمسِ ، والحكمُ فيها أكثرُ مِنْ أنْ تُحصىٰ .

ثمَّ النباتُ إذا ارتفعَ عنِ الأرضِ. كانَ في الفواكهِ انعقادٌ وصلابةٌ ، فتفتقرُ إلىٰ رطوبةٍ تنضجُها ، فانظرْ كيفَ خلقَ القمرَ وجعلَ مِنْ خاصِّيتِهِ الترطيبَ ، كما جعلَ مِنْ خاصِّيةِ الشمس التسخينَ ، فهوَ ينضجُ الفواكة ويصبُغُها بتقديرِ الفاطرِ الحكيمِ ، ولذلكَ لوْ كانَتِ الأشجارُ في ظلِّ يمنعُ شروقَ الشمسِ والقمرِ وسائرِ الكواكبِ عليها. . لكانَتْ فاسدةً ناقصةً ، حتَّىٰ إنَّ الشجرةَ الصغيرةَ تفسدُ إذا أظلَّتُها شجرةٌ كبيرةٌ ، وتعرفُ ترطيبَ القمرِ بأنْ تكشفَ رأسكَ لهُ بالليلِ ، فتغلبَ علىٰ رأسِكَ الرطوبةُ التي يُعبَّرُ عنها بالزكام ، فكما يرطّبُ رأسكَ يرطّبُ الفواكة أيضاً .

ربع الم الشكر المعادلة المعاد

ولا نطوِّلُ فيما لا مطمعَ في استقصائِهِ ، بلْ نقولُ :

كلُّ كوكبٍ في السماءِ فقدْ سُخِّرَ لنوعِ فائدة كما سُخِّرَتِ الشمسُ للتسخينِ والقمرُ للترطيبِ، فلا يخلو واحدٌ منها عنْ حكم كثيرة لا تفي قوَّةُ البشرِ بإحصائِها، ولوْ لمْ يكنْ كذلكَ. لكانَ خلقُها عبثاً وباطلاً، ولمْ يصحَّ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَمَا خَلَقْتَ هَلَا بَطِلاً ﴾ ، وقولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَمَا خَلَقْتَ هَلَا بَطِلاً ﴾ ، وقولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ تعالىٰ نَيْنَهُمَا لَعِينَ ﴾ ، وكما أنّهُ ليسَ في أعضاءِ بدنِكَ عضوٌ إلا لفائدة ، والعالمُ كلّهُ كشخصِ لفائدة . فليسَ في أعضاءِ بدنِ العالمِ عضوٌ إلا لفائدة ، والعالمُ كلّهُ كشخصِ واحدٍ ، وآحادُ أجسامِهِ كالأعضاءِ لهُ ، وهيَ متعاونةٌ تعاونَ أعضاءِ بدنِكَ في جملةِ بدنِكَ ، وشرحُ ذلكَ يطولُ .

ولا ينبغي أنْ تظنَّ أنَّ الإيمانَ بأنَّ النجومَ والشمسَ والقمرَ مسخراتُ بأمرِ اللهِ تعالىٰ في أمورِ جُعلَتْ أسباباً لها بحكم الحكمةِ . . مخالف للشرع ؛ لما وردَ فيهِ مِنَ النهي عنْ تصديقِ المنجِّمينَ وعنْ علمِ النجومِ (١) ، بلِ المنهيُّ عنهُ في النجوم أمرانِ :

أحدُهُما: أَنْ تصدِّقَ بِأَنَّها فاعلةٌ لآثارِها مستقلَّةٌ بها، وأنَّها ليسَتْ مسخَّرةً تحتَ تدبيرِ مدبِّرِ خلقَهَا وقهرَها، وهاذا كفرٌ.

<sup>(</sup>۱) فقد روى أبو داوود ( ۳۹۰۵) ، وابن ماجه ( ۳۷۲۱) عن ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً : « من اقتبس علماً من النجوم . . اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد » ، وروى أحمد في « المسند » ( ۷۸/۱) ، والخرائطي في « مساوىء الأخلاق » ( ۷۷۲) مرفوعاً : « يا علي ؛ لا تجالس أصحاب النجوم » .

والثاني : تصديقُ المنجِّمينَ في تفصيل ما يخبرونَ عنهُ مِنَ الآثار التي لا يشتركُ كَانَّةُ الخلقِ في درْكِها ؛ لأنَّهُمْ يقولونَ ذلكَ عنْ جهلِ ، فإنَّ علمَ أحكام النجوم كانَ معجزةً لبعضِ الأنبياءِ(١) ، ثمَّ اندرسَ ذلكَ العلمُ ، فلمْ يبقَ منهُ إلا ما هوَ مختلطٌ لا يتميَّزُ فيهِ الصوابُ عن الخطأِ ، فاعتقادُ كونِ الكواكب أسباباً لآثار تحصلُ بخلْقِ اللهِ تعالىٰ في الأرضِ وفي النباتِ وفي الحيوانِ. . ليسَ قادحاً في الدينِ ، بلْ هوَ حقٌّ ، ولكنْ دعوى العلم بتلكَ الآثارِ على التفصيلِ مع الجهلِ قادحٌ في الدين ، ولذلكَ إذا كانَ معَكَ ثوبٌ غسلتَهُ وتريدُ تجفيفَهُ ، فقالَ لكَ غيرُكَ : ( أخرج الثوبَ وابسطْهُ ؛ فإنَّ الشمسَ قدْ طلعَتْ وحميَ الهواءُ ). . لا يلزمُكَ تكذيبُهُ ، ولا يلزمُكَ الإنكارُ عليهِ بحوالتِهِ حَمْيَ الهواءِ على طلوع الشمسِ ، وإذا سألتَ عنْ تغيُّرِ وجهِ الإنسانِ بذلكَ ، فقالَ : ( قرعَتْني الشمسُ في الطريقِ فاسودً وجهي ). . لمْ يلزمْكَ تكذيبُهُ بذلكَ ، وقسْ بهاذا سائرَ الآثارِ .

إلا أنَّ الآثارَ بعضُها معلومٌ وبعضُها مجهولٌ ، فالمجهولُ لا يجوزُ دعوى العلم فيهِ ، والمعلومُ بعضُهُ معلومٌ للناس كافَّةً ؛ كحصولِ الضياءِ والحرارةِ بطلوع الشمسِ ، وبعضُهُ لبعضِ الناسِ ؛ كحصولِ الزكام بشروقِ القمرِ .

فإذاً ؛ الكواكبُ ما خُلقَتْ عبثاً ، بلْ فيها حكَمٌ كثيرةٌ لا تُحصىٰ ، ولهـٰذا

<sup>(</sup>۱) قيل : هو إدريس ، وقيل : هو دانيال . « إتحاف » ( ١١٨/٩ ) ، وفي ( أ ) : ( لأنهم لا يقولون ذلك عن جهل ؛ فإن علم أحكام. . . ) ، ولا يبعد .

نظرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إلى السماءِ وقرأَ قولَهُ تعالىٰ : ﴿ رَبَّنَامَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبَّحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّادِ ﴾ ثمَّ قالَ : « ويلُّ لمَنْ قرأَ هاذهِ الآيةَ ثمَّ مسحَ بها سَبَلَتَهُ ﴾ (١) ، ومعناهُ : أنْ يقرأَ ويتركَ التأمُّلَ ، ويقتصرَ مِنْ فهمِ ملكوتِ السماواتِ علىٰ أنْ يعرفَ لونَ السماءِ وضوءَ الكواكبِ ، وذلكَ ممَّا تعرفُهُ البهائمُ أيضاً ، فمَنْ قنعَ منهُ بمعرفةِ ذلكَ . فهوَ الذي مسحَ بها سبلتهُ .

فللَّه تعالىٰ في ملكوتِ السماواتِ والآفاقِ والأنفسِ والحيواناتِ والنباتِ عجائبُ يطلبُ معرفتها المحبُّونَ للهِ تعالىٰ ، فإنَّ مَنْ أحبَّ عالماً . فلا يزالُ مشغوفاً بطلبِ تصانيفِه ؛ ليزدادَ بمزيدِ الوقوفِ علىٰ عجائبِ علمهِ حبّاً لهُ ، فكذلك الأمرُ في عجائبِ صنع اللهِ تعالىٰ ، فإنَّ العالمَ كلَّهُ مِنْ تصنيفِهِ ، بلْ تصنيفُ المصنفينَ مِنْ تصنيفِهِ الذي صنفَهُ بواسطةِ قلوبِ عبادِهِ ، فإنْ تعجّبتَ مِنْ المصنفُ المصنفينَ . فلا تتعجّبُ مِنَ المصنف ، بلْ مِنَ الذي سخَرَ المصنف لتصنيفِهِ بما أنعمَ عليهِ مِنْ هدايتِهِ وتسديدِهِ وتعريفِهِ ، كما إذا رأيتَ لُعبَ المشعوذِ ترقصُ وتتحرَّكُ حركاتٍ موزونة متناسبةً . فلا تتعجَّبْ مِنَ اللعبِ ؛ فإنَّها خِرَقٌ محرَّكةٌ لا متحرًّكةٌ ، ولكنْ تعجَّبْ مِنْ حذْقِ المشعوذِ المحرِّكِ لها بروابطَ دقيقةٍ خفيّةٍ عن الأبصار .

فإذاً ؛ المقصودُ أنَّ غذاءَ النباتِ لا يتمُّ إلا بالماءِ والهواءِ والشمسِ والقمرِ

<sup>(</sup>۱) كذا لفظه في «القوت» ( ٢٥٤/١)، وروى ابن حبان في «صحيحه» ( ٦٢٠) نحوه، والسَّبَلَة: الشارب، أو الدائرة في وسط الشفة العليا، أو ما على الذقن إلىٰ طرف اللحية.

ربع المنجيات محمد محمد محمد على الصبر والشكر محمد المنجيات محمد محمد محمد محمد المنجيات المنج

والكواكبِ ، ولا يتمُّ ذلكَ إلا بالأفلاكِ التي هيَ مركوزةٌ فيها ، ولا تتمُّ الأفلاكُ إلا بحركاتِها ، ولا تتمُّ حركاتُها إلا بملائكةِ سماويَّةِ يحرِّكونَها ، وكذلكَ يتمادىٰ ذلكَ إلىٰ أسبابِ بعيدةٍ تركنا ذكرَها تنبيها بما ذكرناهُ علىٰ ما أهملناهُ ، ولنقتصرْ علىٰ هاذا مِنْ ذكرِ أسبابِ غذاءِ النباتِ .

\* \* \*

كتاب الصبر والشكر

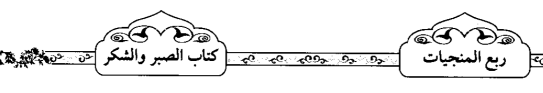
# الطّرف النحامس؛ في نعم الله تعالى في الأسب الموصلة للأطعمة إليك

اعلمْ: أنَّ هاذهِ الأطعمة كلَّها لا تُوجدُ في كلِّ مكانٍ ، بلْ لها شروطٌ مخصوصةٌ لأجلِها تُوجدُ في بعضِ الأماكنِ دونَ بعضِ ، والناسُ منتشرونَ على وجهِ الأرضِ ، وقدْ تبعدُ عنهُمُ الأطعمةُ ، ويحولُ بينَهُمْ وبينَها البحارُ والبراري .

فانظرْ كيفَ سخَّرَ اللهُ تعالى التجَّارَ ، وسلَّطَ عليهِمْ حرْصَ المالِ وشرهَ الربح ، معَ أنَّهُ لا يغنيهِمْ في غالبِ الأمرِ شيئاً ، بلْ يجمعونَ ؛ فإمَّا أنْ تغرق بها السفنُ ، أوْ تنهبَها قطَّاعُ الطريقِ ، أوْ يموتوا في بعضِ البلادِ فيأخذَها السلاطينُ ، وأحسنُ أحوالِهِمْ أنْ يأخذَها ورثتُهُمْ وهُمْ أشدُ أعدائِهِمْ لوْ عرفوا .

فانظرْ كيفَ سلَّطَ اللهُ الجهلَ والغفلةَ عليهِمْ ، حتَّىٰ يقاسونَ الشدائدَ في طلبِ الربحِ ويركبونَ الأخطارَ ، ويغررونَ بالأرواحِ في ركوبِ البحارِ ، فيحملونَ الأطعمةَ وأنواعَ الحوائجِ مِنْ أقصى الشرقِ والغربِ إليكَ .

وانظرْ كيفَ علَّمَهُمُ اللهُ تعالىٰ صناعة السفنِ ، وكيفيَّة الركوبِ فيها ، وانظرْ كيف خلق الحيواناتِ ، وسخَّرَها للركوبِ والحمْلِ في البراري ، وانظرْ إلى الإبلِ كيف خُلقَتْ ، وإلى الفرسِ كيف أُمدَّتْ بسرعةِ الحركةِ ، وإلى العرسِ كيف أُمدَّتْ بسرعةِ الحركةِ ، وإلى الحمارِ كيف جُعِلَ صبوراً على التعبِ ، وإلى الجمالِ كيف تقطعُ وإلى الجمالِ كيف تقطعُ



البراري وتطوي المراحلَ تحتَ الأعباءِ الثقيلةِ على الجوعِ والعطشِ ، وانظرْ كيفَ سيَّرَهُمُ اللهُ تعالىٰ بواسطةِ السفنِ والحيواناتِ في البرِّ والبحرِ ليحملوا إليكَ الأطعمةَ وسائرَ الحوائج .

وتأمَّلُ ما يحتاجُ إليهِ الحيواناتُ مِنْ أسبابِها وأدواتِها وعلفِها ، وما تحتاجُ اليهِ السفنُ ، فقدْ خلقَ اللهُ تعالىٰ جميع ذلكَ إلىٰ حدِّ الحاجةِ وفوقَ الحاجةِ ، وإحصاءُ ذلكَ غيرُ ممكنٍ ، ويتمادىٰ هاذا إلىٰ أمورٍ خارجةٍ عنِ الحصْرِ نرىٰ تركَها طلباً للإيجازِ .

\* \* \*

عند الصبر والشكر المنجيا (ربع المنجيا (ربع المنجيا

#### الطّرف لسّاكس : في إصلاح الأطعمة

اعلم : أنَّ الذي ينبتُ في الأرضِ مِنَ النباتِ ، وما يُخلقُ مِنَ النباتِ ، وما يُخلقُ مِنَ الحيواناتِ . لا يمكنُ أنْ يُقضمَ ويُؤكلَ وهوَ كذلكَ ، بلْ لا بدَّ في كلِّ واحدٍ مِنْ إصلاحٍ وطبخٍ وتركيبٍ وتنظيفٍ بإلقاءِ البعضِ وإبقاءِ البعضِ ، إلىٰ أمورٍ أخرَ لا تُحصىٰ ، واستقصاءُ ذلكَ في كلِّ طعامٍ طويلٌ ، فلنعيِّنْ رغيفاً واحداً ، ولنظرْ إلىٰ ما يحتاجُ إليهِ الرغيفُ الواحدُ حتَّىٰ يستديرَ ويصلحَ للأكلِ مِنْ بعدِ إلقاءِ البذرِ في الأرضِ .

فأوَّلُ ما يحتاجُ إليهِ الحرَّاثُ ؛ ليزرعَ ويصلحَ الأرضَ ، ثمَّ الثورُ الذي يثيرُ بهِ الأرضَ والفَدَانُ وجميعُ أسبابِهِ ، ثمَّ بعدَ ذلكَ التعهُّدُ بسقي الماءِ مدَّةً ، ثمَّ تنقيةُ الأرضِ مِنَ الحشيشِ ، ثمَّ الحصادُ ، ثمَّ الفركُ والتنقيةُ ، ثمَّ الطحنُ ، ثمَّ العجْنُ ، ثمَّ الخبْزُ .

فتأمَّلُ عددَ هـٰـذهِ الأفعالِ التي ذكرناها وما لمْ نذكرْهُ ، وعددَ الأشخاصِ القائمينَ بها ، وعددَ الآلاتِ التي يُحتاجُ إليها مِنَ الحديدِ والخشبِ والحجرِ وغيرِهِ .

وانظر إلى أعمالِ الصنَّاعِ في إصلاحِ آلاتِ الحراثةِ والطحْنِ والخبْزِ ؛ مِنْ نجَّارٍ وحدَّادٍ وغيرِهِما ، وانظر إلى حاجةِ الحدَّادِ إلى الحديدِ والرصاصِ والنحاسِ ، وانظر كيفَ خلقَ اللهُ تعالى الجبالَ والأحجارَ والمعادنَ ، وكيفَ جعلَ الأرضَ قطعاً متجاوراتٍ مختلفةً .

فإنْ فتشتَ. علمتَ أنَّ رغيفاً واحداً لا يستديرُ بحيثُ يصلحُ لأكلِكَ يا مسكينُ ما لمْ يعملْ عليهِ أكثرُ مِنْ ألفِ صانع ، فابتُدىءَ مِنَ المَلَكِ الذي يزجي السحابَ لينزلَ الماءَ ، إلىٰ آخرِ الأعمالِ مِنْ جهةِ الملائكةِ ، حتَّىٰ تنتهيَ النوبةُ إلىٰ عملِ الإنسانِ ، فإذا استدارَ . طلبَهُ قريبٌ مِنْ سبعةِ آلافِ صانع ، كلُّ صانع أصلٌ مِنْ أصولِ الصنائعِ التي بها تتمُّ مصلحةُ الخلقِ .

ثمَّ تأمَّلُ كثرةَ أعمالِ الإنسانِ في تلكَ الآلاتِ ، حتَّىٰ إنَّ الإبرةَ التي هي الله صغيرةٌ فائدتُها خياطةُ اللباسِ الذي يمنعُ البردَ عنكَ لا تكملُ صورتُها مِنْ حديدةٍ تصلحُ للإبرةِ إلا بعدَ أنْ تمرَّ علىٰ يدِ الإِبْرِيِّ خمساً وعشرينَ مرَّةً ، يتعاطىٰ في كلِّ مرَّةٍ منها عملاً ، فلوْ لمْ يجمعِ اللهُ تعالىٰ البلادَ ، ولمْ يسخِّرِ العبادَ ، وافتقرتَ إلىٰ عملِ المِنْجلِ الذي تحصدُ بهِ البرَّ مثلاً بعدَ نباتِهِ . . لنفدَ عمرُكَ وعجزتَ عنهُ .

أفلا ترى كيفَ هدى الله عبدَهُ الذي خلقَهُ مِنْ نطفةٍ قذرةٍ لأَنْ يعملَ هـندهِ الأعمالَ العجيبةَ والصنائعَ الغريبةَ ؟!

فانظر إلى المقراضِ مثلاً وهما جَلَمانِ متطابقانِ ، ينطبقُ أحدُهُما على الآخرِ ، فيتناولانِ الشيءَ معاً ويقطعانِهِ بسرعةٍ ، ولو لمْ يكشفِ اللهُ تعالىٰ طريقَ اتخاذِهِ بفضلِهِ وكرمِهِ لِمَنْ قبلنا ، وافتقرنا إلى استنباطِ الطريقِ فيهِ بفكرنا ، ثمَّ إلى استخراجِ الحديدِ مِنَ الحجرِ ، وإلىٰ تحصيلِ الآلاتِ التي بها يُعملُ المقراضُ ، وعُمِّرَ الواحدُ منَّا عمرَ نوحٍ ، وأُوتيَ أكملَ العقولِ . .

لقصرَ عمرُهُ عنِ استنباطِ الطريقِ في إصلاحِ هـٰـذهِ الآلةِ وحدَها فضلاً عنْ غيرها .

فسبحانَ مَنْ ألحقَ ذوي الأبصارِ بالعميانِ! وسبحانَ مَنْ منعَ التبيُّنَ معَ هاذا البيانِ!

فانظرِ الآنَ لوْ خلا بلدُكَ عنِ الطحانِ مثلاً ، أوْ عنِ الحدَّادِ ، أوْ عنِ الحدَّادِ ، أوْ عنِ الحجَّامِ الذي هوَ أخسُّ العمَّالِ ، أوْ عنِ الحائكِ ، أوْ عنْ واحدِ مِنْ جملةِ الصنَّاعِ . . ماذا يصيبُكَ مِنَ الأذى ، وكيفَ تضطربُ عليكَ أمورُكَ كلُّها ، فسبحانَ مَنْ سخَّرَ بعضَ العبادِ لبعضٍ حتَّىٰ نفذَتْ بهِ مشيئتُهُ ، وتمَّتْ بهِ حكمتُهُ .

ولنوجزِ القولَ في هاذهِ الطبقةِ أيضاً ، فإنَّ الغرضَ التنبيهُ على النعَمِ دونَ الاستقصاءِ .

\* \* \*

ربع المنجيات محمد مهم مهم المنجيات معمد معمد معمد معمد معمد معمد عمد معمد مع

### الطّرف السّابع : في إصلاح المصلحين

اعلم: أنَّ هؤلاءِ الصنَّاعَ المصلحينَ للأطعمةِ وغيرِها لوْ تفرَّقَتْ آراؤُهُمْ وتنافرَتْ طباعُهُمْ تنافرَ طباعِ الوحشِ. لتبدَّدوا وتباعدوا ، ولمْ ينتفعْ بعضهُمْ بعضهُمْ بيعضٍ ، بلْ كانوا كالوحوشِ لا يحويهِمْ مكانٌ واحدٌ ، ولا يجمعُهُمْ غرضٌ واحدٌ ، فانظرْ كيفَ ألَّفَ اللهُ تعالىٰ بينَ قلوبِهِمْ ، وسلَّطَ الأنْسَ والمحبَّةَ عليهِمْ ، ﴿ لَوَ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ﴾ ، فلأجلِ الإلْفِ وتعارفِ الأرواح اجتمعوا وائتلفوا ، وبنوا المدن والبلاد ورتبوا المساكن والدورَ متقاربة متجاورة ، ورتبوا الأسواق والخاناتِ وسائرَ أصنافِ البقاعِ ، ممّا يطولُ إحصاؤهُ .

ثمَّ هاذهِ المحبَّةُ تزولُ بأغراضٍ يتزاحمونَ عليها ، ويتنافسونَ فيها ، ففي جبلةِ الإنسانِ الغيظُ والحسدُ والمنافسةُ ، وذلكَ مما يؤدي إلى التقاتلِ والتنافرِ ، فانظرْ كيفَ سلَّطَ اللهُ تعالى السلاطينَ وأمدَّهُمْ بالقوَّةِ والعدةِ والأسبابِ ، وألقىٰ رعبَهُمْ في قلوبِ الرعايا حتَّىٰ أذعنوا لهُمْ طوعاً وكرها ، وكيفَ هدى السلاطينَ إلىٰ طريقِ إصلاحِ البلادِ ، حتَّىٰ رتبوا أجزاءَ البلدِ كأنَّها أجزاءُ شخصِ واحدٍ ، ينتفعُ البعضُ منها أجزاءُ شخصِ واحدٍ ، ينتفعُ البعضُ منها بالبعضِ ، فرتبوا الرؤساءَ والقضاةَ والشِّحنَ وزعماءَ الأسواقِ (١) ، واضطروا

<sup>(</sup>١) الشُّحن : جمع شِحنة ، لفظة فارسية بمعنىٰ نائب الحاكم ومسؤول الأمن .

الخلْقَ إلىٰ قانونِ العدْلِ ، وألزموهُمُ التساعدَ والتعاونَ ، حتَّىٰ صارَ الحدَّادُ ينتفعُ بالقصَّابِ والخبَّازِ وسائرِ أهلِ البلدِ ، وكلُّهُمْ ينتفعونَ بالحدَّادِ ، وصارَ الحجَّامُ ينتفعُ بالحرَّاثِ ، والحرَّاثُ بالحجَّامِ ، وينتفعُ كلُّ واحدِ بكلِّ واحدِ ببكلِّ واحدِ بسببِ ترتبُهِمْ واجتماعِهِمْ وانضباطِهِمْ تحتَ ترتيبِ السلطانِ وجمعِهِ ؛ كما يتعاونُ جميعُ أعضاءِ البدنِ وينتفعُ بعضُها ببعضٍ .

وانظر كيفَ بعثَ الأنبياءَ عليهمُ السلامُ حتَّىٰ أصلحوا السلاطينَ المصلحينَ للرعايا ، وعرَّفوهُمْ قوانينَ الشرعِ في حفْظِ العدْلِ بينَ الخلقِ ، وقوانينَ السياسةِ في ضبطِهِمْ ، وكشفوا مِنْ أحكامِ الإمامةِ والسلطنةِ وأحكامِ الفقهِ ما اهتدَوا بهِ إلىٰ إصلاحِ الدنيا ، فضلاً عمَّا أرشدوهُمْ إليهِ مِنْ إصلاحِ الدينِ .

وانظرْ كيفَ أصلحَ اللهُ تعالىٰ الأنبياءَ بالملائكةِ ، وكيفَ أصلحَ الملائكةَ بعضَهُمْ ببعضٍ ، إلىٰ أنْ ينتهيَ إلى الملكِ المقرَّبِ الذي لا واسطةَ بينةُ وبينَ اللهِ تعالىٰ .

فالخبّازُ يخبزُ العجينَ ، والطحّانُ يصلحُ الحبّ بالطحْنِ ، والحرّاثُ يصلحُ الاتِ الحراثةِ ، والنجّارُ يصلحُ آلاتِ الحدّادِ ، وكذا جميعُ أربابِ الصناعاتِ المصلحينَ لآلاتِ الأطعمةِ ، والسلطانُ يصلحُ الصنّاعَ ، والأنبياءُ يصلحونَ العلماءَ الذينَ هُمْ ورثتُهُمْ ، والعلماءُ يصلحونَ العلماءُ الذينَ هُمْ ورثتُهُمْ ، والعلماءُ يصلحونَ الأنبياءَ ، إلى أنْ ينتهيَ والعلماءُ يصلحونَ الربوبيّةِ التي هي ينبوعُ كلِّ نظامٍ ، ومطلعُ كلِّ حسنٍ وجمالٍ ،

ربع المنجيات مورود وويدوه و السكر كتاب الصبر والشكر

ومنشأ كلِّ ترتيبٍ وتأليفٍ ، وكلُّ ذلكَ نعم مِنْ رَبِّ الأربابِ ومسببً الأسبابِ ، ولولا فضلُهُ وكرمُهُ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَٱلَذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ الْأُسبابِ ، ولولا فضلُهُ وكرمُهُ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَٱلَذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ . لما اهتدينا إلى معرفة هاذهِ النبذةِ اليسيرةِ مِنْ نعم اللهِ تعالىٰ ، ولولا عزلُهُ إيّانا عنْ أنْ نطمح بعينِ الطمع إلى الإحاطةِ بكنه نعمهِ . لتشوّفنا إلى طلبِ الإحاطةِ والاستقصاءِ ، ولكنّه تعالىٰ عزلنا بحكم القهرِ والقدرةِ فقالَ تعالىٰ عزلنا بحكم القهرِ والقدرةِ فقالَ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَعَمُدُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ لَا يَحْصُوهَا ﴾ .

فإنْ تكلمنا. فبإذنه انبسطنا، وإنْ سكتنا. فبقهره انقبضنا ؛ إذْ لا معطي لما منع ، ولا مانع لما أعطى ؛ لأنّا في كلّ لحظة مِنْ لحظاتِ العمرِ قبل الموتِ نسمع بسمع القلوبِ نداء الملكِ الجبّارِ : ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلّكُ ٱلْيُومُ لِلّهِ الْجَبّارِ : ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلّكُ ٱلْيُومُ لِلّهِ الذي ميّزنا عنِ الكفّارِ ، وأسمعنا هاذا النداء قبلَ انقضاء الأعمار .

كتاب الصبر والشكر مدين مدين من مدين المنجيات

## الطّرف الثّامن ؛ في بيان تعمف للتدتعالى في خلق الملائكة عليهم التلام

ليسَ يخفىٰ عليكَ ما سبقَ مِنْ نعمةِ اللهِ في خلقِ الملائكةِ بإصلاحِ الأنبياءِ عليهمُ السلامُ وهدايتِهِمْ ، وتبليغِ الوحيِ إليهِمْ ، ولا تظنَّنَ أنَّهُمْ مقتصرونَ في أفعالِهِمْ علىٰ ذلكَ القدرِ ، بل طبقاتُ الملائكةِ مع كثرتِها وترتُّبِ مراتبِها تنحصرُ بالجملةِ في ثلاثِ طبقاتٍ : الملائكةُ الأرضيَّةُ ، والسماويَّةُ ، وحملةُ العرشِ .

فانظرْ كيفَ وكلَهُمُ اللهُ تعالىٰ بكَ فيما يرجعُ إلى الأكلِ والغذاءِ الذي ذكرناهُ دونَ ما يجاوزُ ذلكَ مِنَ الهدايةِ والإرشادِ وغيرِهِما .

واعلم: أنَّ كلَّ جزءٍ مِنْ أجزاءِ بدنِكَ ، بلْ مِنْ أجزاءِ النباتِ. . لا يتغذَّىٰ إلا بأنْ يُوكلَ بهِ سبعةٌ مِنَ الملائكةِ هوَ أقلُهُ إلىٰ عشرةٍ ، إلىٰ مئةٍ ، إلىٰ ما وراءَ ذلكَ .

وبيانه : أنَّ معنى الغذاء أنْ يقوم جزء من الغذاء مقام جزء قدْ تلف ، وذلك الغذاء يصير دما في آخر الأمر ، ثمَّ يصير لحما وعظما ، فإذا صار لحما وعظما . تمَّ اغتذاؤك ، والدم واللحم أجسام ليس لها قدرة ومعرفة واختيار ، فهي لا تتحرّك بأنفسها ، ولا تتغيّر بأنفسها ، ومجرّد الطبع لا يكفي في تردُّدها في أطوارها ، كما أنَّ البُرَّ بنفسِه لا يصير طحينا ، ثمَّ عجينا ، ثمَّ خبزاً مستديراً مخبوزاً إلا بصنّاع ؛ فكذلك الدم بنفسِه لا يصير لحمل وعظماً وعرقاً وعصباً إلا بصنّاع ، والصّناع في الباطن هم الملائكة ؛

ربع المنجيات مورد ومروم مورد والمروال

كما أنَّ الصنَّاعَ في الظاهرِ هُمْ أهلُ البلدِ ، وقدْ أسبغَ اللهُ تعالىٰ عليكَ نعمَهُ ظاهرةً وباطنةً ، فلا ينبغي أنْ تغفُلَ عنْ نعمِهِ الباطنةِ ، فأقولُ :

لا بدَّ مِنْ مَلَكِ يجذبُ الغذاءَ إلى جوارِ اللحم والعظم، فإنَّ الغذاءَ لا يتحرَّكُ بنفسِهِ ، ولا بدَّ مِنْ مَلَكِ آخرَ يمسكُ الغذاءَ في جوارِهِ ، ولا بدَّ مِنْ ثالثٍ يخلعُ عنهُ صورةَ الدم ، ولا بدَّ مِنْ رابع يكسوهُ صورةَ اللحمِ والعظمِ والعرقِ ، ولا بدَّ مِنْ خامسٍ يدفعُ الفضْلَ الفاضلَ عنْ حاجةِ الغذاءِ ، ولا بدَّ مِنْ سادس يلصقُ ما اكتسبَ صفةَ العظم بالعظم، وما اكتسبَ صفةَ اللحمِ باللحم ؛ حتَّىٰ لا يكونَ منفصلاً ، ولا بدَّ مِنْ سابع يرعى المقاديرَ في الإلصاقِ ، فيلحقُ بالمستديرِ ما لا يبطلُ استدارتَهُ ، وبالعريضِ ما لا يزيلُ عرْضَهُ ، وبالمجوَّفِ ما لا يبطلُ تجويفَهُ ، ويحفظُ علىٰ كلِّ واحدٍ قدْرَ حاجتِهِ ، فإنَّهُ لوْ جُمِعَ مثلاً مِنَ الغذاءِ على أنفِ الصبيِّ ما يجمعُ على فخذِهِ . . لكبرَ أنفُهُ ، وبطلَ تجويفُهُ ، وتشوَّهَتْ صورتَهُ ، بلْ ينبغي أنْ يسوقَ إلى الأجفان معَ رقَّتِها ، وإلى الحدقةِ معَ صفائِها ، وإلى الأفخاذِ معَ غلظِها ، وإلى العظُّم معَ صلابتِهِ.. ما يليقُ بكلِّ واحدٍ منها مِنْ حيثُ القدْرُ والشكلُ ، وإلا. . بطلَتِ الصورةُ ، وربا بعضُ المواضع ، وضعفَ بعضُ المواضع ، بلْ لوْ لمْ يراع هاذا الملكُ العدْلَ في القسمةِ والتقسيطِ ؛ فساقَ إلى رأس الصبيِّ وسائرِ بدنِهِ مِنَ الغذاءِ ما ينمو بهِ إلا إحدى الرجْلين مثلاً. . لبقيَتْ تلك الرجْلُ كما كانَتْ في حدِّ الصغرِ ، وكبرَ جميعُ البدنِ ، فكنتَ ترى شخصاً في ضخامةِ رجُلِ ولهُ رجْلٌ واحدةٌ كأنَّها رجْلُ صبيٌّ ، فلا ينتفعُ بنفسِهِ ألبتهَ .

وع وع المسكر والشكر وا

فمراعاةُ هاذهِ الهندسةِ في هاذهِ القسمةِ مفوَّضةٌ إلى ملكٍ مِنَ الملائكةِ ، ولا تظنَّنَ أنَّ الدمَ بطبعِهِ يهندسُ شكْلَ نفسِهِ ، فإنَّ محيلَ هاذهِ الأمورِ على الطبع جاهلٌ لا يدري ما يقولُ .

فهاذه هي الملائكةُ الأرضيَّةُ .

وقدْ شُغلوا بكَ وأنتَ في النومِ تستريحُ ، وفي الغفلةِ تتردَّدُ ، وهُمْ يصلحونَ الغفلةِ تتردَّدُ ، وهُمْ يصلحونَ الغذاءَ في باطنِكَ ، ولا خبرَ لكَ منهُمْ ، وذلكَ في كلِّ جزءٍ مِنْ أجزائِكَ التي لا تتجزَّأُ ، حتَّىٰ يفتقرُ بعضُ الأجزاءِ كالعينِ والقلبِ إلىٰ أكثرَ مِنْ مئةِ ملكِ ، تركنا تفصيلَ ذلكَ للإيجازِ .

والملائكةُ الأرضيَّةُ مددُهُمْ مِنَ الملائكةِ السماويَّةِ علىٰ ترتيبٍ معلومٍ ، لا يحيطُ بكنهِهِ إلا اللهُ تعالىٰ ، ومددُ الملائكةِ السماويَّةِ مِنْ حملةِ العرشِ ، والمنعِمُ علىٰ جميعِهِمْ بالتأييدِ والهدايةِ والتسديدِ المهيمنُ القدُّوسُ المنفردُ بالملكوتِ والعزَّةِ والجبروتِ ، جبَّارُ السماواتِ والأرضِ ، مالكُ الملكِ ذو الجلالِ والإكرام .

والأخبارُ الواردةُ في الملائكةِ الموكلينَ بالسماواتِ والأرضِ وأجزاءِ النباتِ والحيواناتِ حتَّىٰ كلِّ قطرةٍ مِنَ المطرِ ، وكلِّ سحابِ ينجرُّ مِنْ جانبِ النباتِ والحيواناتِ حتَّىٰ كلِّ قطرةٍ مِنَ المطرِ ، وكلِّ سحابِ ينجرُ مِنْ أنْ تُحصىٰ ، فلذلكَ تركنا الاستشهادَ بُهِ (١) .

<sup>(</sup>١) ينظر « الحبائك في أخبار الملائك » لمزيد التوسع ، ففيه ما يشفي ويكفي .

فإنْ قلت : فهلاً فوّضت هاذه الأفعال إلى ملكِ واحدٍ ، ولِمَ افتقرَ إلى سبعةِ أملاكِ ، والحنطة أيضاً تحتاج إلى مَنْ يطحن أولاً ، ثمّ إلى مَنْ يميزُ عنه النخالة ويدفع الفضلة ثانياً ، ثمّ إلى مَنْ يصبُ الماء عليهِ ثالثاً ، ثمّ إلى مَنْ يعجن رابعاً ، ثمّ إلى مَنْ يقطعه كراتٍ مدورة خامساً ، ثمّ إلى مَنْ يرققها رغفاناً عريضة سادساً ، ثمّ إلى مَنْ يلصقها بالتنورِ سابعاً ، ولكنْ قدْ يتولى جميع ذلك رجلٌ واحدٌ يستقلُّ بهِ ، فهلاً كانت أعمالُ الملائكةِ باطناً كأعمالِ الإنس ظاهراً .

فاعلمْ: أنَّ خلقة الملائكة تخالفُ خلقة الإنسِ، وما مِنْ واحدِ منهُمْ إلا وهو وحدانيُّ الصفة ، ليس فيه خلطٌ وتركيبٌ ألبتة ، فلا يكونُ لكلِّ واحدِ منهُمْ إلا فعلٌ واحدٌ ، وإليه الإشارةُ بقولهِ تعالىٰ : ﴿ وَمَا مِنَاۤ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ منهُمْ إلا فعلٌ واحدٌ ، وإليهِ الإشارةُ بقولهِ تعالىٰ : ﴿ وَمَا مِنَآ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ ، فلذلك ليس بينهُمْ تنافسٌ وتقاتلٌ ، بلْ مثالَهُمْ في تعيُّنِ مرتبةِ كلِّ واحدٍ منهُمْ وفعلهِ مثالُ الحواسِّ الخمسِ ، فإنَّ البصرَ لا يزاحمُ السمعَ في إدراكِ الأصواتِ ، ولا الشمُّ يزاحمُهُما ، ولا هما ينازعانِ الشمَّ ، وليسَ كاليدِ والرجْلِ ؛ فإنَّكَ قدْ تبطشُ بأصابعِ الرجْلِ بطشاً ضعيفاً ، فتزاحمُ بهِ البدّ ، وقدْ تضربُ غيرَكَ برأسِكَ فتزاحمُ اليدَ التي هي آلةُ الضرْبِ ، ولا كالإنسانِ الواحدِ الذي يتولَّىٰ بنفسِهِ الطحْنَ والعجْنَ والخبْزَ ؛ فإنَّ هاذا ولا كالإنسانِ الواحدِ الذي يتولَّىٰ بنفسِهِ الطحْنَ والعجْنَ والخبْزَ ؛ فإنَّ هاذا نوعٌ مِنَ الاعوجاجِ والعدولِ عنِ العدْلِ ، سببُهُ اختلافُ صفاتِ الإنسانِ واختلافُ دواعيهِ ، فإنَّهُ ليسَ وحدانيَّ الصفةِ ، فلمْ يكنْ وحدانيَّ الفعلِ .

ولذلكَ ترى الإنسانَ يطيعُ اللهَ مرَّةً ويعصيهِ أخرىٰ ؛ لاختلافِ دواعيهِ

ربع المنجيات المنجيات

وصفاتِهِ ، وذلكَ غيرُ ممكنِ في طباعِ الملائكةِ ، بلْ هُمْ مجبولونَ على الطاعةِ ، لا مجالَ للمعصيةِ في حقِّهِمْ ، فلا جرمَ لا يعصونَ اللهَ ما أمرَهُمْ ، ويفعلونَ ما يُؤمرونَ ، ويسبِّحونَ الليلَ والنهارَ لا يفترونَ ، والراكعُ منهُمْ راكعٌ أبداً ، والساجدُ منهُمْ ساجدٌ أبداً ، والقائمُ قائمٌ أبداً ، لا اختلافَ في أفعالِهمْ ولا فتورَ ، ولكلِّ واحدٍ مقامٌ معلومٌ لا يتعدَّاهُ (١) .

وطاعتُهُمْ للهِ تعالىٰ مِنْ حيثُ لا مجالَ للمخالفةِ فيهِمْ يمكنُ أَنْ تُشبّهَ بطاعةِ أطرافِكَ لكَ ؛ فإنَّكَ مهما جزمتَ الإرادةَ بفتحِ الأجفانِ . لمْ يكنْ للجفنِ الصحيحِ تردُّدٌ واختلافٌ في طاعتِكَ مرَّةً ومعصيتِكَ أخرىٰ ، بلْ كأنَّهُ منتظرٌ لأمرِكَ ونهيِكَ ، ينفتحُ وينطبقُ متصلاً بإشارتِكَ ، فهاذا يشبههُ مِنْ وجهِ ، لكنْ يخالفُهُ مِنْ وجهٍ ؛ إذِ الجفنُ لا علمَ لهُ بما يصدرُ منهُ مِنَ الحركةِ فتحاً لكنْ يخالفُهُ مِنْ وجهٍ ؛ إذِ الجفنُ لا علمَ لهُ بما يصدرُ منهُ مِنَ الحركةِ فتحاً وإطباقاً ، والملائكةُ أحياءٌ عالمونَ بما يفعلونَ .

فإذاً ؛ هـٰـذهِ نعمةُ اللهِ عليكَ في الملائكةِ الأرضيَّةِ والسماويَّةِ ، وحاجتُكَ اللهِما في غرضِ الأكلِ فقطْ دونَ ما عداها مِنَ الحركاتِ والحاجاتِ كلِّها ، فإنَّا لمْ نطوِّلْ بذكرِها .

<sup>(</sup>۱) وقد روى المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» ( ۲۲۰) ، وأبو الشيخ في « العظمة » ( ٥١٥) مرفوعاً : « إن لله ملائكة ترعد فرائصهم من خيفته ، ما منهم ملك يقطر دمعة من عينه إلا وقعت ملكاً قائماً يصلي ، وإن منهم ملائكة سجوداً منذ خلق الله السماوات والأرض ، لم يرفعوا رؤوسهم ، لا يرفعونها إلىٰ يوم القيامة ، وإن منهم ركوعاً لم يرفعوا رؤوسهم منذ خلق الله السماوات والأرض ، فلا يرفعونها إلىٰ يوم القيامة ، فإذا رفعوا رؤوسهم ونظروا إلىٰ وجه الله . . قالوا : سبحانك ما عبدناك كما ينبغي لك » .

فهاذهِ طبقةٌ أخرى مِنْ طبقاتِ النعَمِ، ومجامعُ الطبقاتِ لا يمكنُ إحصاؤُها، فكيفَ آحادُ ما يدخلُ تحتَ مجامع الطبقاتِ ؟!

فإذاً ؛ قدْ أسبغَ اللهُ تعالىٰ عليكَ نعمَهُ ظاهرةً وباطنةً ، ثمَّ قالَ : ﴿وَذَرُوا ظَلْهِرَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴾ ، فتركُ باطنِ الإثمِ ممَّا لا يعرفُهُ الخلقُ مِنَ الحسدِ وسوءِ الظنِّ والبدعةِ وإضمارِ الشرِّ للناسِ إلىٰ غيرِ ذلكَ مِنْ آثامِ القلوبِ. . هوَ الشكرُ للنعَم الباطنةِ ، وتركُ الإثم الظاهرِ بالجوارحِ شكرٌ للنعمةِ الظاهرةِ .

بِلْ أَقُولُ : كُلُّ مَنْ عَصَى اللهَ تَعَالَىٰ وَلَوْ فِي تَطْرِيفَةٍ وَاحِدَةٍ ؛ بِأَنْ فَتَحَ جَفْنَهُ مثلاً حيثُ يجبُ غضُّ البصرِ. . فقدْ كفرَ كلَّ نعمةٍ للهِ تعالىٰ عليهِ في السماواتِ والأرضِ وما بينَهُما ، فإنَّ كلَّ ما خلقَهُ اللهُ تعالىٰ حتَّى الملائكةِ والسماواتِ والأرضِ والحيوانِ والنباتِ بجملتِهِ نعمةٌ علىٰ كلِّ واحدٍ مِنَ العبادِ ، قَدْ تُمَّ بِهِ انتفاعُهُ وإنِ انتفعَ غيرُهُ أيضاً بِهِ ؛ فإنَّ للهِ تعالىٰ في كلِّ تطريفةٍ بالجفنِ نعمتينِ في نفسِ الجفنِ ؛ إذْ خلقَ تحتَ كلِّ جفنِ عضلاتٍ ولها أوتارٌ ورباطاتٌ متصلةٌ بأعصابِ الدماغ ، بها يتمُّ انخفاضُ الجفنِ الأعلىٰ وارتفاعُ الجفنِ الأسفلِ ، وعلىٰ كلِّ جفنِ شعورٌ سودٌ ، ونعمةُ اللهِ في سوادِها أنَّها تجمعُ ضوءَ العين ؛ إذِ البياضُ يفرِّقُ الضوءَ ، والسوادُ يجمعُهُ ، ونعمةُ اللهِ تعالىٰ في ترتيبها صفًّا واحداً أنْ يكونَ مانعاً للهوامِّ مِنَ الدبيب إلىٰ باطنِ العينِ ، ومتشبئاً للأقذاءِ التي تتناثرُ في الهواءِ ، ولهُ في كلِّ شعرةٍ منها نعمتانِ مِنْ حيثُ لينُ أصلِها ، ومعَ اللينِ قُوِّمَ نصبُها ، ولهُ في اشتباكِ الأهدابِ نعمةٌ أعظمُ مِنَ الكلِّ ، وهوَ أنَّ غبارَ الهواءِ قدْ يمنعُ مِنْ فتح العينِ ،

٤٠٣

ولوْ طِبَّقَ. لَمْ يَبْصُرْ ، فَيْجُمَّعُ الأَجْفَانَ مَقْدَارَ مَا تَتَشَابِكُ الأَهْدَابُ ، فَيَنْظُرُ مِنْ وَرَاءِ شَبَّاكِ الشَّعْرِ مَانَعًا مِنْ وَصُولِ القَذَىٰ مِنْ خَارِجٍ ، وغيرَ مَانَعِ مِنِ امتدادِ البصرِ مِنْ دَاخَلٍ .

ثمَّ إِنْ أصابَ الحدقة غبارٌ.. فقدْ خلق أطراف الأجفانِ حادَّة منطبقة على الحدقة ، كالمصقلة للمرآة ، فيطبقها مرَّة أوْ مرَّتينِ وقدِ انصقلَتِ الحدقة مِنَ الغبارِ ، وخرجَتِ الأقذاء إلى زوايا العينِ والأجفانِ ، والذبابُ لما لمْ يكنْ لحدقته جفنٌ.. خلق له يدينِ ، فتراه على الدوام يمسح بهما حدقته ليصقلَهُما مِنَ الغبار .

وإذْ تركنا الاستقصاءَ لتفاصيلِ النعَمِ لافتقارِهِ إلىٰ تطويلِ يزيدُ علىٰ أصلِ هاذا الكتابِ ، ولعلَّنا نستأنفُ لهُ كتاباً مقصوداً فيهِ إنْ أمهلَ الزمانُ وساعدَ التوفيقُ ، نسمِّيهِ : « عجائبَ صنْعِ اللهِ تعالىٰ »(١). . فلنرجع إلىٰ غرضِنا ، فنقولُ :

مَنْ نظرَ إلىٰ غيرِ مَحْرمٍ. . فقدْ كفرَ بفتحِ العينِ نعمةَ اللهِ في الأجفانِ (٢) ،

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن السبكي في « طبقات الشافعية الكبرئ » ( ٢ / ٢٢٧ ) ضمن ما سرد للمصنف رحمه الله تعالى من مؤلفات ، ولعله هو كتاب « الحكمة من مخلوقات الله عز وجل » نفسه ؛ إذ يقول الإمام الغزالي في مقدمته : ( إنه لما كان الطريق إلى معرفة الله سبحانه التعظيم له بالنظر إلى مخلوقاته ، والتفكر في عجائب مصنوعاته ، وفهم الحكمة . . . ) ، والله تعالى أعلم .

<sup>(</sup>٢) قوله: (من نظر إلى غير محرم) سقط من جميع النسخ، وأثبت من (ق) ونسخة الحافظ الزبيدي.

ولا تقومُ الأجفانُ إلا بعينِ ، ولا العينُ إلا برأسٍ ، ولا الرأسُ إلا بجميع البدنِ ، ولا البدنُ إلا بالغذاءِ ، ولا الغذاءُ إلا بالماءِ والأرض والهواءِ والمطر والغيم والشمس والقمر ، ولا يقومُ شيءٌ مِنْ ذلكَ إلا بالسماواتِ ، ولا السماواتُ إلا بالملائكةِ ، فإنَّ الكلُّ كالشيءِ الواحدِ ، يرتبطُ البعضُ منهُ بالبعضِ ارتباطَ أعضاءِ البدنِ بعضِها ببعضٍ ، فإذاً ؛ قدْ كفرَ كلَّ نعمةٍ للهِ تعالىٰ في الوجودِ مِنْ منتهى الثريَّا إلىٰ منتهى الثرىٰ ، فلمْ يبقَ فلكٌ ولا ملكٌ ولا حيوانٌ ولا نباتٌ ولا جمادٌ إلا ويلعنُهُ ، ولذلكَ وردَ في الأخبار أنَّ البقعةَ التي يجتمعُ فيها الناسُ إمَّا أَنْ تلعنَهُمْ إذا تفرَّقوا أوْ تستغفرَ لهُمْ (١) ، وكذلكَ وردَ أنَّ العالمَ يستغفرُ لهُ كلُّ شيءٍ حتَّى الحوتُ في البحر (٢) ، وأنَّ الملائكةَ يلعنونَ العصاةَ ٣٠٪ ، في ألفاظٍ كثيرةٍ لا يمكنُ إحصاؤُها ، وكلُّ ذلكَ إشارةٌ

<sup>(</sup>١) بهاذا اللفظ قد قال الحافظ العراقي : (لم أجد له أصلاً) ، والمعنى مبثوث في كتب السنة ، روى الترمذي ( ٣٢٥٥ ) عن أنس رضى الله عنه مرفوعاً : ﴿ مَا مَنْ مَؤْمَنَ إِلَّا وَلَهُ بابان ، باب يصعد منه عمله ، وباب ينزل منه رزقه ، فإذا مات . . بكيا عليه ، فذلك قوله عز وجل : ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهُمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظرِينَ﴾ » .

وروىٰ أبو نعيم في « معرفة الصحابة » ( ٢٤٦٨/٥ ) عن مالك بن عتاهية رضي الله عنه مرفوعاً : « إن الأرض لتستغفر للمصلي في السراويل » ، وفي خبر أيوب عليه السلام الاتى ما يفيد هاذا المعنى كذلك .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داوود ( ٣٦٤١ ) ، والترمذي ( ٢٦٨٢ ) ، وابن ماجه ( ٣٢٣ ) .

<sup>(</sup>٣) روى مسلم ( ٢٦١٦ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً : « من أشار إلى أخيه بحديدة . . فإن الملائكة تلعنه حتى يدعه وإن كان أخاه لأبيه وأمه » .

وروى الطبري في « تفسيره » ( ٢/ ٢/ ٧٥ ) في تفسير قوله تعالىٰ : ﴿ وَيَلْعَنَّهُمُ ٱلَّاعِنُونَ ﴾ عن قتادة : ( هم الملائكة ) .

إلىٰ أنَّ العاصيَ بتطريفةٍ واحدةٍ جنىٰ علىٰ جميعِ ما في الملكِ والملكوتِ ، وقدْ أهلكَ نفسَهُ ، إلا أنْ يتبعَ السيئةَ بحسنةِ تمحوها ، فيتبدَّلُ اللعنُ بالاستغفارِ ، فعسى اللهُ أنْ يتوبَ عليهِ ويتجاوزَ عنهُ .

وأوحى الله تعالى إلى أيُوبَ عليهِ السلامُ: (يا أيوبُ ؛ ما مِنْ عبدٍ لي مِنَ الآدميينَ إلا ومعَهُ ملكانِ ، فإذا شكرني على نعمائي. قالَ الملكانِ : اللهمَّ ؛ زدْهُ نعماً على نعمٍ ، فإنَّكَ أهلُ الحمدِ والشكرِ ، فكُنْ مِنَ الشاكرينَ قريباً ، فكفى بالشاكرينَ علوَّ رتبةٍ عندي أنِّي أشكرُ شكرَهُمْ ، وملائكتي يدعونَ لهُمْ ، والبقاعُ تحبُّهُمْ ، والآثارُ تبكي عليهمْ )(1) .

وكما عرفتَ أنَّ في كلِّ طرفةِ عينٍ نعماً كثيرةً. . فاعلمْ أنَّ في كلِّ نَفَسٍ ينبسطُ وينقبضُ نعمتينِ ؛ إذْ بانبساطِهِ يخرجُ الدخانُ المحترقُ مِنَ القلبِ ، ولوْ سُدَّ ولوْ لمْ يخرجْ . . لهلكَ ، وبانقباضِهِ يجمعُ روحَ الهواءِ إلى القلبِ ، ولوْ سُدَّ متنفسُهُ . . لاحترقَ قلبُهُ بانقطاع روحِ الهواءِ وبرودتِهِ عنهُ وهلكَ .

بلِ اليومُ والليلةُ أربعٌ وعشرونَ ساعةً ، وفي كلِّ ساعةٍ قريبٌ مِنْ ألفِ نفسٍ ، وكلُّ نفسٍ قريبٌ مِنْ عشرِ لحظاتٍ ، فعليكَ في كلِّ لحظةٍ آلافُ آلافِ نفسٍ عمةٍ في كلِّ جزءٍ مِنْ أجزاءِ بدنِكَ ، بلْ في كلِّ جزءٍ مِنْ أجزاءِ العالمِ ، فانظرْ هلْ يُتصوَّرُ إحصاءُ ذلكَ أمْ لا ؟!

ولمَّا انكشفَ لموسىٰ عليهِ السلامُ حقيقةُ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَعَـُ ثُواْنِعْمَتَ

قوت القلوب ( ١/ ٢١٠ ) .

اللَّهِ لَا يَحْضُوهَا ﴾ . . قالَ : ( إلهي ؛ كيفَ أشكرُكَ ولكَ في كلِّ شعرةٍ مِنْ جسدي نعمتانِ ؛ أنْ لينتَ أصلَها ، وأنْ طمستَ رأسَها ؟! )(١) .

ولذلكَ وردَ في الأثرِ : ( مَنْ لمْ يعرفْ نعَمَ اللهِ إلا في مطعمِهِ ومشربِهِ. . فقدْ قلَّ علمُهُ ، وحضرَ عذابُهُ )(٢) .

وجميعُ ما ذكرناهُ يرجعُ إلى المطعمِ والمشربِ ، فاعتبرْ ما سواهُ مِنَ النعمِ بهِ ، فإنَّ البصيرَ لا تقعُ عينُهُ في العالمِ علىٰ شيءٍ ولا يلمُّ خاطرُهُ بموجودٍ إلا ويتحقَّقُ أنَّ للهِ فيهِ نعمةً عليهِ .

فلنتركِ الاستقصاءَ والتفصيلَ ؛ فإنَّهُ طمعٌ في غيرِ مَطْمَع .

قوت القلوب ( ۲۰۹/۱ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ١/ ٢١٠ ) عن أبي الدرداء رضي الله عنه .

كتاب الصبر والشكر موردور وهم مهم عمد المنجيات

## بيان استبب لصّارف للخلق عن استّب كر

اعلم : أنّه لم يقصر بالخلق عن شكر النعمة إلا الجهل والغفلة ، فإنّهم منعوا بالجهل والغفلة عن معرفة النعم ، ولا يُتصوّر شكر النعمة إلا بعد معرفتها ، ثمّ إنّهم إنْ عرفوا نعمة ظنّوا أنّ الشكر عليها أنْ يقول بلسانه : الحمد لله ، الشكر لله ، ولم يعرفوا أنّ معنى الشكر أنْ يستعمل النعمة في إتمام الحكمة التي أريدَت بها ، وهي طاعة الله تعالى ، فلا يمنع مِنَ الشكر بعدَ حصولِ هاتين المعرفتين إلا غلبة الشهوة واستيلاء الشيطان .

أمَّا الغفلةُ عنِ النعمِ.. فلها أسبابٌ ، وأحدُ أسبابِها أنَّ الناسَ بجهلِهِمْ لا يعدُّونَ ما يعمُّ الخلق ويسلمُ لهُمْ في جميعِ أحوالِهِمْ نعمةً ، فلذلكَ لا يشكرونَ على جملةِ ما ذكرناهُ مِنَ النعمِ ؛ لأنّها عامَّةٌ للخلْقِ مبذولةٌ لهُمْ في جميعِ أحوالِهِمْ ، فلا يرى كلُّ واحدٍ لنفسِهِ اختصاصاً بهِ ، فلا يعدُّهُ نعمةً ، فلا تراهُمْ يشكرونَ الله تعالىٰ علىٰ روحِ الهواءِ ، ولوْ أُخذَ بمُخنّقِهِمْ لحظةً حتّى انقطعَ الهواءُ عنهُمْ . ماتوا ، ولوْ حُبسوا في بيتِ حمامٍ فيهِ هواءٌ حارٌ ، أوْ في بئرٍ فيهِ هواءٌ ثقل برطوبةِ الماءِ . ماتوا غمّاً ، فإنِ ابتليَ واحدٌ منهُمْ بشيءِ مِنْ ذلكَ ثمَّ نجا . . ربَّما قدّرَ ذلكَ نعمةً ، وشكرَ اللهَ عليها ، وهاذا غايةُ الجهلِ ؛ إذْ صارَ شكرُهُمْ موقوفاً علىٰ أنْ تُسلبَ عنهُمُ النعمةُ ثمَّ وهاذا غليهِمْ في بعضِ الأحوالِ ، والنعمةُ في جميعِ الأحوالِ أولىٰ بأنْ تُسكرَ تُمُكرَ عليهِمْ في بعضِ الأحوالِ ، والنعمةُ في جميعِ الأحوالِ أولىٰ بأنْ تُسكرَ

مِنَ النعمةِ في بعضِها ، فلا ترى البصيرَ يشكرُ صحَّةَ بَصرِهِ إلى أَنْ تعمىٰ عينُهُ ، فعندَ ذلكَ لوْ أُعيدَ عليهِ بصرُهُ . . أحسَّ بهِ وشكرَهُ وعدَّهُ نعمةً .

ولمّا كانَتْ رحمةُ اللهِ واسعةً على الخلقِ ، مبذولةً لهُمْ في جميعِ الأحوالِ(۱). . فلمْ يعدُّهُ الجاهلُ نعمة ، وهاذا الجاهلُ مثلُ العبدِ السوءِ ، حقُّهُ أَنْ يُضربَ دائماً ، حتَّىٰ إذا تُركَ ضربُهُ ساعةً . . تقلّد بهِ منّة ، فإنْ تُركَ ضربُهُ على الدوامِ . . غلبَهُ البطرُ وتركَ الشكرَ ، فصارَ الناسُ لا يشكرونَ إلا المالَ الذي يتطرّقُ الاختصاصُ إليهِ مِنْ حيثُ الكثرةُ والقلّةُ ، وينسونَ جميعَ المالَ الذي يتطرّقُ الاختصاصُ إليهِ مِنْ حيثُ الكثرةُ والقلّةُ ، وينسونَ جميعَ نعَم اللهِ تعالىٰ عليهمْ .

كما شكا بعضُهُمْ فقرَهُ إلى بعضِ أربابِ البصائرِ ، وأظهرَ شدَّةَ اغتمامِهِ بهِ ، فقالَ لهُ : أيسرُّكَ أعمىٰ ولكَ عشرةُ آلافِ درهم ؟ فقالَ : لا ، فقالَ : أيسرُّكَ فقالَ : أيسرُّكَ أيسرُّكَ أنسرُّكَ أخرسُ ولكَ عشرةُ آلافٍ ؟ فقالَ : لا ، فقالَ : أيسرُّكَ أنْكَ أقطعُ اليدينِ والرجلينِ ولكَ عشرونَ ألفاً ؟ فقالَ : لا ، فقالَ : أيسرُّكَ أقطعُ اليدينِ والكَ عشرةُ آلافِ درهم ؟ فقالَ : لا ، فقالَ : أما تستحي أنْ أنْكَ مجنونٌ ولكَ عشرةُ آلافِ درهم ؟ فقالَ : لا ، فقالَ : أما تستحي أنْ تشكوَ مولاكَ ولهُ عندَكَ عروضٌ بخمسينَ ألفاً ؟!(٢).

وحُكِيَ أَنَّ بعضَ القرَّاءِ اشتدَّ بهِ الفقرُ حتَّىٰ ضاقَ بهِ ذرعاً ، فرأىٰ في المنامِ كأنَّ قائلاً يقولُ لهُ : تودُّ أنَّا أنسيناكَ سورةَ الأنعامِ وأنَّ لكَ ألفَ دينارٍ ؟

<sup>(</sup>۱) والعبارة في غير (أ): (ولما كانت رحمة الله واسعة. عمَّمَ الخلق ، وبذل لهم في جميع الأحوال...) .

<sup>(</sup>۲) قوت القلوب ( ۱/ ۲۱۰ ) .

قَالَ : لا ، قَالَ : فسورةً هودٍ ؟ قَالَ : لا ، قَالَ : فسورةً يوسف ؟ قَالَ : لا ، فلمْ يزلْ يعدِّدُ عليهِ سوراً ، ثمَّ قالَ : فمعَكَ قيمةُ مئةِ ألفِ دينار وأنتَ تشكو ؟! فأصبح وقدْ سُرِّيَ عنهُ (١) .

ودخلَ ابنُ السمَّاكِ على بعضِ الخلفاءِ وبيدهِ كوزُ ماءٍ يشربُهُ ، فقالَ لهُ : عظُّني ، فقالَ : لوْ لمْ تُعطُّ هـُـذهِ الشربةَ إلا ببذلِ جميع أموالِكَ وإلا. . بقيتَ عطشانَ. . فهلْ كنتَ تعطيهِ ؟ قالَ : نعمْ ، فقالَ : لوْ لمْ تُعطَ إلا بملكِكَ كلِّهِ. . فهلْ كنتَ تتركُهُ ؟ قالَ : نعمْ ، قالَ : فلا تفرحْ بملَّكِ لا يساوي شربةَ

فبهاذا يتبيَّنُ أنَّ نعمةَ اللهِ تعالىٰ على العبدِ في شربةِ ماءٍ عندَ العطشِ أعظمُ مِنْ ملكِ الأرضِ كلِّها .

وإذا كانَتِ الطباعُ مائلةً إلى اعتدادِ النعمةِ الخاصَّةِ نعمةً دونَ العامَّةِ وقدْ ذكرنا النعَمَ العامَّةَ . . فلنذكر إشارةً وجيزةً إلى النعَم الخاصَّةِ ، فنقولُ :

ما مِنْ عبدٍ إلا ولوْ أنعمَ النظرَ في أحوالِهِ.. رأىٰ مِنَ اللهِ تعالىٰ نعمةً أو نعماً كثيرةً تخصُّهُ ، لا يشاركُهُ فيها الناسُ كافَّةً ، بلْ يشاركُهُ عددٌ يسيرٌ مِنَ

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢١٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) والخبر في (أ): (ودخل ابن السماك على الرشيد وفي يده كوز ماء ليشربه، فقال: عظنى ، قال : أرأيت لو منعت هاذه الشربة أكنت مفتديها بملكك ؟ قال : بلي ، قال : اشرب هنيئاً ، فشرب ، ثم قال : أرأيت لو منعت إخراجها أكنت مفتديها بملكك ؟ قال : بليٰ ، قال : يا أمير المؤمنين ؛ وما قدر ملك لا يساوي شربة وبولة ؟! ) ، وقد رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص١٣٤ ) .

الناسِ ، وربَّمَا لا يشاركُهُ فيها أحدٌ ، وذلكَ يعترفُ بهِ كلُّ عبدٍ في ثلاثةِ أمورٍ : في العقلِ ، والخُلُقِ ، والعلمِ .

أمّا العقلُ: فما مِنْ عبد للهِ تعالىٰ إلا وهو راض عن اللهِ تعالىٰ في عقلِهِ ، يعتقدُ أنّه أعقلُ الناسِ ، وقلّما يسألُ الله العقلَ ، وإنّ مِنْ شرفِ العقلِ أنْ يفرح بهِ الخالي عنه كما يفرح بهِ المتصفُ بهِ ، فإذا كانَ اعتقادُهُ أنّهُ أعقلُ الناسِ . فواجبٌ عليهِ أنْ يشكرهُ ؛ لأنّهُ إنْ كانَ كذلكَ . فالشكرُ واجبٌ عليهِ ، وإنْ لمْ يكنْ ولكنّهُ يعتقدُ أنّهُ كذلكَ . فهو نعمةٌ في حقّهِ ، فمَنْ وضع عليهِ ، وإنْ لمْ يكنْ ولكنّهُ يعتقدُ أنّهُ كذلكَ . فهو نعمةٌ في حقّهِ ، فمَنْ وضع كنزاً تحت الأرضِ فهو يفرحُ بهِ ويشكرُ عليهِ ، فإنْ أُخذَ الكنزُ مِنْ حيثُ لا يدري . فيبقىٰ فرحُهُ بحسبِ اعتقادِهِ ، ويبقىٰ شكرُهُ ؛ لأنّهُ في حقّهِ كالباقى .

وأمَّا الخُلُقُ: فما مِنْ عبدٍ إلا ويرى مِنْ غيرِهِ عيوباً يكرهُها وأخلاقاً يذمُّها ، وإنَّما يذمُّها مِنْ حيثُ يرى نفسَهُ بريئاً عنها ، فإذا لمْ يشتغلْ بذمِّ الغيرِ . فينبغي أنْ يشتغلَ بشكرِ اللهِ ؛ إذْ حسَّنَ خُلُقَهُ وابتلىٰ غيرَهُ بالخُلُقِ السيِّيءِ .

وأمَّا العلمُ: فما مِنْ أحدٍ إلا ويعرفُ مِنْ بواطنِ أمورِ نفسِهِ وخفايا أفكارِهِ ما هوَ منفردٌ بهِ ، ولوْ كُشِفَ الغطاءُ حتَّى اطلعَ عليهِ أحدٌ مِنَ الخلقِ. . لافتضحَ ، فكيفَ لوِ اطلعَ الناسُ كافَّةً ؟!

فإذاً ؛ لكلِّ عبدٍ علمٌ بأمرٍ خاصٌّ لا يشاركُهُ فيهِ أحدٌ مِنْ عبادِ اللهِ ، فلِمَ

لا يشكرُ سترَ اللهِ الجميلَ الذي أرسلَهُ على وجهِ مساوئِهِ ، فأظهرَ الجميلَ وسترَ القبيحَ ، وأخفىٰ ذلكَ عنْ أعينِ الخلْقِ ، وخصَّصَ علمَهُ بهِ حتَّىٰ لا يطلعَ عليهِ أحدٌ ؟!

فهاذهِ ثلاثٌ مِنَ النَّعَمِ خَاصَّةٌ يَعْتَرَفُ بَهَا كُلُّ عَبْدٍ ؛ إمَّا مَطَلَقاً ، وإمَّا في بعضِ الأمورِ ، فلننزلُ عَنْ هاذهِ الطبقةِ إلىٰ طبقةٍ أخرىٰ أعمَّ منها قليلاً ، فنقولُ :

مَا مِنْ عَبِدٍ إِلَّا وَقَدْ رِزْقَهُ اللهُ تَعَالَىٰ في صُورتِهِ أَوْ شَخْصِهِ ، أَوْ أَخْلَاقِهِ أَوْ صفاتِهِ ، أَوْ أَهلِهِ أَوْ ولدِهِ ، أَوْ مسكنِهِ أَوْ بلدِهِ ، أَوْ رفيقِهِ أَوْ أقاربهِ ، أو عزِّهِ أَوْ جَاهِهِ ، أَوْ في سائر محابِّهِ . . أموراً لوْ سُلبَ ذلكَ منهُ وأُعطَى ما خُصِّصَ بهِ غيرُهُ.. لكانَ لا يرضيٰ بهِ ، وذلكَ مثلُ أنْ جعلَهُ مؤمناً لا كافراً ، وحيّاً لا جماداً ، وإنساناً لا بهيمةً ، وذكراً لا أنثى ، وصحيحاً لا مريضاً ، وسليماً لا معيباً ، فإنَّ كلَّ هـٰـذهِ خصائصُ وإنْ كانَ فيها عمومٌ أيضاً ؛ فإنَّ هـُـذهِ الأحوالَ لوْ بُدِّلَتْ بأضدادِها. . لمْ يرضَ بها ، بلْ لهُ أمورٌ لا يبدِّلُها بأحوالِ الآدميينَ أيضاً ، وذلكَ إمَّا أنْ يكونَ بحيثُ لا يبدِّلُهُ بما خُصَّ بهِ أحدٌ مِنَ الخلقِ ، أوْ لا يبدِّلُهُ بما خُصَّ بهِ الأكثرُ ، فإذا كانَ لا يبدِّلُ حالَ نفسِهِ بحالِ غيرِهِ. . فإذا حالُهُ أحسنُ مِنْ حالِ غيرهِ ، فإنْ كانَ لا يعرفُ شخصاً يرتضى لنفسِهِ حالَهُ بدلاً عنْ حالِ نفسِهِ إمَّا على الجملةِ وإمَّا في أمرِ خاصٌّ.. فإذاً للهِ تعالىٰ عليهِ نعمٌ ليسَتْ لهُ علىٰ أحدٍ مِنْ عبادِهِ سواهُ ، وإنْ كانَ يبدِّلُ حالَ نفسِهِ بحالِ بعضِهِمْ دونَ البعضِ. . فلينظرُ إلى عددِ المغبوطينَ عندَهُ ،

فإنّه - لا محالة - يراهُم أقلَّ بالإضافة إلى غيرهِم ، فيكونُ مَنْ دونَهُ في الحالِ أكثرَ بكثيرٍ ممّنْ هو فوقه ، فما بالله ينظرُ إلى مَنْ فوقه ليزدري نعمَ اللهِ تعالى على نفسِهِ ولا ينظرُ إلى مَنْ دونة ليستعظم نعمَ اللهِ تعالى عليه ؟! وما بالله لا يسوّي دنياه بدينه ؟ أليسَ إذا لامَتْهُ نفسُهُ على سيئةٍ يقارفُها يعتذرُ إليها بأنّ في الفسّاقِ كثرة ، فينظرُ أبداً في الدينِ إلى مَنْ دونة لا إلى مَنْ فوقه ؟! فلِمَ لا يكونُ نظرُهُ في الدنيا كذلك ؟

فإذا كانَ حالُ أكثرِ الخلقِ في الدينِ خيراً منهُ ، وحالُهُ في الدنيا خيراً مِنْ حالِ أكثر الخلْقِ. . فكيفَ لا يلزمُهُ الشكرُ ؟!

ولهاذا قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « مَنْ نظرَ في الدنيا إلى مَنْ هوَ دونَهُ ، ونظرَ في الدنيا إلى مَنْ هو وقهُ . كتبَهُ اللهُ صابراً وشاكراً ، ومَنْ نظرَ في الدنيا إلى مَنْ هو فوقهُ ، وفي الدينِ إلىٰ مَنْ هو دونَهُ . لمْ يكتبهُ اللهُ صابراً ولا شاكراً »(١) .

فإذاً ؛ كلُّ مَنِ اعتبرَ حالَ نفسِهِ وفتَّشَ عمَّا خُصَّ بهِ. . وجدَ للهِ تعالىٰ علىٰ نفسِهِ نعماً كثيرةً ، لا سيَّما مَنْ خُصَّ بالسنَّةِ والإيمانِ ، والعلمِ والقرآنِ ، ثمَّ الفراغ والصحَّةِ والأمن وغير ذلكَ .

ولذلكَ قيلَ (٢):

[من البسيط]

منْ شاءَ عيشاً رحيباً يستطيب بهِ في دينهِ ثم في دنياهُ إقبالا

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ( ٢٥١٢ ) .

<sup>(</sup>٢) البيتان لأبي الفتح البستي في « ديوانه » ( <math> -7 ) .

فلينظرَنَّ إلىٰ مَنْ فوقَهُ ورعاً ولينظرَنَّ إلىٰ مَنْ دونَهُ مالا ولينظرَنَّ إلىٰ مَنْ دونَهُ مالا ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مَنْ لمْ يستغنِ بآياتِ اللهِ. . فلا أغناهُ اللهُ »(١) ، وهاذا إشارةٌ إلىٰ نعمةِ العلم .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « إنَّ القرآنَ هوَ الغنى الذي لا غنى بعدَهُ ولا فقرَ معَهُ »(٢) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « مَنْ آتاهُ اللهُ القرآنَ فظنَّ أنَّ أحداً أغنىٰ منهُ . . فقدِ استهزأَ بآياتِ اللهِ »(٣) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « ليسَ منَّا مَنْ لمْ يتغنَّ بالقرآنِ »(٤) . وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « كفي باليقينِ غنيً »(٥) .

وقالَ بعضُ السلفِ : ( يقولُ اللهُ تعالىٰ : إنَّ عبداً أغنيتُهُ عنْ ثلاثةٍ لقدْ أَتممتُ عليهِ نعمتي ؛ عنْ سلطانٍ يأتيهِ، وطبيبٍ يداويهِ، وعمَّا في يدِ أَخيهِ) (٦) ،

<sup>(</sup>٢) رواه أبو يعلىٰ في « مسنده » ( ٢٧٧٣ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١/ ٢٥٥ ) من حديث أنس رضي الله عنه بنحوه .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١/ ٢١٠ ) ، وروى البخاري في « التاريخ الكبير » ( ٣/ ٢٦٥ ) نحوه .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٧٥٢٧ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه القضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٤١٠ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ١٤١٠ ) .

<sup>(</sup>٦) قوت الفلوب ( ٢١٠/١ ) .

ربع المنجبات مربع المنجبات مربع المنجبات الصبر والشك

وعبَّرَ الشاعرُ عنْ هاذا فقالَ(١):

[من الهزج]

إِذَا ٱلْقُصُوتُ تَاتَّىٰ لَ صَلَ وَٱلصَّحَّةُ وَٱلأَمْسَنُ وَٱلصَّحَةُ وَٱلأَمْسَنُ وَأَصْبَحْسَتَ أَخَا حُرْنُ فَلِا فَارَقَكَ ٱلْحُرْنُ وَالْمَارَقَ لَكَ ٱلْحُرْنُ

بلْ أرشقُ العباراتِ وأفصحُ الكلماتِ كلامُ أفصحِ مَنْ نطقَ بالضادِ ، حيثُ عبَّرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ عنْ هاذا المعنى فقالَ : « مَنْ أصبحَ آمناً في سربِهِ ، معافى في بدنِهِ ، عندَهُ قوتُ يومِهِ . . فكأنَّما حيزَتْ لهُ الدنيا بحذافيرها »(٢) .

ومهما تأمَّلتَ الناسَ كلَّهُمْ.. وجدتَهُمْ يشكونَ ويتألَّمونَ مِنْ أمورِ وراءَ هاذهِ الثلاثِ معَ أنَّها وبالٌ عليهِمْ ، ولا يشكرونَ نعمةَ اللهِ في هاذهِ الثلاثِ ، ولا يشكرونَ نعمةَ اللهِ في هاذهِ الثلاثِ ، ولا يشكرونَ نعمةَ اللهِ عليهِم في الإيمانِ الذي بهِ وصولُهُمْ إلى النعيمِ المقيمِ والملكِ العظيم .

بلِ البصيرُ ينبغي ألا يفرحَ إلا بالمعرفةِ واليقينِ والإيمانِ ، بلْ نحنُ نعلمُ مِنَ العلماءِ مَنْ لوْ سُلِّمَ إليهِ جميعُ ما دخلَ تحتَ قدرةِ ملوكِ الأرضِ مِنَ المشرقِ إلى المغربِ مِنْ أموالٍ وأتباعٍ وأنصارٍ وقيلَ لهُ : خُذْ هاذا عوضاً عنْ علمِكَ ، بلْ عنْ عُشْرِ عَشِيرِ علمِكَ . . لمْ يأخذُهُ ، وذلكَ لرجائِهِ أنَّ نعمةَ علمِكَ ، بلْ عنْ عُشْرِ عَشِيرِ علمِكَ . . لمْ يأخذُهُ ، وذلكَ لرجائِهِ أنَّ نعمة

<sup>(</sup>۱) البيتان متنازع في نسبتهما ، فهما في « زهر الآداب » ( ۸۲۷/۲ ) لمنصور الفقيه ، وفي « محاضرات الأدباء » ( ۲/۳۱۳ ـ ۳۱۶ ) لأبي العتاهية ، وفي « تاريخ دمشق » ( ۲۱۲/۵۱ ) للإمام الشافعي .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ( ٣٣٤٦ ) ، وابن ماجه ( ٤١٤١ ) .

العلم تفضي به إلىٰ قرْبِ اللهِ سبحانة وتعالىٰ في الآخرة ، بلْ لوْ قبلَ لهُ : لكَ في الآخرة ما ترجوه بكمالهِ ، فخذ هذه اللذّاتِ في الدنيا بدلاً عن التذاذِك بالعلم في الدنيا وفرحِكَ به. . لكانَ لا يأخذُه ؛ لعلمه بأنَّ لذَّة العلم دائمة لا تنقطع وثابتة لا تُسرقُ ولا تُغصبُ ولا يُنافسُ فيها ، وأنّها صافية لا كدورة فيها ، ولذّات الدنيا كلّها ناقصة ومكذّرة ومشوشة لا يفي مرجوها بمَخُوفِها ، ولا لذّتها بألمِها ، ولا فرحُها بغمها ، هلكذا رئيي إلى الآن ، وهلكذا تكونُ ما بقي الزمانُ ، إذْ ما خُلقَتْ لذّاتُ الدنيا إلا لتُجلبَ بها العقولُ الناقصة وتُخدع ؛ حتى إذا انخدعت وتقيّدت بها . أبت عليها واستعصت ؛ كالمرأة الجميلِ ظاهرُها ، تتزيّنُ للشابِّ الشبقِ الغبيّ ، حتى إذا تقيّدَ بها قلبُهُ . . استعصت عليهِ واحتجبت عنه ، فلا يزالُ معَها في عناء دائم وتعبِ قائم ، وكلُّ ذلكَ باغترارِه بلذّة النظرِ إليها في لحظةٍ ، ولوْ عقلَ دائم وتعبِ قائم ، وكلُّ ذلكَ باغترارِه بلذّة النظرِ إليها في لحظةٍ ، ولوْ عقلَ الدنيا في شباكِ الدنيا وحبائلِها .

ولا ينبغي أنْ نقولَ : إنَّ المعرضَ عنِ الدنيا متألِّمٌ بالصبرِ عنها ؛ فإنَّ المقبلَ عليها أيضاً متألِّمٌ بالصبرِ عليها وحفظِها وتحصيلِها ودفعِ القُصُودِ عنها أيضاً متألِّمٌ بالصبرِ عليها وحفظِها وتحصيلِها ودفعِ القُصُودِ عنها (١) ، وتألُّمُ المعرضِ يفضي إلىٰ لذَّةٍ في الآخرةِ ، وتألُّمُ المقبلِ يفضي إلىٰ آلامِ في الآخرةِ ، فليقرأ المعرضُ عنِ الدنيا علىٰ نفسِهِ قولَهُ تعالىٰ :

 <sup>(</sup>۱) وفي (ق) ونسخة الحافظ الزبيدي: (اللصوص) بدل (القصود). «إتحاف»
 (۱۳۳/۹).

﴿ وَلَا تَهِ نُواْ فِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَرَّجُونَ مِنَ ٱللّهِ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ فإذاً ؛ إنَّما انسذَ طريقُ الشكرِ على الخلْقِ لجهلِهِمْ بضروبِ النعم الظاهرةِ والباطنةِ ، والخاصَّةِ والعامَّةِ .

فإنْ قلتَ : فما علاجُ هـٰـذهِ القلوبِ الغافلةِ حتَّىٰ تشعرَ بنعمِ اللهِ تعالىٰ فعساها تشكرُ ؟

فأقولُ: أمّّا القلوبُ البصيرةُ.. فعلاجُها التأمّّلُ فيما رمزنا إليهِ مِنْ أصنافِ نعَمِ اللهِ تعالى العامّةِ ، وأمّّا القلوبُ البليدةُ التي لا تعدُّ النعمة نعمة إلا إذا خصَّتُها ، أوْ أُشعرَ بالبلاءِ معها.. فسبيلُهُ أنْ ينظرَ أبداً إلىٰ مَنْ دونَهُ ، ويفعلَ ما كانَ يفعلُهُ بعضُ الصوفيّةِ ، إذْ كانَ يحضرُ كلَّ يومٍ دارَ المرضى والمقابرَ والمواضعَ التي تقامُ فيها الحدودُ ، فكانَ يحضرُ دارَ المرضى ويشاهدُ أنواعَ بلاءِ اللهِ تعالىٰ عليهِمْ ، ثمّ يتأمّلُ في صحتِهِ وسلامتِهِ ؛ ليشعرَ قلبُهُ بنعمةِ الصحّةِ عندَ شعورهِ ببلاءِ الأمراضِ ويشكرَ الله تعالىٰ ، ويشاهدُ الجناةَ الذينَ يُقتلونَ وتقُطعُ أطرافُهُمْ ويُعذّبونَ بأنواعِ العذابِ ؛ ليشكرَ الله تعالىٰ علىٰ الجناءَ الذينَ يُقتلونَ وتقُطعُ أطرافُهُمْ ويُعذّبونَ بأنواعِ العذابِ ؛ ليشكرَ الله تعالىٰ علىٰ تعالىٰ علىٰ عصمتِهِ مِنَ الجناياتِ ومِنْ تلكَ العقوباتِ ، ويشكرَ الله تعالىٰ علىٰ المعنهِ الأمنِ ، ويحضرُ المقابرَ فيعلمُ أنَّ أحبَّ الأشياءِ إلى الموتىٰ أنْ يُردُوا إلى الدنيا ولوْ يوماً واحداً ؛ أمّا مَنْ عصىٰ اللهَ . فليتداركَ ، وأمّا مَنْ أطاعَ . . فليزيدَ في طاعتِهِ ، فإنَّ يومَ القيامةِ يومُ التغابنِ ، فالمطيعُ مغبونٌ ؛ إذْ يرىٰ فليزيدَ في طاعتِهِ ، فإنَّ يومَ القيامةِ يومُ التغابنِ ، فالمطيعُ مغبونٌ ؛ إذْ يرىٰ فليزيدَ في طاعتِهِ ، فإنَّ يومَ القيامةِ يومُ التغابنِ ، فالمطيعُ مغبونٌ ؛ إذْ يرىٰ فليزيدَ في طاعتِهِ ، فإنَّ يومَ القيامةِ يومُ التغابنِ ، فالمطيعُ مغبونٌ ؛ إذْ يرىٰ

جزاء طاعتِهِ فيقولُ: كنتُ أقدرُ على أكثرَ مِنْ هاذهِ الطاعاتِ، فما أعظمَ غبني إذْ ضيَّعتُ بعضَ الأوقاتِ في المباحاتِ! وأمَّا العاصي.. فغبنهُ ظاهرٌ، فإذا شاهدَ المقابرَ، وعلمَ أنَّ أحبَّ الأشياءِ إليهِمْ أنْ يكونَ قدْ بقيَ لهُمْ مِنَ العمرِ ما بقيَ لهُ.. فيصرفُ بقيَّةَ العمرِ إلىٰ ما يشتهي أهلُ القبورِ العودَ لأجلِهِ ؛ ليكونَ ذلكَ معرفة لنعمةِ اللهِ في بقيَّةِ العمرِ، بلْ في الإمهالِ في كلِّ نفسٍ مِنَ الأنفاسِ، وإذا عرفَ تلكَ النعمة.. شكرَ بأنْ يصرفَ العمرَ إلىٰ ما خُلِقَ العمرُ الخبهِ، وهوَ التزوُّدُ مِنَ الدنيا للآخرةِ.

فهاذا علاجُ هاذهِ القلوبِ الغافلةِ لتشعرَ بنعمِ اللهِ تعالى فعساها تشكرُ .

ولقدْ كَانَ الربيعُ بنُ خُثيمٍ معَ تمامِ استبصارِهِ يستعينُ بهاذِهِ الطريقِ تأكيداً للمعرفةِ ، فكانَ قدْ حفرَ في دارِهِ قبراً ، فكانَ يضعُ غِلاً في عنقِهِ وينامُ في للمعرفةِ ، فكانَ يقومُ ويقولُ : ﴿ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ لَكَ لِيَّ أَعْمَلُ صَلِيحًا ﴾ ، ثمَّ يقومُ ويقولُ : يا ربيعُ ؛ قدْ أُعطيتَ ما سألتَ ، فاعملْ قبلَ أنْ تسألَ الرجوعَ فلا ترجع (١) .

وممًّا ينبغي أنْ تُعالجَ بهِ القلوبُ البعيدةُ عنِ الشكرِ أنْ تعرفَ أنَّ النعمةَ إذا لمْ تُمكرْ.. زالَتْ ولمْ تعدْ ، ولذلكَ كانَ الفضيلُ بنُ عياضٍ رحمَهُ اللهُ يقولُ: (عليكُمْ بمداومةِ الشكرِ على النعمِ ، فقلَّ نعمةٌ زالَتْ عنْ قومٍ فعادَتَ إليهِمْ) (٢). وقالَ بعضُ السلفِ : ( النعَمُ وحشيَّةٌ ، فقيِّدوها بالشكرِ) (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البلاذري في « أنساب الأشراف » ( ۱۱/۱۱ ) .

 <sup>(</sup>۲) قوت القلوب ( آ/ ۲۰۹ ) ، والسياق عنده .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢٠٩/١ ) .

وفي الخبرِ : (ما عظمَتْ نعمةُ اللهِ تعالىٰ علیٰ عبدِ إلا كثرَتْ حوائجُ الناسِ إليهِ ، فمَنْ تهاونَ بهِمْ . . عرَّضَ تلكَ النعمةَ للزوالِ )(١) .

وقالَ اللهُ سبحانَهُ وتعالىٰ : ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِمِ ﴾ .

فهاذا تمامُ هاذا الركن .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۰۹/۱ ) ، وأصله من كلام لسيدنا علي رضي الله عنه رواه له ابن الطيوري في « الطيوريات » ( ٤٦٢ ) .

كتاب الصبر والشكر معرضي معرضي والشكر كتاب الصبر والشكر

## الرّکن لثّالث من کنا ب بقسبرولتّ کر فیما بیشترک فیه بقسبرولتّ کر ویرتبط اُ حدهما با لآخر

## بیان وجه جمتاع بصبروات کرعلیٰ سینے ، واحد

لعلَّكَ تقولُ: ما ذكرتَهُ في النعمِ إشارةٌ إلىٰ أنَّ للهِ تعالىٰ في كلِّ موجودٍ نعمةً ، وها نا يشيرُ إلىٰ أنَّ البلاءَ لا وجودَ لهُ أصلاً ، فما معنى الصبرِ إذاً ؟ وإنْ كانَ البلاءُ موجوداً. . فما معنى الشكرِ على البلاءِ وقدِ ادَّعىٰ مدَّعونَ أنَّا نشكرُ على البلاءِ فضلاً عنِ الشكرِ على النعمةِ ، فكيفَ يُتصوَّرُ الشكرُ على البلاءِ ؟ وكيفَ يُشكرُ على ما يُصبرُ عليهِ والصبرُ على البلاءِ يستدعي ألماً والشكرُ يستدعي فرحاً وهما متضادانِ ؟ وما معنىٰ ما ذكرتُموهُ مِنْ أنَّ للهِ تعالىٰ في كلِّ ما أوجدهُ نعمةً علىٰ عبادِهِ ؟

فاعلم : أنَّ البلاء موجودٌ كما أنَّ النعمة موجودةٌ ، والقولَ بإثباتِ النعمة يوجبُ القولَ بإثباتِ البلاءِ ؛ لأنَّهُما متضادانِ ، ففقدُ البلاءِ نعمةٌ ، وفقدُ النعمةِ بلاءٌ ، ولكنْ قدْ سبقَ أنَّ النعمة تنقسمُ إلىٰ نعمةِ مطلقةٍ مِنْ كلِّ وجهٍ ؛ النعمةِ بلاءٌ ، ولكنْ قدْ سبقَ أنَّ النعمة تنقسمُ إلىٰ نعمةِ مطلقةٍ مِنْ كلِّ وجهٍ ؛ أمَّا في الآخرةِ . فكسعادة العبدِ بالنزولِ في جوارِ اللهِ تعالىٰ ، وأمَّا في الدنيا . فكالإيمانِ وحسنِ الخلقِ وما يعينُ عليهِما ، وإلىٰ نعمةٍ مقيَّدةٍ مِنْ الدنيا . فكالإيمانِ وحسنِ الخلقِ وما يعينُ عليهِما ، وإلىٰ نعمةٍ مقيَّدةٍ مِنْ وجهٍ ويفسدُهُ مِنْ وجهٍ .

فكذلك البلاءُ ينقسمُ إلى مطلقٍ ومقيَّدٍ ؛ أمَّا المطلقُ في الآخرةِ . . فالبعدُ مِنَ اللهِ تعالىٰ إمَّا مدَّةً وإمَّا أبداً ، وأمَّا في الدنيا . . فالكفرُ والمعصيةُ وسوءُ الخلقِ ، وهي التي تفضي إلى البلاءِ المطلقِ ، وأمَّا المقيَّدُ . . فكالفقرِ والمرضِ والخوفِ وسائرِ أنواعِ البلاءِ التي لا تكونُ بلاءً في الدينِ بلْ في الدنيا .

فالشكرُ المطلقُ للنعمةِ المطلقةِ ، أمَّا البلاءُ المطلقُ في الدنيا. . فقدْ لا يُؤمرُ بالصبرِ عليهِ ؛ لأنَّ الكفرَ بلاءٌ ، ولا معنى للصبرِ عليهِ ، وكذا المعصيةُ ، بلْ حقُّ الكافر أنْ يتركَ كفرَهُ وكذا حقُّ العاصي .

نعم ، الكافرُ قدُ لا يعرفُ أنَّهُ كافرٌ ، فيكونُ كمَنْ بهِ علَّةٌ وهوَ لا يتألَّمُ بها بسببِ غَشْيةٍ أوْ غيرِها ، فلا صبرَ عليهِ ، والعاصي يعرفُ أنَّهُ عاصٍ ، فعليهِ تركُ المعصيةِ ، بلْ كلُّ بلاءِ يقدرُ الإنسانُ علىٰ دفعِهِ فلا يُؤمرُ بالصبرِ عليهِ ، فلو تركَ الإنسانُ الماءَ مع طولِ العطشِ حتَّىٰ عظمَ ألمهُ . . فلا يُؤمرُ بالصبرِ عليهِ ، عليهِ ، بلْ يُؤمرُ بإزالةِ الألم ، وإنَّما الصبرُ علىٰ ألم ليسَ إلى العبدِ إزالتُهُ .

فإذا ؛ يرجعُ الصبرُ في الدنيا إلى ما ليسَ ببلاءِ مطلق ، بلْ يجوزُ أنْ يكونَ نعمةً مِنْ وجهِ ، فلذلكَ يُتصوَّرُ أنْ تجتمعَ عليهِ وظيفةُ الصبرِ والشكرِ ، فإنَّ الغنى مثلاً يجوزُ أن يصيرَ سببَ هلاكِ الإنسانِ ، حتَّىٰ يُقصدُ بسببِ مالِهِ ، فيُقتلُ وتُقتلُ أولادُهُ ، والصحةُ أيضاً كذلكَ ، فما مِنْ نعمةٍ مِنْ هاذهِ النعمِ الدنيويةِ إلا ويجوزُ أنْ تصيرَ بلاءً ، ولكنْ بالإضافةِ إليهِ ، فكذلكَ ما مِنْ بلاءً الدنيويةِ إلا ويجوزُ أنْ تصيرَ بلاءً ، ولكنْ بالإضافةِ إليهِ ، فكذلكَ ما مِنْ بلاءِ

ربع المنجيات <u>و و و المنجيا</u>

إلا ويجوزُ أَنْ يصيرَ نعمةً ، ولكنْ بالإضافةِ إلىٰ حالِهِ ، فربَّ عبدِ تكونُ الخيرةُ لهُ في الفقرِ والمرضِ ، ولوُ صحَّ بدنهُ وكثرَ مالُهُ.. لبطِرَ وبغىٰ ، قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ - لَبَعَوَاْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَيَطْغَيُّ ۞ أَن رَّءَاهُ ٱشْتَغْنَى﴾ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ اللهَ ليحمي عبدَهُ المؤمنَ مِنَ الدنيا وهوَ يحبُّهُ كما يحمي أحدُكُمْ مريضَهُ »(١).

وكذلكَ الزوجةُ والولدُ والقريبُ وكلُّ ما ذكرناهُ في الأقسامِ الستةَ عشرَ مِنَ النعمِ سوى الإيمانِ وحسنِ الخلقِ. . فإنَّها يُتصوَّرُ أَنْ تكونَ بلاءً في حقِّ مِنَ النعمِ سوى الإيمانِ وحسنِ الخلقِ. . فإنَّها يُتصوَّرُ أَنْ تكونَ بلاءً في حقِّهِ ، إِذْ قدْ سبقَ أَنَّ المعرفةَ بعضِ الناسِ ، فتكونَ أضدادُها إذا نعماً في حقِّهِمْ ، إِذْ قدْ سبقَ أَنَّ المعرفة إِنَّ كمالٌ ونعمةٌ ، فإنَّها صفةٌ مِنْ صفاتِ اللهِ تعالىٰ ، ولكنْ قدْ تكونُ على العبدِ في بعضِ الأمورِ بلاءً ، ويكونُ فقدُها نعمةً .

مثالُهُ: جهلُ الإنسانِ بأجلِهِ، فإنَّهُ نعمةٌ عليهِ؛ إذْ لوْ عرفَهُ.. ربما تنغَّصَ عليهِ العيشُ، وطالَ بذلكَ غمُّهُ.

وكذلكَ جهلُهُ بما يضمرُهُ الناسُ عليهِ مِنْ معارفِهِ وأقاربِهِ نعمةٌ عليهِ ؛ إذْ لوْ رُفعَ السترُ وأُطلعَ عليهِ. . لطالَ ألمُهُ وحقدُهُ وحسدُهُ واشتغالُهُ بالانتقام .

وكذلكَ جهلُهُ بالصفاتِ المذمومةِ مِنْ غيرِهِ نعمةٌ عليهِ ؛ إذْ لوْ عرفَها. . أبغضَهُ وآذاهُ ، وكانَ ذلكَ وبالاً عليهِ في الدنيا والآخرةِ .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۲۰۳٦ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ۳۰۹/٤ ) .

بلْ جهلُهُ بالخصالِ المحمودةِ في غيرِهِ قدْ يكونُ نعمةً عليهِ ، فإنَّهُ ربما يكونُ وليّاً للهِ تعالىٰ وهو يُضطرُ إلىٰ إيذائِهِ وإهانتِهِ ، ولوْ عرفَ ذلكَ وآذى . . كانَ إثمُهُ أعظمَ لا محالةَ ، فليسَ مَنْ آذىٰ نبيّاً أوْ وليّاً وهوَ يعرفُ كمَنْ آذىٰ وهوَ لا يعرفُ .

ومنها إبهامُ اللهِ تعالىٰ أمرَ القيامةِ ، وإبهامُهُ ليلةَ القدرِ ، وساعةَ يومِ الجمعةِ ، وإبهامُهُ ليلةَ القدرِ ، وساعةَ يومِ الجمعةِ ، وإبهامُهُ بعضَ الكبائرِ ، فكلُّ ذلكَ نعمةٌ ؛ لأنَّ هـٰذا الجهلَ يوفِّرُ دواعيَكَ على الطلب والاجتهادِ .

فهاذهِ وجوهُ نعمِ اللهِ تعالىٰ في الجهلِ ، فكيفَ في العلمِ ؟!

وحيثُ قلنا: إنَّ للهِ تعالىٰ في كلِّ موجودٍ نعمةً.. فهوَ حقٌ ، وذلك مطردٌ في حقِّ كلِّ أحدٍ ، ولا يُستنىٰ عنهُ بالظنِّ إلا الآلامُ التي يخلقُها في بعضِ الناسِ ، وهي أيضاً قدْ تكونُ نعمة في حقِّ المتألِّم بها ، فإنْ لمْ تكنْ نعمة في حقِّ بكالألمِ الحاصلِ مِنَ المعصيةِ ، كقطعِه يدَ نفسِه ، ووشمِه بشرتهُ ، فإنَّه يتألمُ بهِ وهوَ عاصِ بهِ ، وألمِ الكفَّارِ في النارِ . فهي أيضاً نعمةٌ ، ولكن في حقِّ غيرهِمْ مِنَ العبادِ لا في حقِّهِمْ ، فإنَّ مصائبَ قوم عندَ قومٍ فوائدُ ، ولولا أنَّ اللهَ تعالىٰ خلق العذابَ وعذَّبَ بهِ طائفةً . لما عرفَ المتنعِّمونَ قدْرَ نعمتِهِ ، ولا كثرَ فرحُهُمْ بها ، ففرحُ أهلِ الجنَّةِ إنَّما يتضاعفُ إذا تفكّروا في آلامٍ أهلِ النارِ ، أما ترى أهلَ الدنيا ليسَ يشتدُّ فرحُهُمْ بنورِ الشمسِ معَ شدَّة حاجتِهِمْ إليها مِنْ حيثُ إنَّها عامَّةٌ مبذولةٌ ؟

274

كتاب الصبر والشكر

ولا يشتدُّ فرحُهُمْ بالنظرِ إلىٰ زينةِ السماءِ وهيَ أحسنُ مِنْ كلِّ بستانِ لهُمْ في الأرضِ يجتهدونَ في عمارتِهِ ، ولكنْ زينةُ السماءِ لمَّا عمَّتْ. . لمْ يشعروا بها ، ولمْ يفرحوا بسببها ؟

فإذاً ؛ قدْ صحَّ ما ذكرناهُ مِنْ أَنَّ الله تعالىٰ لمْ يخلقْ شيئاً إلا وفيهِ حكمةٌ ، ولا خلق شيئاً إلا وفيه نعمةٌ ، إمّا على جميع عبادهِ ، أوْ على بعضِهِمْ ، فإذا في خلق شيئاً إلا وفيه نعمةٌ ، إمّا على المبتلىٰ أو علىٰ غيرِ المبتلىٰ ، في خلق الله تعالى البلاء أيضاً نعمةٌ ، إمّا على المبتلىٰ أو علىٰ غيرِ المبتلىٰ ، فإذا كلُّ حالةٍ لا تُوصفُ بأنّها بلاءٌ مطلقٌ ولا نعمةٌ مطلقةٌ فيجتمعُ فيها على العبدِ وظيفتانِ : الصبرُ والشكرُ جميعاً .

فإنْ قلتَ : فهما متضادانِ ، فكيفَ يجتمعانِ ؟! إذْ لا صبرَ إلا على غمّ ، ولا شكرَ إلا على فرحٍ .

فاعلمْ : أنَّ الشيءَ الواحدَ قدْ يُغتمُّ بهِ مِنْ وجهِ ، ويُفرحُ بهِ مِنْ وجهِ آخرَ ، فيكونُ الصبرُ مِنْ حيثُ الاغتمامُ ، والشكرُ مِنْ حيثُ الفرحُ .

وفي كلِّ فقرٍ ومرضٍ وخوفٍ وبلاءٍ في الدنيا خمسةُ أمورٍ ينبغي أنْ يفرحَ العاقلُ بها ويشكرَ عليها :

أَحَدُها : أَنَّ كُلَّ مَصِيبَةٍ وَمُرْضٍ فَيُتَصَوَّرُ أَنْ يَكُونَ أَكِبرُ مِنهَا ؛ إِذْ مَقَدُورَاتُ اللهِ تَعَالَىٰ وزادَها. . ماذا كانَ مقدوراتُ اللهِ تعالَىٰ وزادَها. . ماذا كانَ يردُّهُ ويحجزُهُ ؟ فليشكرُ إِذْ لَمْ تَكُنْ أَعْظَمُ مِنْهَا فِي الدُنيا .

الثاني: أنَّهُ كَانَ يَمَكُنُ أَنْ تَكُونَ مَصَيَبَتُهُ فِي دَيْنِهِ ، قَالَ رَجَلٌ لَسَهُلٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ : دَخَلَ اللصُّ بَيْتِي وَأَخَذَ مَتَاعِي ، فَقَالَ : اشْكُرِ اللهَ تَعَالَىٰ ، لَوْ دَخَلَ الشَّيْطَانُ قَلْبَكَ وَأَفْسَدَ التوحيدَ. . ماذا كنتَ تَصَنعُ ؟(١) .

ولذلكَ استعاذَ عيسىٰ عليهِ الصلاةُ والسلامُ في دعائِهِ إِذْ قالَ : ( اللهمَّ ؛ لا تجعلْ مصيبتي في ديني )(٢) .

وقالَ عمرُ بنُ الخطابِ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهُ : ( ما ابتليتُ ببلاءِ إلا كانَ للهِ تعالىٰ عليَّ فيهِ أربعُ نعَم ؛ إذْ لمْ يكنْ في ديني ، وإذْ لمْ يكنْ أعظمَ منهُ ، وإذْ لمْ يكنْ أعظمَ منهُ ، وإذْ لمْ أحرم الرضا بهِ ، وإذْ أرجو الثوابَ عليهِ )(٣) .

وكانَ لبعضِ أربابِ القلوبِ صديقٌ ، فحبسة السلطانُ ، فأرسلَ إليهِ يعلمه ويشكو إليهِ ، فقالَ له : اشكرِ الله ، فضربة ، فأرسلَ إليهِ يعلمه ويشكو إليهِ ، فقالَ : اشكرِ الله ، فجيء بمجوسيِّ فحبسَ عندَه وكانَ مبطوناً ، فقيد ، وجُعلَ حلقةٌ مِنْ قيدِهِ في رجْلِهِ وحلقةٌ في رجْلِ المجوسيِّ ، فأرسلَ إليهِ ، فقالَ : اشكرِ الله ، فكانَ يحتاجُ المجوسيُّ إلىٰ أَنْ يقومَ مرَّاتٍ وهوَ يحتاجُ أَنْ يقومَ معَهُ الشكرِ الله ، فكانَ يحتاجُ المجوسيُّ إلىٰ أَنْ يقومَ مرَّاتٍ وهوَ يحتاجُ أَنْ يقومَ معَهُ ويقفَ علىٰ رأسِهِ حتَّىٰ يقضيَ حاجتَهُ ، فكتبَ إليهِ بذلكَ ، فقالَ : اشكرِ الله ، فقالَ : اشكرِ الله ، فقالَ : اشكرِ الله ، فقالَ : الله وأي بلاءِ أعظمُ مِنْ هاذا ؟! فقالَ : لو جُعلَ الزنَّالُ فقالَ : إلىٰ متىٰ هاذا ؟ وأيُّ بلاءٍ أعظمُ مِنْ هاذا ؟! فقالَ : لو جُعلَ الزنَّالُ

الرسالة القشيرية ( ص٣١٣ ) .

 <sup>(</sup>۲) رواه عبد الرزاق في « المصنف » ( ۲۱/۱۱) ، وابن أبي شيبة في « المصنف »
 (۲) رواه عبد الرزاق في « الشعب » ( ۲۳۷ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١/ ٢١١ ) دون نسبة بنحوه .

الذي في وسطِهِ على وسطِكَ. . ماذا كنتَ تصنعُ ؟! (١) .

فإذاً ؛ ما مِنْ إنسانٍ قدْ أُصيبَ ببلاءِ إلا ولوْ تأمَّلَ حقَّ التأمُّلِ في سوءِ أدبِهِ ظاهراً وباطناً في حقِّ مولاهُ. لكانَ يرى أنَّهُ يستحقُّ أكثرَ ممَّا أُصيبَ بهِ عاجلاً وآجلاً ، ومَنِ استحقَّ عليكَ أنْ يضربَكَ مئةَ سوطٍ ، فاقتصرَ على عشرةٍ . . فهوَ مستحقُّ للشكرِ ، ومَنِ استحقَّ عليكَ أنْ يقطعَ يديكَ ، فتركَ إحداهُما . . فهوَ مستحقُّ للشكرِ .

ولذلكَ مرَّ بعضُ الشيوخِ في شارعٍ ، فصُبَّ علىٰ رأسِهِ طشتٌ مِنْ رمادٍ ، فسجدَ للهِ تعالىٰ سجدة الشكرِ ، فقيلَ لهُ : ما هلذهِ السجدة ؟ فقالَ : كنتُ أنتظرُ أنْ تُصبَّ عليَّ النارُ ، فالاقتصارُ على الرمادِ نعمة (٢) .

وقيلَ لبعضِهِمْ: ألا تخرجُ إلى الاستسقاءِ ؛ فقدِ احتبسَتِ الأمطارُ؟ فقالَ : أنتُمْ تستبطئونَ المطرَ وأنا أستبطىءُ الحجرَ (٣) .

فإنْ قلتَ : كيفَ أفرحُ وأرى جماعةً ممَّنْ زادَتْ معصيتُهُمْ على معصيتي ولمْ يُصابوا بمثلِ ما أُصبتُ بهِ حتَّى الكفارِ ؟!

فاعلمْ : أنَّ الكافرَ قدْ خُبِّيءَ لهُ ما هوَ أكثرُ ، وإنَّما أُمهلَ حتَّىٰ يستكثرَ مِنَ

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ( ص٣١٣ ) .

<sup>(</sup>٢) وهو أبو عثمان الزاهد، وعبارته كما في « الرسالة القشيرية » ( ص٤١٤ ) : ( من استحق أن يصب عليه النار فصولح على الرماد. . لم يجز له أن يغضب ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢/ ٣٧٣ ) ، وصاحب الخبر هو مالك بن دينار .

الإثم ، ويطولَ عليهِ العقابُ ؛ كما قالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُوٓا الْمِاتِي الْمُعْمِ لِيَزْدَادُوٓا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ

وأمَّا العاصي. . فمِنْ أينَ تعلمُ أنَّ في العالمِ مَنْ هوَ أعصىٰ منكَ ؟! وربَّ خاطرٍ بسوءِ أدبٍ في حقّ اللهِ تعالىٰ وفي صفاتِهِ أعظمُ وأطمُّ مِنْ شربِ الخمرِ والزنا وسائرِ المعاصي بالجوارحِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ في مثلِهِ : ﴿ وَتَعْسَبُونَهُمُ هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللّهِ عَظِيمٌ ﴾ ، فمِنْ أينَ تعلمُ أنَّ غيرَكَ أعصىٰ منكَ ؟!

ثمَّ لعلَّهُ قَدْ أُخِّرَتْ عقوبتُهُ إلى الآخرةِ وعُجِّلَتْ عقوبتُكَ في الدنيا ، فلِمَ لا تشكرُ اللهَ تعالىٰ علىٰ ذلكَ ؟

وهاذا هوَ الوجهُ الثالثُ في الشكرِ ، وهوَ أنّهُ ما مِنْ عقوبةِ إلا وكانَ يُتصوَّرُ أَنْ تُؤخَّرَ إلى الآخرةِ ، ومصائبُ الدنيا يُتسلَّىٰ عنها بأسبابٍ أُخرَ تهوِّنُ المصيبةَ فيخفُّ وقعُها ، ومصيبةُ الآخرةِ تدومُ ، وإنْ لمْ تدمْ . . فلا سبيلَ إلىٰ تخفيفِها بالتسلِّي ، إذْ أسبابُ التسلِّي مقطوعةٌ بالكليَّةِ في الآخرةِ عنِ المعذَّبينَ .

ومَنْ عُجِّلَتْ عقوبتُهُ في الدنيا. . فلا يُعاقبُ ثانياً ؛ إذْ قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّ العبدَ إذا أذنبَ ذنباً ، فأصابَتْهُ شِدَّةٌ أوْ بلاءٌ في الدنيا. . فاللهُ أكرمُ مِنْ أَنْ يعذِّبَهُ ثانياً »(١) .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۲۲۲)، وابن ماجه (۲۲۰۶) ولفظه: « من أصاب حدّاً فعُجُّل عقوبتُه في الآخرة، ومن أصاب عقوبتُه في الآخرة، ومن أصاب حدّاً فستره الله عليه وعفا عنه. . فالله أكرم من أن يعود إلىٰ شيء قد عفا عنه » .

کتاب الصبر والشکر

الرابعُ: أنَّ هاذهِ المصيبةَ والبليَّةَ كانَتْ مكتوبةً عليهِ في أمِّ الكتابِ ، وكانَ لا بدَّ مِنْ وصولِها إليهِ ، وقدْ وصلَتْ ، ووقعَ الفراغُ ، واستراحَ مِنْ بعضِها أوْ مِنْ جميعِها ، فهاذهِ نعمةٌ .

الخامسُ: أنَّ ثوابَها أكثرُ منها؛ فإنَّ مصائبَ الدنيا طرقٌ إلى الآخرةِ مِنْ وجهينِ:

- أحدُهُما: الوجهُ الذي يكونُ بهِ الدواءُ الكريهُ نعمةً في حقّ المريض، ويكونُ المنعُ مِنْ أسبابِ اللعبِ نعمةً في حقّ الصبيّ، فإنّهُ لوْ خُلِيَ واللعب. . كانَ يمنعُهُ ذلكَ عنِ العلمِ والأدبِ ، فكانَ يخسرُ جميعَ عمرِهِ ؛ واللعب. . كانَ يمنعُهُ ذلكَ عنِ العلمِ والأدبِ ، فكانَ يخسرُ جميعَ عمرِهِ ؛ فكذلكَ المالُ والأهلُ والأقاربُ والأعضاءُ حتّى العينُ التي هيَ أعزُ الأشياءِ قدْ تكونُ سبباً لهلاكِ الإنسانِ في بعضِ الأحوالِ .

بلِ العقلُ الذي هو أعزُّ الأمورِ قدْ يكونُ سبباً لهلاكِهِ ، فالملحدةُ غداً يتمنَّونَ لوْ كانوا مجانينَ أوْ صبياناً ولمْ يتصرَّفوا بعقولهِمْ في دينِ اللهِ تعالىٰ ، فما مِنْ شيءٍ مِنْ هاذهِ الأسبابِ يوجدُ مِنَ العبدِ إلا ويُتصوَّرُ أنْ يكونَ لهُ فيهِ خيرةٌ دينيَّةٌ ، فعليهِ أنْ يحسنَ الظنَّ باللهِ تعالىٰ ، ويقدِّرَ فيهِ الخيرةَ ويشكرهُ عليهِ ؛ فإنَّ حكمةَ اللهِ تعالىٰ واسعةٌ ، وهوَ بمصالحِ العبادِ أعلمُ مِنَ العبادِ ، عليهِ وغداً يشكرُهُ العبادُ على البلايا إذا رأوا ثوابَ اللهِ على البلايا كما يشكرُ الصبيُ بعدَ العقلِ والبلوغِ أستاذَهُ وأباهُ على ضربِهِ وتأديبِهِ ؛ إذْ يدركُ ثمرةَ ما استفادَهُ مِنَ التأديبِ ، والبلاءُ تأديبٌ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وعنايتُهُ بعبادِهِ أتمُ وأوفرُ مِنْ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وعنايتُهُ بعبادِهِ أتمُ وأوفرُ مِنْ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وعنايتُهُ بعبادِهِ أتمُ وأوفرُ مِنْ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، وعنايتُهُ بعبادِهِ أتمُ وأوفرُ مِنْ

عنايةِ الآباءِ بالأولادِ ؛ فقدْ رُوِيَ أَنَّ رجلاً قالَ لرسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : أوصني ، فقالَ : « لا تتهم اللهَ في شيءٍ قضاهُ عليكَ »(١) .

ونظرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إلى السماءِ فضحكَ ، فسُئِلَ ، فقالَ : «عجبتُ لقضاءِ اللهِ تعالىٰ للمؤمنِ ؛ إنْ قضىٰ لهُ بالسرَّاءِ.. رضيَ وكانَ خيراً لهُ ، وإنْ قضىٰ لهُ بالضرَّاءِ.. رضيَ وكانَ خيراً لهُ »(٢).

- الوجهُ الثاني : أنَّ رأسَ الخطايا المهلكةِ حبُّ الدنيا ، ورأسَ أسبابِ النجاةِ التجافي بالقلبِ عنْ دارِ الغرورِ ، ومواتاةُ النعمِ علىٰ وَفْقِ المرادِ مِنْ غيرِ امتزاجِ ببلاءِ ومصيبةِ تورثُ طمأنينةَ القلبِ إلى الدنيا وأنسا بها ، حتَّىٰ تصيرَ كالجنَّةِ في حقِّهِ ، فيعظمُ بلاؤُهُ عندَ الموتِ بسببِ مفارقتِهِ ، وإذا كثرَتْ عليهِ المصائبُ . . انزعجَ قلبُهُ عنِ الدنيا ، ولمْ يسكنْ إليها ، ولمْ يأنسْ بها ، وصارَتْ سجناً عليهِ ، وكانتْ نجاتُهُ منها غايةَ اللذَّةِ ؛ كالخلاصِ مِنَ السجن .

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «الدنيا سجنُ المؤمنِ وجنَّةُ الكافرِ »(٣)، والكافرُ كلُّ مَنْ أعرضَ عنِ اللهِ تعالىٰ ولمْ يردْ إلا الحياةَ

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» (۲۱۷/۱)، وقد رواه أحمد في «المسند» (۲۰٤/٤)، (۳۱۸/۵)، والبيهقي في «الشعب» (۹۲٦۳).

<sup>(</sup>٢) كذا في « القوت » ( ٢/٧/١ ) ، وهو عند مسلم ( ٢٩٩٩ ) دون ذكر النظر إلى السماء والضحك ، وقد ورد ذكر ذلك في أخبار مقاربة ، انظر « الإتحاف » ( ١٤١/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ( ٢٩٥٦ ) .

على المنجيات الصبر والشكر على موجوم موجوم المنجيات الصبر والشكر الشكر الشكر الشكر المنجيات ا

الدنيا ، ورضيَ بها ، واطمأنَّ إليها ، والمؤمنُ كلُّ منقلعِ بقلبِهِ عنِ الدنيا ، شديدِ الحنينِ إلى الخروجِ منها ، والكفرُ بعضُهُ ظاهرٌ وبعضُهُ خفيٌّ ، وبقدْرِ حبِّ الدنيا في القلبِ يسري فيهِ الشركُ الخفيُّ ، بلِ الموحِّدُ المطلقُ هوَ الذي لا يحبُّ إلا الواحدَ الحقَّ .

فإذاً ؛ في البلاءِ نعَمُّ مِنْ هـٰذا الوجهِ ، فيجبُ الفرحُ بهِ .

وأمَّا التألُّمُ.. فهوَ ضروريٌّ ، وذلكَ يضاهي فرحَكَ عندَ الحاجةِ إلى الحجامةِ بمَنْ يتولَّىٰ حجامتَكَ مجاناً ، أوْ يسقيكَ دواءً نافعاً بشعاً مجاناً ؛ فإنَّكَ تتألَّمُ وتفرحُ ، فتصبرُ على الألمِ ، وتشكرُهُ علىٰ سببِ مجاناً ؛ فإنَّكَ تتألَّمُ وتفرحُ ، فتصبرُ على الألمِ ، وتشكرُهُ علىٰ سببِ الفرحِ ، فكلُّ بلاءٍ في الأمورِ الدنيويَّةِ مثالُهُ الدواءُ الذي يؤلمُ في الحالِ وينفعُ في المآلِ .

بلْ مَنْ دخلَ دارَ ملكِ للنضارة (١) ، وعلمَ أنّه يخرجُ منها لا محالة ، فرأى وجها حسناً لا يخرجُ معَهُ مِنَ الدارِ . كانَ ذلكَ وبالاً وبلاءً عليهِ ؛ لأنّه يورثُهُ الأنسَ بمنزلِ لا يمكنُهُ المُقامُ فيهِ ، ولوْ كانَ عليهِ في المُقامِ خطرٌ مِنْ أنْ يطلعَ عليهِ الملكُ فيعذّبهُ ، فأصابَهُ ما يكرهُ حتّى نفرَهُ عنِ المقامِ . كانَ ذلكَ نعمة عليهِ ، والدنيا منزلٌ ، وقدْ دخلَها الناسُ مِنْ بابِ الرحمِ ، وهُمْ خارجونَ عنها مِنْ بابِ اللحدِ ، فكلُ ما يحقّقُ أنسَهُمْ بالمنزلِ فهوَ بلاءٌ ، وكلُ ما يزعجُ قلوبَهُمْ عنها ويقطعُ أنسَهُمْ بها فهوَ نعمةٌ ، فمَنْ عرفَ هاذا . .

<sup>(</sup>١) أي : التفرج .

حومہ میں المار والشکر میں میں المار والشکر میں میں المار والشکر میں میں المار والشکر میں میں المار میں المار می

تُصوِّرَ منهُ أَنْ يشكرَ على البلاءِ ، ومَنْ لمْ يعرفْ هـٰـذهِ النعمةَ في البلاءِ. . لمْ يُتَصوَّرُ منهُ الشكرُ ؛ لأنَّ الشكرَ يتبعُ معرفةَ النعمةِ بالضرورةِ ، ومَنْ لا يؤمنُ بأنَّ ثوابَ المصيبةِ أكبرُ مِنَ المصيبةِ . . لم يُتصوَّرُ منهُ الشكرُ على المصيبةِ .

وحُكِيَ أَنَّ أعرابياً عزَّى ابنَ عباس علىٰ أبيهِ رضي الله عنهُما فقالَ (١): [من الكامل] اِصْبِرْ نَكُنْ بِكَ صابرِينَ فَإِنَّما صَبْرُ ٱلرَّعِيَّةِ بِعَدْ صَبْرِ ٱلرَّاس خَيْرٌ مِنَ ٱلْعَبَّاسِ أَجْرُكَ بَعْدَهُ وَٱللهُ خَيْرٌ مِنْكَ لِلْعَبَّاس

فقالَ ابنُ عباس : ما عزَّاني أحدٌ أحسنَ مِنْ تعزيتِهِ (٢) .

والأخبارُ الواردةُ في الصبر على المصائب كثيرةٌ ، قالَ رسولُ اللهِ ِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مَنْ يردِ اللهُ بهِ خيراً . . يصبْ منهُ »(٣) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : ﴿ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ : إذَا وجُّهتُ إِلَىٰ عَبِدٍ مِنْ عبيدي مصيبةً في بدنِهِ أَوْ مالِهِ أَوْ ولدِهِ ، ثمَّ استقبلَ ذلكَ بصبرِ جميل.. استحييتُ منهُ يومَ القيامةِ أَنْ أنصبَ لهُ ميزاناً أَوْ أنشرَ لهُ ديواناً "(٤).

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « ما مِنْ عبدٍ أُصيبَ بمصيبةٍ ، فقالَ كما أَمرَهُ اللهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَابِّنَا ۚ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ ، اللهمَّ ؛ أُجُرْني في مصيبتي ،

<sup>(</sup>١) البيتان في « التذكرة الحمدونية » ( ٢٤٧/٤ ) بسياق مختلف .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ٢١١/١ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٩٦٤٥ ) .

رواه الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ( ص٢٢٧ ) ، وابن عدي في « الكامل » ( ٧/ ١٥٠ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٤٦٢ ) .

1 1 0°

وأعقبْني خيراً منها. . إلا فعلَ اللهُ ذلكَ بهِ »(١) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «قالَ اللهُ تعالىٰ: مَنْ سلبتُ كريمتيهِ.. فجزاؤُهُ الخلودُ في داري ، والنظرُ إلىٰ وجهي »(٢).

ورُوِيَ أَنَّ رَجَلاً قَالَ : يَا رَسُولَ اللهِ ؛ ذَهَبَ مَالِي ، وَسَقَمَ جَسَمِي ، فَقَالَ النّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ : « لا خيرَ في عبدٍ لا يذهبُ مالُهُ ولا يسقمُ جسمُهُ ، إِنَّ اللهَ إِذَا أُحبَّ عبداً. . ابتلاهُ ، وإذا ابتلاهُ . صَبَّرَهُ »(٣) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « إنَّ الرَّجلَ لتكونُ لهُ الدرجةُ عندَ اللهِ تعالىٰ لا يبلغُها بدلكَ »(٤) .

وعنْ خبَّابِ بنِ الأرثِّ قالَ : أتينا رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وهوَ متوسِّدٌ بردائِهِ في ظلِّ الكعبةِ ، فشكونا إليهِ ، فقلنا : يا رسولَ اللهِ ؛ ألا تدعو اللهُ تستنصرُهُ لنا ، فجلسَ محمرًا لونُهُ ، ثمَّ قالَ : « إنَّ مَنْ كانَ قبلَكُمْ

247

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۹۱۸)، و(أجرني): يجوز فيه أيضاً مد الهمزة والقصر والوصل، ( آجِرني ، أَجِرني ، ٱجُرني )؛ بمعنىٰ طلب الأجر على المد والوصل ، أو من الإجارة على القصر .

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني في « الأوسط » ( ٨٨٥٠) ، وعند البخاري ( ٥٦٥٣) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً : « إن الله قال : إذا ابتليت عبدي بحبيبتيه فصبر . . عوضته منهما الجنة » .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي الدنيا في « المرض والكفارات » ( ٢٥٤ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن حبان في «صحيحه» ( ٢٩٠٨ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ٢٩٤/١ ) بنحوه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

ربع المنجيات

لَيُؤتَىٰ بِالرَجلِ ، فَيُحفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ حَفَيرةٌ ، وِيُجاءُ بِالمَنْشَارِ ، فيوضعُ على رأسِهِ ، فيُجعلُ فرقتين ، ما يصرفُهُ ذلكَ عنْ دينِهِ »(١) .

وعنْ عليِّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ قالَ: (أَيُّمَا رَجْلٍ حَبْسَهُ السَلْطَانُ ظَلْمَاً فَمَاتَ.. فَهُوَ شَهِيدٌ )(٢). وقالَ أيضاً: فماتَ.. فَهُوَ شَهِيدٌ )(٢). وقالَ أيضاً: (مِنْ إجلالِ اللهِ ومعرفةِ حقِّهِ ألا تشكوَ وجعَكَ ، ولا تذكرَ مصيبتكَ )(٣).

وقالَ أبو الدرداءِ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهُ: (تُولدونَ للموتِ ، وتعمرونَ للخرابِ ، وتحرصونَ علىٰ ما يفنىٰ ، وتذرون ما يبقىٰ ، ألا حبذا المكروهاتُ الثلاثُ : الفقرُ والمرضُ والموتُ )(٤) .

وعنْ أنسِ رضيَ الله عنه قالَ : قالَ رسولُ اللهِ صلَّى الله عليهِ وسلَّم : « إذا أرادَ الله بعبدِ خيراً ، وأرادَ أنْ يصافيه . صَبَّ عليهِ البلاءَ صبّاً ، وثجّه عليهِ ثجّاً ، فإذا دعاه . قالَتِ الملائكة : صوتٌ معروفٌ ، فإنْ دعاه ثانياً فقالَ : يا ربّ . قالَ الله تعالى : لبَيكَ عبدي وسعديكَ ، لا تسألني شيئاً إلا أعطيتُكَ أوْ دفعتُ عنكَ ما هوَ خيرٌ ، وادّخرتُ لكَ عندي ما هوَ أفضلُ منه ، فإذا كانَ يومُ القيامةِ . . جيءَ بأهل الأعمالِ ، فؤفّوا أعمالَهُمْ بالميزانِ ، أهلُ فإذا كانَ يومُ القيامةِ . . جيءَ بأهل الأعمالِ ، فؤفّوا أعمالَهُمْ بالميزانِ ، أهلُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٦١٢ ) ، وأبو داوود ( ٢٦٤٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أورده الأبشيهي في « المستطرف » ( ٢/ ٣٣٥ ) .

 <sup>(</sup>٣) قال الحافظ العراقي: (لم أجده مرفوعاً، وإنما رواه ابن أبي الدنيا في «المرض والكفارات» [٢٢٣] من رواية سفيان عن بعض الفقهاء). «الإتحاف» (٩/٩٠).
 وقول سفيان رواه أبو نعيم في «الحلية» (٣/٩٨٦) أيضاً.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٦٢ ) ، وابن عساكر في « تباريخ دمشق » ( ١٦٣/٤٧ ) .

الصلاة والصيام والصدقة والحج ، ثم يُؤتى بأهلِ البلاء . فلا يُنصبُ لهُمْ ميزانٌ ، ولا ينشرُ لهُمْ ديوانٌ ، يُصبُ عليهِمُ الأجرُ صبّاً كما كان يُصبُ عليهِمُ اللجرُ صبّاً كما كان يُصبُ عليهِمُ البلاءُ صبّاً ، فيودُ أهلُ العافيةِ في الدنيا لوْ أنّهُمْ كانتْ تُقرضُ أجسادُهُمْ بالمقاريضِ لما يرونَ ما يذهبُ بهِ أهلُ البلاءِ مِنَ الثوابِ ، فذلكَ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ "(١) .

وعنِ ابنِ عباسٍ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهما قالَ : (شكا نبيٌّ مِنَ الأنبياءِ إلىٰ ربِّهِ فقالَ : يا ربِّ ؛ العبدُ المؤمنُ بطيعُكَ ويجتنبُ معاصيَكَ ، تزوي عنهُ الدنيا ، وتعرضُ لهُ البلاءَ ، ويكونُ العبدُ الكافرُ لا يطيعُكَ ويجترىءُ عليكَ وعلىٰ معاصيكَ ، تزوي عنهُ البلاءَ ، وتبسطُ لهُ الدنيا ، فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ : إنَّ العبادَ لي ، والبلاءَ لي ، وكلٌّ يسبِّحُ بحمدي ، فيكونُ المؤمنُ عليهِ مِنَ الذنوبِ ، فأزوي عنهُ الدنيا ، وأعرضُ لهُ البلاءَ ، فيكونُ كفارةً لذنوبِهِ ؛ حتىٰ يلقاني فأجزية بحسناتِهِ ، ويكونُ الكافرُ لهُ الحسناتُ ، فأبسطُ لهُ في الرزقِ ، وأزوي عنهُ البلاءَ ، فأجزيهِ بحسناتِهِ في الدنيا ؛ حتَّىٰ يلقاني فأجزية بسيئاتِهِ ) .

ورُوِيَ أَنَّهُ لَمَّا نِزِلَ قُولُهُ تَعَالَىٰ : ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوٓءًا يُجِّزَ بِهِ ﴾ . . قالَ

<sup>(</sup>۱) رواه بتمامه التميمي في « المحن » ( ص ۲۸٦ ) ، والترمذي ( ۲٤٠٢ ) روئ بعضه ، وهو قوله : « يود أهل العافية يوم القيامة حين يعطىٰ أهل البلاء الثواب لو أن جلودهم كانت قرضت في الدنيا بالمقاريض » .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ۱۲۳ /۸ ) .

أبو بكر الصديقُ رضيَ اللهُ عنهُ : كيفَ الفرحُ بعدَ هاذهِ الآيةِ ؟ فقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « غفرَ اللهُ لكَ يا أبا بكرٍ ؛ ألستَ تمرضُ ؟ ألستَ يصيبُكَ الأذى ؟ ألستَ تحزنُ ؟ فهاذا ما تُجزونَ بهِ »(١) ؛ يعني : أنَّ جميعَ ما يصيبُكَ يكونُ كفارةً لذنوبِكَ .

وعنْ عقبة بنِ عامر رضي اللهُ عنهُ عنِ النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّهُ قالَ : 
﴿ إِذَا رَأَيْتُمُ الرَّجَلَ يعطيهِ اللهُ مَا يحبُّ وهوَ مقيمٌ على معصيتِهِ . . فاعلموا أنَّ 
ذلكَ استدراجٌ ، ثمَّ قرأَ قولَهُ تعالىٰ : ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُوا بِهِ . فَتَحَنّا عَلَيْهِمْ 
أَبُوبَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٢) ، يعني : لمَّا تركوا ما أُمروا به . . فتحنا عليهِمْ 
أبوابَ الخيراتِ ، ﴿ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا ﴾ أيْ : بما أُعطوا مِنَ الخيرِ ، 
﴿ اَخَذَنَهُم بَغْتَهُ ﴾ .

وعنِ الحسنِ البصريِّ رحمَهُ اللهُ : أنَّ رجلاً مِنَ الصحابةِ رأى امرأةً كانَ يعرفُها في الجاهليةِ ، فكلَّمَها ثمَّ تركَها ، فجعلَ الرجلُ يلتفتُ إليها وهوَ يعرفُها في الجاهليةِ ، فأثرَ في وجههِ ، فأتى النبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، يمشي ، فصدمَهُ حائطٌ ، فأثرَ في وجههِ ، فأتى النبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إذا أرادَ اللهُ بعبدِ خيراً . . عجَّلَ فأخبرَهُ ، فقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إذا أرادَ اللهُ بعبدِ خيراً . . عجَّلَ لهُ عقوبةَ ذنبهِ في الدنيا »(٣) .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « المسند » ( ۱/۱۱ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ۲۹۱۰ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في « المسئد » (٤/ ١٤٥) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٩٢٦٨ ) .

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ٨٧/٤ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ٢٩١١ ) عن
 الحسن عن عبد الله بن مغفَّل رضي الله عنه .

عبد الصبر والشكر معرفة معرفة معرفة المنجيات الصبر والشكر المنافعة المنجيات الصبر والشكر المنجيات المن

وقالَ عليٌّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ: ألا أخبرُكُمْ بأرجىٰ آيةٍ في كتابِ اللهِ عزَّ وجلَّ ؟ قالوا: بلى ، فقراً عليهِمْ: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمُ مِّن مُصِيبَةٍ فَهِما كَسَبَتْ وَجِلَّ ؟ قالوا: بلى ، فقراً عليهِمْ: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمُ مِّن مُصِيبَةٍ فَهِما كَسَبَ الأوزارِ ، فإذا أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ ، فالمصائبُ في الدنيا بكسبِ الأوزارِ ، فإذا عاقبَهُ اللهُ في الدنيا. . فاللهُ أكرمُ مِنْ أَنْ يعذبَهُ ثانياً ، وإنْ عفا عنهُ في الدنيا. . فاللهُ أكرمُ مِنْ أَنْ يعذبَهُ ثانياً ، وإنْ عفا عنهُ في الدنيا. . فاللهُ أكرمُ مِنْ أَنْ يعذبَهُ ثانياً ، وإنْ عفا عنهُ في الدنيا. .

وعنْ أنس رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهُ عنِ النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ قالَ : « ما تجرعَ عبدٌ قطُّ جرعتينِ أحبَّ إلى اللهِ مِنْ جرعةِ غيظٍ ردَّها بحلمٍ ، وجرعةِ مصيبةٍ يصبرُ الرجلُ لها ، ولا قطرَتْ قطرةٌ أحبُّ إلى اللهِ مِنْ قطرةِ دمٍ أهريقَتْ مصيبةٍ يسبيلِ اللهِ ، أوْ قطرةِ دمعٍ في سوادِ الليلِ وهوَ ساجدٌ ولا يراهُ إلا اللهُ تعالىٰ ، وما خطا عبدٌ خطوتينِ أحبَّ إلى اللهِ تعالىٰ مِنْ خطوةٍ إلىٰ صلاةِ الفريضةِ ، وخطوةٍ إلىٰ صلةِ الرحم »(٢).

 <sup>(</sup>۱) رواه مرفوعاً الحاكم في « المستدرك » ( ٣٨٨/٤ ) ، وأحمد في « المسند » (١/ ٨٥).

<sup>(</sup>۲) قال الحافظ العراقي: (رواه أبو بكر بن لال في « مكارم الأخلاق » من حديث علي بن أبي طالب ، دون ذكر القطرتين ، وفيه محمد بن صدقة ، وهو الفدكي ، منكر العديث ، وروى ابن ماجه [٤١٨٩] من حديث ابن عمر بإسناد جيد : « ما من جرعة أعظم أجراً عند الله من جرعة غيظ كظمها عبد ابتغاء وجه الله » ، وروى الديلمي في « مسند الفردوس » [٦٢٠٥] من حديث أبي أمامة : « ما قطر في الأرض قطرة أحب إلى الله عز وجل من دم رجل مسلم في سبيل الله أو قطرة دمع في سواد الليل » ، وفيه محمد بن صدقة ، وهو الفدكي ، منكر الحديث ) . « إتحاف » (٩/ ١٤٥) . وروى ابن وهب في « جامعه » (٤٧٨) حديث الجرعتين مرفوعاً من حديث ابن عباس رضى الله عنهما .

وعنْ أبي الدرداءِ قالَ: تُوفي ابنٌ لسليمانَ بنِ داوودَ عليهِما السلامُ ، فوجدَ عليهِ وجداً شديداً ، فأتاهُ ملكانِ ، فجلسا بينَ يديهِ في زيِّ الخصومِ ، فقالَ أحدُهُما : بذرتُ بذراً ، فلمَّا استحصدَ . مرَّ بهِ هاذا فأفسدَهُ ، فقالَ للآخرِ : ما تقولُ ؟ فقالَ : أخذتُ الجادةَ فأتيتُ على زرعٍ ، فنظرتُ يميناً وشمالاً فإذا الطريقُ عليهِ ، فقالَ سليمانُ عليهِ السلامُ : ولِمَ بذرتَ على الطريقِ ؟ أما علمتَ أنْ لا بدَّ للناسِ مِنَ الطريقِ ؟! قالَ : فلِمَ تحزنُ على ولدِكَ ؟ أما علمتَ أنَّ الموتَ سبيلُ الآخرةِ ؟! فتابَ سليمانُ عليهِ السلامُ إلىٰ ولدِه ، ولمْ يجزعْ علىٰ ولدِه بعدَ ذلكَ (١) .

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنّه نُعي إليه ابنة له ، فاسترجع وقال : عورة سترَها الله ، ومؤنة كفاها الله ، وأجر قد ساقه الله ، ثمّ نزل فصلًىٰ ركعتين ، ثمّ قال : ﴿ وَاسْتَعِينُوا الله تعالىٰ الله تعالىٰ : ﴿ وَاسْتَعِينُوا الله تُعالَىٰ الله تعالىٰ : ﴿ وَاسْتَعِينُوا الله تُعالَىٰ الله تعالىٰ الله

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٥٤١٣ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في « المحتضرين » ( ١٥٥ ) ، والدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٣٨١ ) .

<sup>(</sup>٣) عزاه الحافظ السخاوي في «المقاصد الحسنة» (ص ٢١٥) لابن أبي الدنيا في «العزاء».

وعنِ ابنِ المباركِ أنَّهُ ماتَ لهُ ابنٌ ، فعزَّاهُ مجوسيٌّ يعرفُهُ فقالَ لهُ : ينبغي للعاقلِ أنْ يفعلَ اليومَ ما يفعلُهُ الجاهلُ بعدَ خمسةِ أيامٍ ، فقالَ ابنُ المباركِ : اكتبوا عنهُ هاذهِ (١) .

وقالَ بعضُ العلماءِ : ( إِنَّ اللهَ تعالىٰ ليبتلي العبدَ بالبلاءِ بعدَ البلاءِ ، حتَّىٰ يمشيَ على الأرضِ وما لهُ ذنبٌ )(٢) .

وقالَ الفضيلُ: ( إِنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ ليتعاهدُ عبدَهُ المؤمنَ بالبلاءِ كما يتعاهدُ الرجلُ أهلَهُ بالخير )(٣) .

وقالَ حاتمٌ الأصمُّ: (إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ يحتجُّ على الخلقِ يومَ القيامةِ بأربعةِ أنفسٍ على أربعةِ أجناسٍ: على الأغنياءِ بسليمان ، وعلى الفقراءِ بعيسىٰ ، وعلى العبيدِ بيوسف ، وعلى المرضىٰ بأيوب ، صلواتُ اللهِ عليهِمْ أجمعينَ ).

ورُوِيَ أَنَّ زكريا عليهِ السلامُ لمَّا هربَ مِنَ الكفارِ مِنْ بني إسرائيلَ ،

<sup>(</sup>۱) أورده الراغب في « محاضرات الأدباء » ( ٣٣٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) روى الحاكم في « المستدرك » ( ٣٤٧/١ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه نحوه مرفوعاً ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢٩/٢ ) عن جبير بن مطعم رضي الله عنه نحوه مرفوعاً .

<sup>(</sup>٣) روي هاذا من حديث حذيفة رضي الله عنه مرفوعاً كما هو عند البيهقي في « الشعب » (٣) ويلفظ: « إن الله ليتعاهد عبده المؤمن بالبلاء كما يتعاهد الوالد ولده بخير » ، قال حذيفة : وإنَّ أقرَّ أيامي لعيني يوم أدخل على أهلي فيشكون إلى الحاجة .

0° 0° 0

واختفىٰ في الشجرة ، فعرفوا ذلك ، فجيءَ بالمنشار ، فنُشرَتِ الشجرةُ حتَىٰ بلغ المنشارُ إلىٰ رأسِ زكريا ، فأنَّ منهُ أنَّة ، فأوحى الله تعالىٰ إليهِ : يا زكريا ؛ لئنْ صعدَت منك أنَّة ثانية لأمحونك مِنْ ديوانِ النبوَّة ، فعض زكريا عليهِ السلامُ على الصبرِ حتَّىٰ قُطعَ بشطرينِ (١) .

وقالَ أبو مسعودِ البلخيُّ: ( مَنْ أُصيبَ بمصيبةِ فمزَّقَ ثوباً ، أوْ ضربَ صدراً.. فكأنَّما أخذَ رمحاً يريدُ أنْ يقاتلَ بهِ ربَّهَ عزَّ وجلً )(٢) .

وقالَ لقمانُ رحمهُ اللهُ لابنِهِ : (يا بنيَّ ؛ إنَّ الذهبَ يُجرَّبُ بالنارِ ، والعبدُ الصالحُ يُجرَّبُ بالبلاءِ ، فإذا أحبَّ اللهُ قوماً.. ابتلاهُمْ ، فمَنْ رضيَ.. فلهُ الرضا ، ومَنْ سخطَ.. فلهُ السخطُ )(٣) .

وقالَ الأحنفُ بنُ قيسِ : أصبحتُ يوماً أشتكي ضرسي ، فقلتُ لعمِّي : ما نمتُ البارحةَ مِنْ وجعِ الضرسِ ، حتَّىٰ قلتُها ثلاثاً ، فقالَ : لقدْ أكثرتَ مِنْ

١) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص١٥ ) عن وهب بن منبه .

<sup>(</sup>٢) أورده الراغب في « محاضرات الأدباء » ( ٣٥٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) هذا القول متوازع في المرفوع ، فقد روى الطبراني في " الكبير " ( ١٦٦/٨) ، والحاكم في " المستدرك " ( ٣١٤/٤) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه مرفوعاً : "إن الله ليجرب أحدكم بالبلاء وهو أعلم به كما يجرب أحدكم ذهبه بالنار . . " الحديث ، وروى الترمذي ( ٢٣٩٦ ) ، وابن ماجه ( ٤٠٣١ ) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً : "إن عظم الجزاء مع عظم البلاء ، وإن الله إذا أحب قوماً . ابتلاهم ، فمن رضي . فله الرضا ، ومن سخط . فله السخط » .

شكوى ضرسِكَ في ليلةٍ واحدةٍ ، وقدْ ذهبَتْ عيني هاذهِ منذ ثلاثينَ سنةً ما علمَ بها أحدٌ (١) .

وأوحى الله تعالى إلى عزير عليه السلام : إذا نزلَت بكَ بليّة .. فلا تشكني إلى خلقي ، واشك إليّ كما لا أشكوك إلى ملائكتي إذا صعدَت بمساوئِك وفضائحِك (٢) ، نسألُ الله مِنْ عظيم لطفِه وكرمِه سترَه الجميل في الدنيا والآخرة .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في «الشعب» (٩٥٨٣) عن ابن أخ للأحنف، وصاحب القول هو الأحنف نفسه، ورواه البلاذري في «أنساب الأشراف» (٣٢٩/١٢) عن الأحنف وعمه المتشمس بن معاوية ولم يعين الشكوئ.

 <sup>(</sup>۲) رواه الديلمي في « مسند الفردوس » ( ٥١٤ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً : « أوحى الله عز وجل إلى أخي العزير : يا عزير . . . » الخبر .

ربع المنجيات محمد و محمد و الشكر

### ببيان فضل لتعمث على البسلاء

لعلَّكَ تقولُ: هاذهِ الأخبارُ تدلُّ على أنَّ البلاءَ في الدنيا خيرٌ مِنَ النعَمِ ، فهلْ لنا أنْ نسألَ اللهَ البلاءَ ؟

فأقولُ: لا وجهَ لذلك ؛ لما رُوِيَ عنْ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّهُ كانَ يستعيذُ في دعائِهِ مِنْ بلاءِ الدنيا وبلاءِ الآخرةِ (١) ، وكانَ يقولُ هوَ والأنبياءُ عليهِ مُ السلامُ : ﴿ رَبَّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلاَّخِرَةِ وَالأنبياءُ عليهِ مُ السلامُ : ﴿ رَبَّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلاَّخِرَةِ حَسَنَةً ﴾ (٢) ، وكانوا يستعيذونَ مِنْ شماتةِ الأعداءِ وغيرِها (٣) .

وقالَ عليٌّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ : اللهمَّ ؛ إنِّي أَسألُكَ الصبرَ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لقدْ سألتَ اللهُ البلاءَ . . فاسألهُ العافيةَ »(٤) .

وروى الصدِّيقُ رضوانُ اللهِ عليهِ عنْ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّهُ قالَ : « سلوا الله العافية ، فما أُعطيَ أحدٌ أفضلَ مِنَ العافيةِ إلا اليقينَ »(٥) ، وأشارَ باليقينِ إلى عافيةِ القلبِ عنْ مرضِ الجهلِ والشكِّ ، فعافيةُ القلبِ أعلىٰ مِنْ عافيةِ البدنِ .

<sup>(</sup>۱) إذ روى أحمد في « مسنده » ( ۱۸۱/٤ ) من حديث بسر بن أرطاة رضي الله عنه مرفوعاً : « وأجرنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة » .

<sup>(</sup>٣) رواها النسائي ( ٨/ ٢٦٥ ) ، والحاكم في « المستدرك » ( ١/ ٥٣١ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي ( ٣٥٢٧ ) ولم يذكر أن القائل هو علي رضي الله عنه ، وعيَّنه ( ٣٥٦٤ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه ( ٣٨٤٩ ) بنحوه .

وقالَ الحسنُ رحمَهُ اللهُ : ( الخيرُ الذي لا شرَّ فيهِ العافيةُ معَ الشكرِ ، فكمْ مِنْ منعَمِ عليهِ غيرُ شاكرٍ ) (١) .

وقالَ مطرِّفُ بنُ عبدِ اللهِ : ( لأَنْ أُعافىٰ فأشكرَ أحبُّ إليَّ مِنْ أَنْ أُبتلىٰ فأصبرَ ) (٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في دعائِهِ : « وعافيتُكَ أحبُّ إليَّ »(٣) . وهاذا أظهرُ مِنْ أَنْ يُحتاجَ فيهِ إلى استشهادٍ ، وهاذا لأنَّ البلاءَ صارَ نعمةً باعتبارين :

أحدُهُما: بالإضافةِ إلى ما هو أكثرُ منه ؛ إمَّا في الدنيا، أوْ في الدينِ.

والآخرُ : بالإضافةِ إلى ما يُرجىٰ مِنَ الثوابِ ، فينبغي أَنْ يسألَ اللهَ تمامَ النعمةِ في الدنيا ، ودفعَ ما فوقَهُ مِنَ البلاءِ ، ويسألَهُ الثوابَ في الآخرةِ على

<sup>(</sup>١) كذا في « القوت » ( ٢٠٦/١ ) ، ورواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٥٤/٤ ) عن عون بن عبد الله .

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق في « المصنف » ( ٢١/ ٢٥٣ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٢٠٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) كذا في «القوت » ( ٢٠٦/١) ، وهي قطعة من الدعاء المشهور له صلى الله عليه وسلم يوم خرج إلى الطائف يدعو ثقيفاً ، وأورده ابن هشام في «سيرته » ( ٢٠/١٤) ولفظه : «ولكن عافيتك هي أوسع لي » ، وقال الحافظ العراقي : (رواه ابن الجوزي في «السيرة ». . . ، وكذا رواه ابن أبي الدنيا في كتاب «الدعاء » من رواية حسان بن عطية مرسلاً ، ورواه أبو عبد الله بن منده من حديث عبد الله بن جعفر مسنداً وفيه من يجهل ) . «إتحاف » ( ١٤٨/٩ ) .

الشكرِ على نعمِهِ ، فإنَّهُ قادرٌ على أنْ يعطيَ على الشكرِ ما يعطيهِ على الصبرِ .

**\*** 

فإنْ قلتَ : فقدْ قالَ بعضُهُمْ : ( أُودُّ أَنْ أَكُونَ جَسَراً على النارِ يعبرُ عليَّ الخلقُ كَلُّهُمْ فينجونَ، وأكونَ أنا في النار ) .

وقالَ سمنونٌ (١) : [من مخلع البسيط]

وَلَيْسَ لِي فِي سِواكَ حَظٌ فَكَيْفَما شِئْتَ فَٱخْتَبِرْنِي فهاذا منْ هؤلاءِ سؤالٌ للبلاءِ .

فاعلمْ: أنَّهُ حُكِيَ عنْ سمنونِ رحمَهُ اللهُ أنَّهُ بُلِيَ بعدَ هذا البيتِ بعلَّةِ الحصرِ ، فكانَ بعدَ ذلكَ يدورُ على أبوابِ المكاتبِ ويقولُ للصبيانِ : ( ادعوا لعمِّكُمُ الكذَّابِ ) .

وأمّا محبّة الإنسانِ ليكونَ هو في النارِ دونَ سائرِ الخلقِ. فغيرُ ممكنةٍ ، ولكنْ قدْ تغلبُ المحبّة على القلبِ ، حتّىٰ يظنّ المحبّ بنفسهِ حبّاً لمثلِ ذلكَ ، فمَنْ شربَ بكأسِ المحبةِ . سكرَ ، ومَنْ سكرَ . توسّعَ في الكلامِ ، ولوْ زايلَهُ سكرُهُ . علمَ أنّ ما غلبَ عليهِ كانَ حالةً لا حقيقة لها ، فما سمعته مِنْ هاذا الفنّ فهو كلامُ العشّاقِ الذينَ أفرطَ حبّهُمْ ، وكلامُ العشّاقِ يستلذُ سماعُهُ ولا يُعوّلُ عليهِ ؛ كما حُكِيَ أنّ فاختة كانَ يراودُها زوجُها فمنعَتهُ ، فقالَ : ما الذي يمنعُكِ عني ولوْ أردتِ أنْ أقلبَ لكِ ملكَ رُوجُها فمنعَتهُ ، فقالَ : ما الذي يمنعُكِ عني ولوْ أردتِ أنْ أقلبَ لكِ ملكَ

<sup>(</sup>١) عقلاء المجانين ( ص٣٦٩ ) ، والرسالة القشيرية ( ص٨٨ ) .

هر من المسكور المسكور المسكور كري المسكور

سليمانَ ظهراً لبطنٍ.. لفعلتُهُ لأجلِكِ ، فسمعَهُ سليمانُ عليهِ السلامُ ، فاستدعاهُ وعاتبَهُ ، فقالَ : يا نبيَّ اللهِ ؛ كلامُ العشَّاقِ لا يُحكىٰ (١) ، وهوَ كما قالَ .

وقولُ الشاعرِ (٢):

[من الوافر]

أُرِيدُ وِصَالَهُ وَيُرِيدُ هَجْرِي فَأَتْرُكُ مَا أُرِيدُ لِمَا يُرِيدُ الوصَالَ هُوَ أَيضاً محالٌ ، ومعناهُ: أنّي أريدُ ما لا أريدُ ؛ لأنّ مَنْ أرادَ الوصالَ ما أرادَ الهجرَ ، فكيفَ أرادَ الهجرَ الذي لمْ يردْهُ ؟! بلْ لا يصدقُ هاذا الكلامُ

إلا بتأويلين .

أحدُهُما: أنْ يكونَ ذلكَ في بعضِ الأحوالِ حتَّىٰ يكتسبَ بهِ رضاهُ الذي يتوصَّلُ بهِ إلى مرادِ الوصالِ في الاستقبالِ ، فيكونُ الهجرانُ وسيلةً إلى الرضا ، والرضا وسيلةً إلى وصالِ المحبوبِ ، والوسيلةُ إلى المحبوبِ محبوبٌ ، فيكونُ مثالُهُ مثالَ محبِّ المالِ إذا أسلمَ درهماً في درهمينِ ، فهوَ بحبِّ الدرهمينِ يتركُ الدرهم في الحالِ .

الثاني : أَنْ يصيرَ رضاهُ عندَهُ مطلوباً مِنْ حيثُ إِنَّهُ رضاً فقطْ ، ويكونُ لهُ لذَّةٌ في استشعارِهِ رضا محبوبِهِ منهُ تزيدُ تلكَ اللذَّةُ على لذَّتِهِ في مشاهدتِهِ معَ

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ( ص٥٣٠ ) بنحوه ، والفاختة : الحمامةُ المطوقة .

<sup>(</sup>٢) البيت لابن المنجم الواعظ . انظر « فوات الوفيات » ( ٣٠١/٢ ) ، و « الوافي بالوفيات » ( ٢٦٨/١٨ ) .

ربع المنجيات محمد محمد محمد كتاب الصبر والشكر

كراهتِهِ ، فعندَ ذلكَ يُتصوَّرُ أَنْ يريدَ ما فيهِ الرضا ، فلذلكَ قدِ انتهىٰ حالُ بعضِ المحبِّنَ إلىٰ أَنْ صارَتْ لذتهُمْ في البلاءِ مع استشعارِهِمْ رضا اللهِ عنهُمْ أكثرَ مِنْ لذَّاتِهِمْ في العافيةِ مِنْ غيرِ شعورِ الرضا ، فهؤلاء إذا قدَّروا رضاهُ في البلاءِ . . صارَ البلاءُ أحبَّ إليهِمْ مِنَ العافيةِ ، وهاذهِ حالةٌ لا يبعدُ وقوعُها في غلباتِ الحبِّ ، ولكنَّها لا تثبتُ ، وإنْ ثبتَتْ مثلاً . . فهلْ هي حالةٌ صحيحةٌ أم حالةٌ اقتضَتْها حالةٌ أخرى وردَتْ على القلبِ فمالَتْ بهِ عنِ الاعتدالِ ؟ هاذا فيهِ نظرٌ ، وذكرُ تحقيقِهِ لا يليقُ بما نحنُ فيهِ .

وقد ظهرَ بما سبقَ أنَّ العافيةَ خيرٌ مِنَ البلاءِ ، فنسألُ اللهَ تعالى المنانَ بفضلِهِ على جميعِ خلقِهِ العفوَ والعافيةَ في الدينِ والدنيا والآخرةِ لنا ولجميعِ المسلمينَ .

<u>ه. حور</u>

## سيان لأفضل من بضبر والشكر

اعلمْ: أنَّ الناسَ اختلفوا في ذلك :

فقالَ قائلونَ : الصبرُ أفضلُ مِنَ الشكرِ .

وقالَ آخرونَ : الشكرُ أفضلُ .

وقالَ آخرونَ : هما سيَّانِ .

وقالَ آخرونَ : يختلفُ ذلكَ باختلافِ الأحوالِ .

واستدلَّ كلُّ فريقٍ بكلامٍ شديدِ الاضطرابِ ، بعيدِ عنِ التحصيلِ ، فلا معنىٰ للتطويلِ بالنقلِ ، بلِ المبادرةُ إلىٰ إظهارِ الحقِّ أولىٰ ، فنقولُ : في بيانِ ذلكَ مقامانِ :

#### المقامُ الأوَّلُ: البيانُ على سبيلِ التساهلِ:

وهوَ أَنْ يُنظرَ إلىٰ ظاهرِ الأمرِ ، ولا يُطلبَ بالتفتيشِ تحقيقُهُ ، وهوَ البيانُ الذي ينبغي أَنْ يُخاطبَ بهِ عوامُ الخلقِ ؛ لقصورِ أفهامِهِمْ عنْ درْكِ الحقائقِ الغامضةِ ، وهاذا الفنُ مِنَ الكلامِ هوَ الذي ينبغي أَنْ يعتمدَهُ الوعَاظُ ؛ إذْ مقصودُ كلامِهِمْ مِنْ مخاطبةِ العوامِّ إصلاحُهُمْ ، والظِئرُ المشفقةُ لا ينبغي أَنْ تصلحَ الصبيَّ الطفلَ بالطيورِ السمانِ وضروبِ الحلاواتِ ، بلُ باللبنِ اللطيفِ ، وعليها أَنْ تؤخِّرَ عنهُ أطايبَ الأطعمةِ إلىٰ أَنْ يصيرَ محتملاً لها بقوَّتِهِ ، ويفارقَ الضعفَ الذي هوَ عليهِ في بنيتِهِ ، فنقولُ :

هاذا المقامُ في البيانِ يأبى البحثَ والتفصيلَ ، ومقتضاهُ النظرُ إلى الظاهرِ المفهومِ مِنْ مواردِ الشرعِ ، وذلكَ يقتضي تفضيلَ الصبرِ ؛ فإنَّ الشكرَ وإنْ وردَتْ أخبارٌ كثيرةٌ في فضلِهِ ، فإذا أُضيفَ إليهِ ما وردَ في فضيلةِ الصبرِ . كانت فضائلُ الصبرِ أكثرَ ، بلْ فيهِ ألفاظٌ صريحةٌ في التفضيلِ ؛ كقولِهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « مِنْ أفضلِ ما أُوتيتُمُ اليقينُ وعزيمةُ الصبرِ »(١) .

وفي الخبر: ( يُؤتىٰ بأشكرِ أهلِ الأرضِ ، فيجزيهِ اللهُ جزاءَ الشاكرينَ ، ويُؤتىٰ بأصبرِ أهلِ الأرضِ ، فيُقالُ لهُ : أترضىٰ أنْ نجزيَكَ كما جزينا هاذا الشاكرَ ، فيقولُ : نعمْ يا ربِّ ، فيقولُ اللهُ تعالىٰ : كلاً ، أنعمتُ عليهِ فشكرَ ، وابتليتُكَ فصبرتَ ، لأضعّفَنَ لكَ الأجرَ عليهِ ، فيُعطىٰ أضعافَ جزاءِ الشاكرينَ ) (٢) .

وقدْ قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ .

وأمَّا قولُهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: "الطاعمُ الشاكرُ بمنزلةِ الصائمِ الصابرِ "("). . فهوَ دليلٌ على الفضيلةِ في الصبرِ ؛ إذْ ذكرَ ذلكَ في معرضِ المبالغةِ لرفعِ درجةِ الشكرِ ، فألحقَهُ بالصبرِ ، فكانَ هاذا منتهىٰ درجتِهِ ، ولولا أنَّهُ فُهِمَ مِنَ الشرع علوُ درجةِ الصبرِ . لما كانَ إلحاقُ الشكرِ بهِ مبالغةً

<sup>(</sup>۱) أورده الإمام أبو طالب في « القوت » ( ١٩٤/١ ) من حديث شهر بن حوشب الأشعري عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه مرفوعاً بلفظ : « من أقلّ » بدل « من أفضل » .

<sup>(</sup>۲) كذا في « القوت » ( ۱/ ۱۹۵ ) ، ولم يذكر رفعه .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ( ٢٤٨٦ ) ، وابن ماجه ( ١٧٦٤ ) .

کاب الصبر والشكر کاپ

في الشكر، وهو كقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم: « الجمعةُ حجُّ المساكينِ »(۱) ، « وجهادُ المرأةِ حسنُ التبغُلِ »(۲) ، وكقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « شاربُ الخمرِ كعابدِ وثنِ »(۳) ، وأبداً المشبَّهُ به ينبغي أنْ يكونَ أعلىٰ رتبةً ، فكذلكَ قولُهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الصبرُ نصفُ الإيمانِ »(٤) لا يدلُّ علىٰ أنَّ الشكرَ مثلُهُ ، وهو كقولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الصومُ نصفُ الصبرِ »(٥) ؛ فإنَّ كلَّ ما ينقسمُ بقسمينِ يُسمَّىٰ أحدُهُما نصفاً وإنْ كانَ بينَهُما تفاوتُ ؛ كما يُقالُ : الإيمانُ هوَ العلمُ والعملُ ، فالعملُ نصفُ الإيمانِ ، فلا يدلُّ ذلكَ علىٰ أنَّ العملَ يساوي العلمَ .

وفي الخبرِ عنِ النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « آخرُ الأنبياءِ دخولاً الجنَّةَ سليمانُ بنُ داوودَ عليهِما السلامُ ؛ لمكانِ ملكِهِ ، وآخرُ أصحابي دخولاً

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في « تاريخ أصبهان » ( ۲/ ۱۲۰ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ۷۸ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ۳۸/ ۲۳۰ ) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في « الشعب » ( ١١٥٢ ) عن علي رضي الله عنه مرفوعاً ضمن خبر ، وروى ابن أبي الدنيا في « العيال » ( ٥٢٨ ) حديث وافدة النساء التي وصفت من حال الرجال ما لا يبلغ شأوه النساء وفيه : « أقرئي النساء عني وقولي لهن : إن طاعة الزوج تعدل ما هناك ، وقليل منكن تفعله . . . » الخبر .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه ( ٣٣٧٥ ) .

 <sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٥/ ٣٤ ) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٢٢٧/١٣ ) ،
 وأوقفه الطبراني في « الكبير » ( ٩/ ١٠٤ ) علىٰ عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٥) رواه الترمذي ( ٣٥١٩ ) ، وابن ماجه ( ١٧٤٥ ) .

الجنَّةَ عبدُ الرحمانِ بنُ عوفٍ ؛ لمكانِ غناهُ » ، وفي لفظٍ آخرَ : « يدخلُ سليمانُ بعدَ الأنبياءِ بأربعينَ خريفاً »(١) .

وفي الخبر : ( أبوابُ الجنَّةِ كلُّها مصراعانِ إلا بابَ الصبرِ ، فإنَّهُ مصراعٌ واحدٌ ، وأوَّلُ مَنْ يدخلُهُ أهلُ البلاءِ أمامَهُمْ أيُّوبُ عليهِ السلامُ )(٢) .

وكلُّ ما وردَ في فضائلِ الفقرِ يدلُّ علىٰ فضيلةِ الصبرِ ؛ لأنَّ الصبرَ حالُ الفقيرِ ، والشكرَ حالُ الغنيِّ .

فهاذا هوَ المقامُ الذي يقنعُ العوامَّ ، ويكفيهِمْ في الوعظِ اللائقِ بهِمْ ، والتعريفِ لما فيهِ صلاحُ دينِهِمْ .

المقامُ الثاني : هوَ البيانُ الذي نقصدُ بهِ تعريفَ أهلِ العلمِ والاستبصارِ بحقائقِ الأمورِ بطريقِ الكشفِ والإيضاح :

فنقولُ فيهِ : كلُّ أمرينِ مبهمينِ لا تمكنُ الموازنةُ بينَهُما معَ الإبهام ما لمْ

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» (۲۰۳/۱)، وقد روى الطبراني في «الأوسط» (٤١٢٥) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه مرفوعاً: «الأنبياء كلهم يدخلون الجنة قبل داوود وسليمان بألفي عام...» الحديث، وهو عند الديلمي في «مسند الفردوس» (٨٩٠٩) بلفظ: «يدخل الأنبياء كلهم قبل داوود وسليمان الجنة بأربعين عاماً»، وروى البزار في «مسنده» (٢٠٠٣) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً: «إن أول من يدخل الجنة من أغنياء أمتي عبد الرحمان بن عوف، والذي نفس محمد بيده لن يدخلها إلا حبواً».

<sup>(</sup>٢) كذا في « القوت » ( ٢٠٣/١ ) ، ولم يرفعه ، بل قال : ( وقد جاء في الآثار . . . ) .

يُكشفُ عنْ حقيقةِ كلِّ واحدٍ منهُما ، وكلُّ مكشوفٍ يشتملُ على أقسامٍ لا تمكنُ الموازنةُ بينَ الجملةِ والجملةِ ، بلْ يجبُ أَنْ تُفُردَ الآحادُ بالموازنةِ حتَّىٰ يتبيَّنَ الرجحانُ ، والصبرُ والشكرُ أقسامُهُما وشعبُهُما كثيرةٌ ، فلا يتبيَّنُ حكمُهُما في الرجحانِ والنقصانِ مع الإجمالِ ، فنقولُ :

قدْ ذكرنا أنَّ هاذهِ المقاماتِ تنتظمُ مِنْ ثلاثةِ أمورِ : علومٌ ، وأحوالٌ ، وأعمالٌ ، والشكرُ والصبرُ وسائرُ المقاماتِ هي كذلكَ ، وهاذهِ الثلاثةُ إذا وُزنَ البعضُ منها بالبعضِ . . لاحَ للناظرينَ إلى الظواهرِ أنَّ العلومَ تُرادُ للأحوالِ ، والأحوالُ تُرادُ للأعمالِ ، والأعمالُ هي الأفضلُ ، وأمَّا أربابُ البصائرِ . . فالأمرُ عندَهُمْ بالعكسِ مِنْ ذلكَ ، فإنَّ الأعمالَ تُرادُ للأحوالِ ، والأحوالُ تُرادُ للعلومِ ، فالأفضلُ العلومُ ، ثمَّ الأحوالُ ، ثمَّ الأعمالُ ؛ لأنَّ والأحوالُ ، ثمَّ الأعمالُ ؛ لأنَّ كلَّ مرادٍ لغيرِهِ فذلكَ الغيرُ - لا محالة - أفضلُ منهُ .

وأمَّا آحادُ هـٰذهِ الثلاثةِ.. فالأعمالُ قدْ تتساوىٰ وقدْ تتفاوتُ إذا أُضيفَ بعضُها إلىٰ بعضٍ ، وكذا بعضُها إلىٰ بعضٍ ، وكذا آحادُ الأحوالِ إذا أُضيفَ بعضُها إلىٰ بعضٍ ، وكذا آحادُ المعارفِ .

وأفضلُ المعارفِ علومُ المكاشفةِ ، وهي أرفعُ مِنْ علومِ المعاملةِ ، بلْ علومُ المعاملةِ ، لأنّها ترادُ للمعاملةِ ، ففائدتُها إصلاحُ العملِ ، وإنّما فضلُ العالمِ بالمعاملةِ على العابدِ إذا كانَ علمُهُ ممّا يعمُ نفعُهُ ، فيكونُ بالإضافةِ إلىٰ عملِ خاصِّ أفضلَ ، وإلا. . فالعلمُ القاصرُ بالعملِ ليسَ بأفضلَ مِنَ العملِ القاصرِ ، فنقولُ :

فائدة إصلاح العملِ إصلاح حالِ القلبِ ، وفائدة إصلاح حالِ القلبِ ان ينكشف له جلال الله تعالى في ذاتِه وصفاتِه وأفعالِه ، فأرفع علوم المكاشفة معرفة الله سبحانه وتعالى ، وهي الغاية التي تُطلبُ لذاتِها ؛ فإنَّ السعادة تنالُ بها ، بلْ هي عينُ السعادة ، ولكنْ قدْ لا يشعرُ القلبُ في الدنيا بأنّها عينُ السعادة ، وإنّما يشعرُ بها في الآخرة ، فهي المعرفة الحرّة التي لا قيد عليها ، فلا تتقيّدُ بغيرِها ، وكلُّ ما عداها مِنَ المعارفِ عبيدٌ وحدمٌ بالإضافة إليها ، فإنّها إنّما ترادُ لأجلِها ، ولما كانت مرادة لأجلِها . كانَ تفاوتها بحسبِ نفعها في الإفضاء إلى معرفة الله تعالى ، فإنّ بعض المعارفِ يفضي الى بعض ؛ إمّا بواسطة وإمّا بوسائط كثيرة ، فكلّما كانتِ الوسائطُ بينهُ وبين معرفة الله تعالى أقلً . فهي أفضلُ .

وأمَّا الأحوالُ.. فنعني بها أحوالَ القلبِ في تصفيتِهِ وتطهيرِهِ عنْ شوائبِ الدنيا وشواغلِ الخلقِ ، حتَّىٰ إذا طهرَ وصفا.. اتضحَ لهُ حقيقةُ الحقِّ .

فإذاً ؛ فضائلُ الأحوالِ بقدْرِ تأثيرِها في إصلاحِ القلبِ وتطهيرِهِ وإعدادِهِ لأنْ تحصلَ لهُ علومُ المكاشفةِ ، وكما أنَّ تصقيلَ المرآةِ يحتاجُ إلىٰ أنْ يتقدَّمَ علىٰ تمامِهِ أحوالٌ للمرآةِ ، بعضُها أقربُ إلى الصقالةِ مِنْ بعضٍ . فكذلكَ أحوالُ القلبِ ، فالحالةُ القريبةُ أو المقرِّبةُ مِنْ صفاءِ القلبِ هي أفضلُ ممَّا دونها لا محالة ؛ بسبب القربِ مِنَ المقصودِ .

وهكذا ترتيبُ الأعمالِ ؛ فإنَّ تأثيرَها في تأكيدِ صفاءِ القلبِ وجلبِ الأحوالِ إليهِ ، وكِلُّ عملٍ إمَّا أنْ يجلبَ إليهِ حالةً مانعةً مِنَ المكاشفةِ ،

كتاب الصبر والشكر معرضية معرضية معرضية والشكر كتاب الصبر والشكر معرضية معرضية والمنجيات

موجبة لظلمة القلب ، جاذبة إلى زخارفِ الدنيا ، وإمَّا أَنْ يجلبَ إليهِ حالةً مهيّئةً للمكاشفةِ ، موجبةً صفاءَ القلبِ وقطعَ علائقِ الدنيا عنهُ ، واسمُ الأوَّلِ المعصيةُ ، واسمُ الثاني الطاعةُ .

والمعاصي مِنْ حيثُ التأثيرُ في ظلمةِ القلبِ وقساوتِهِ متفاوتةٌ ، وكذا الطاعاتُ في تنويرِ القلبِ وتصفيتِهِ ، فدرجاتُها بحسَبِ درجاتِ تأثيرِها ، وذلكَ يختلفُ باختلافِ الأحوالِ ، وذلكَ أنّا بالقولِ المطلقِ ربما نقولُ : الصلاةُ النافلةُ أفضلُ مِنْ كلّ عبادةٍ نافلةٍ ، وإنّ الحجّ أفضلُ مِنَ الصدقةِ ، وإنّ قيامَ الليلِ أفضلُ مِنْ غيرِهِ .

ولكنَّ التحقيقَ فيهِ : أنَّ الغنيَّ الذي معةُ مالٌ وقدْ غلبةُ البخلُ وحبُّ المالِ علىٰ إمساكِهِ.. فإخراجُ درهم لهُ أفضلُ مِنْ قيامِ ليالِ وصيامِ أيامٍ ؛ لأنَّ الصيامَ يليقُ بمَنْ غلبتُهُ شهوةُ البطنِ فأرادَ كسرَها ، أوْ منعةُ الشبعُ عنْ صفاءِ الفكرِ في علومِ المكاشفةِ فأرادَ تصفيةَ القلبِ بالجوعِ ، فأمّا هنذا المدبرُ إذا للهُ تكنْ حالهُ هنذهِ الحالَ.. فليسَ يستضرُّ بشهوةِ بطنهِ ، ولا هوَ مشتغلٌ بنوعِ فكرٍ يمنعُهُ الشبعُ منهُ ، فاشتغالُهُ بالصومِ خروجٌ منهُ عنْ حالِهِ إلىٰ حالِ غيرِهِ ، وهوَ كالمريضِ الذي يشكو وجع البطنِ ، إذا استعملَ دواءَ الصداعِ.. لَمْ ينتفعْ بهِ ، بلْ حقُّهُ أنْ ينظرَ في المهلكِ الذي استولىٰ عليهِ ، والشحُّ المطاعُ مِنْ جملةِ المهلكاتِ ، ولا يزيلُ صيامُ مئةِ سنةٍ وقيامُ ألفِ ليلةٍ منهُ المطاعُ مِنْ جملةِ المهلكاتِ ، ولا يزيلُ صيامُ مئةِ سنةٍ وقيامُ ألفِ ليلةٍ منهُ ذرَّةً ، بلْ لا يزيلُهُ إلا إخراجُ المالِ ، فعليهِ أنْ يتصدَّقَ بما معهُ ، وتفصيلُ هاذا ممّا ذكرناهُ في ربع المهلكاتِ ، فليُرجعْ إليهِ .

مون موجه مهر مهر والشكر كور موجه المهرو

فيهلك. . فلهُ غرضٌ في الترياقِ ، ولهُ غرضٌ في حفظِ الولدِ ، فواجبٌ عليهِ أَنْ يزنَ غرضَهُ في الترياقِ بغرضِهِ في حفظِ الولدِ ، فإذا كانَ يقدرُ على الصبرِ عنِ الترياقِ ولا يستضرُّ بهِ ضرراً كثيراً ، ولوْ أخذَها لأخذها الصبيُّ ، ويعظمُ ضررُهُ بهلاكِهِ . . فواجبٌ عليهِ أَنْ يهربَ عنِ الحيَّةِ إذا رآها ويشيرُ على الصبيِّ بالهربِ ، ويقبِّحُ صورتَها في عينهِ ، ويعرِّفُهُ أَنَّ فيها سمّاً قاتلاً لا ينجو منهُ أحدٌ ، ولا يحدِّثُهُ أصلاً بما فيها مِنْ نفعِ الترياقِ ؛ فإنَّ ذلكَ ربما يغرُّهُ فيقدمُ عليهِ مِنْ غيرِ تمام المعرفةِ .

وكذلكَ الغوَّاصُ إذا علمَ أنَّهُ لوْ غاصَ في البحرِ بمرأَى مِنْ ولدِهِ لاتبعَهُ وهلكَ. . فواجبٌ عليهِ أنْ يحذِّرَ الصبيَّ ساحلَ البحرِ والنهرِ ، فإنْ كانَ لا ينزجرُ الصبيُّ بمجرَّدِ الزجرِ مهما رأى أباهُ يحومُ حولَ الساحلِ . . فواجبٌ عليهِ أنْ يبعُدَ مِنَ الساحلِ . . فواجبٌ عليهِ أنْ يبعُدَ مِنَ الساحلِ معَ الصبيِّ ولا يقربَ منهُ بينَ يديهِ .

فكذلكَ الأمَّةُ في حجرِ الأنبياءِ عليهِمُ السلامُ كالصبيانِ الأغبياءِ ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّما أنا لكُمْ مثلُ الوالدِ لولدِهِ »(١) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « إِنَّكُمْ تتهافتونَ على النارِ تهافتَ الفراشِ وأَنا آخذٌ بحُجزِكُمْ »(٢) .

وحظُّهُمُ الأوفرُ في حفْظِ أولادِهِمْ عنِ المهالكِ ، فإنَّهُمْ لمْ يُبعثوا إلا

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داوود ( ۸ ) ، والنسائي ( ۱/ ۳۸ ) ، وابن ماجه ( ۳۱۳ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٦٤٨٣ ) ، ومسلم ( ٢٢٨٤ ) .

کتاب الصبر والشکر <u>۱۳ دو دو ۱۳۵۰ ۵۵ ۵۵ ۵</u> ربع المنجیات

﴿ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ ، فكيفَ لا يكونُ الفعلُ والإنفاقُ هوَ الأفضلَ ؟

فاعلم : أنَّ الطبيبَ إذا أثنى على الدواءِ . لمْ يدلَّ على أنَّ الدواءَ مرادً لعينهِ ، أوْ على أنَّهُ أفضلُ مِنَ الصحةِ والشفاءِ الحاصلِ بهِ ، ولكنَّ الأعمال علاجٌ لمرضِ القلوبِ ، ومرضُ القلوبِ ممَّا لا يُشعرُ بهِ غالباً ، فهو كبرصٍ علىٰ وجهِ مَنْ لا مرآةَ مَعَهُ ، فإنَّهُ لا يشعرُ بهِ ، ولوْ ذكرَ لهُ لا يصدِّقُ بهِ ، فالسبيلُ معَهُ المبالغةُ في الثناءِ على غسلِ الوجهِ بماءِ الوردِ مثلاً إنْ كانَ ماءُ الورد يزيلُ البرصَ ؛ حتَّى يستحثَّهُ فرطُ الثناءِ على المواظبةِ عليهِ ، فيزولَ مرضُهُ ، فإنَّهُ لوْ ذُكِرَ لهُ أنَّ المقصودَ زوالُ البرصِ عنْ وجهِكَ . . ربما تركَ العلاجَ ، وزعمَ أنَّ وجهة لا عيبَ فيهِ .

ولنضرب مثلاً أقربَ مِنْ هـٰذا فنقولُ:

 لأجلِ العبيدِ وأنا أجلُّ منهُمْ وأعزُّ عندَ الوالدِ ؟ وأعلمُ أنَّ أبي لوْ أرادَ تعليمَ العبيدِ . لقدرَ عليهِ دونَ تكليفي ؟ وأعلمُ أنَّهُ لا نقصانَ لأبي بفقدِ هؤلاءِ العبيدِ فضلاً عنْ عدم علمِهِمْ بالقرآنِ ؟!

فربما يتكايسُ هاذا المسكينُ فيتركُ تعليمَهُمُ اعتماداً على استغناءِ أبيهِ وعلى كرمِهِ في العفوِ عنهُ ، فينسى العلمَ والقرآنَ ، ويبقىٰ مدبراً محروماً مِنْ حيثُ لا يدري .

وقدِ انخدع بمثلِ هذا الخيالِ طائفة ، وسلكوا طريق الإباحةِ ، وقالوا : إنّ الله تعالىٰ غنيٌ عن عبادتِنا وعن أنْ يستقرض منّا ، فأيُّ معنى لقولِهِ : ﴿ مَن ذَا ٱلّذِى يُقْرِضُ ٱللّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ ولوْ شاء الله إطعام المساكينِ . لأطعمهُم ؟ فلا حاجة بنا إلى صرفِ أموالِنا إليهِم ، كما قالَ تعالىٰ حكاية عنِ الكفارِ : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمّا رَزَقَكُمُ ٱللّهُ قَالَ ٱلّذِينَ صَصَفَاوُا لِلّذِينَ ءَامَنُواْ أَنظُهِمُ مَن لَوْ يَشَاءُ ٱللّهُ اللّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلا ءَابَا وَنَا ﴾ ، فانظر كيف كانوا صادقين في كلامِهِم وكيف هلكوا بصدقِهِم .

فسبحانَ مَنْ إذا شاءَ. . أهلكَ بالصدقِ ، وإذا شاءَ أسعدَ بالجهلِ ، يضلُّ بهِ كثيراً ويهدي بهِ كثيراً !

فهؤلاءِ لمَّا ظنُّوا أنَّهُمُ استخدموا لأجلِ المساكينِ والفقراءِ ، أَوْ لأجلِ اللهِ تعالىٰ ، ثمَّ قالوا : لا حظَّ لنا في المساكينِ ، ولا حظَّ للهِ فينا وفي أموالِنا ، سواءٌ أنفقنا أَوْ أمسكنا. . هلكوا كما هلكَ الصبيُّ لمَّا ظنَّ أنَّ مقصودَ الوالدِ

استخدامُهُ لأجلِ العبيدِ ، ولمْ يشعرْ بأنَّهُ كانَ المقصودُ منهُ ثباتَ صفةِ العلمِ في نفسِهِ ، وتأكدَهُ في قلبِهِ ، حتَّىٰ يكونَ ذلكَ سببَ سعادتِهِ في الدنيا ، وإنَّما كانَ ذلكَ مِنَ الوالدِ تلطُّفاً بهِ في استجرارِهِ إلىٰ ما فيهِ سعادتُهُ .

فهاذا المثالُ يبيِّنُ لكَ ضلالَ مَنْ ضلَّ مِنْ هاذا الطريقِ.

فإذاً ؛ المسكينُ الآخذُ لمالِكَ يستوفي بواسطةِ المالِ خبثَ البخلِ وحبَّ الدنيا مِنْ باطنِكَ ، فإنَّهُ مهلكٌ لكَ ، فهوَ كالحجَّامِ ، يستخرجُ الدمَ منكَ ليخرجَ بخروجِ الدمِ العلَّة المهلكةِ منْ باطنِكَ ، فالحجَّامُ خادمٌ لكَ ، لا أنت خادمٌ للحجَّامِ ، ولا يخرجُ الحجَّامُ عنْ كونِهِ خادماً ؛ بأنْ يكونَ لهُ غرضٌ في أنْ يصنعَ شيئاً بالدمِ ، ولمَّا كانتِ الصدقاتُ مطهرة للبواطنِ ، ومزكية لها عنْ خبائثِ الصفاتِ . امتنعَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مِنْ أخذِها ، وانتهىٰ عنها ؛ كما نهىٰ عنْ كسبِ الحجَّامِ (۱) ، وسمَّاها : أوساخَ أموالِ الناسِ ، وشرَّفَ أهلَ بيتهِ بالصيانةِ عنها (۲) .

والمقصودُ: أنَّ الأعمالَ مؤثراتٌ في القلبِ كما سبقَ في ربعِ المهلكاتِ ، والقلبُ بحسَبِ تأثيرِها يستعدُّ لقبولِ الهدايةِ ونورِ المعرفةِ ، فهاذا هوَ القولُ الكلِّيُ والقانونُ الأصليُّ الذي ينبغي أنْ يُرجعَ إليهِ في معرفةِ فضائلِ الأعمالِ والأحوالِ والمعارفِ .

رواه النسائي ( ۲/۰/۷ ) ، وابن ماجه ( ۲۱۲۵ ) .

<sup>(</sup>۲) كما روى ذلك مسلم ( ۱۰۷۲ ) .

فلنرجع الآنَ إلى خصوصِ ما نحنُ فيهِ مِنَ الصبرِ والشكرِ ، فنقولُ : في كلِّ واحدٍ منهُما معرفةٌ وحالٌ وعملٌ ، فلا يجوزُ أنْ تُقابلَ المعرفةُ في أحدِهِما بالحالِ أو العملِ في الآخرِ ، بلْ يُقابلُ كلُّ واحدٍ منها بنظيرِهِ ، حتَّل يظهرَ التناسبُ ، وبعدَ التناسب يظهرُ الفضلُ .

ومهما قُوبلَتْ معرفةُ الشاكرِ بمعرفةِ الصابرِ ربما رجعا إلىٰ معرفة واحدة ؛ إذْ معرفةُ الشاكرِ أنْ يرى نعمة العينينِ مثلاً مِنَ اللهِ تعالىٰ ، ومعرفةُ الصابرِ أنْ يرى العمل مِنَ اللهِ ، وهما معرفتانِ متلازمتانِ ومتساويتانِ ، هذا إنِ اعتبرَ في البلاءِ والمصائبِ ، وقدْ بيّنًا أنَّ الصبرَ قدْ يكونُ على الطاعةِ وعنِ المعصيةِ ، وفيهما يتّحدُ الصبرُ والشكرُ ؛ لأنَّ الصبرَ على الطاعةِ هوَ عينُ شكرِ الطاعةِ ؛ لأنَّ الشكرَ يرجعُ إلىٰ صرْفِ نعمةِ اللهِ تعالىٰ إلىٰ ما هوَ المقصودُ منها بالحكمةِ ، والصبرَ يرجعُ إلىٰ ثباتِ باعثِ الدينِ في مقابلةِ باعثِ الهوىٰ يُسمَّىٰ واحدٍ باعتبارينِ مختلفينِ ، فثباتُ باعثِ الدينِ في مقابلةِ باعثِ الهوىٰ يُسمَّىٰ صبراً بالإضافةِ إلىٰ باعثِ الدينِ ؛ إذْ باعثُ الدينِ اللهِ اللهِ المعنِ الدينِ ؛ إذْ باعثُ الدينِ المحكمةِ ، وهوَ أنْ يصرعَ بهِ باعثُ الشهوةِ ، فقدْ صرفَهُ إلىٰ المنهودِ الحكمةِ ، وهوَ أنْ يصرعَ بهِ باعثُ الشهوةِ ، فقدْ صرفَهُ إلىٰ مقصودِ الحكمةِ ، فهُما عبارتانِ عنْ معنى واحدٍ ، فكيفَ يفضلُ الشيءُ علىٰ نفسهِ ؟!

فإذاً ؛ مجاري الصبرِ ثلاثةٌ : الطاعةُ ، والمعصيةُ ، والبلايا ، وقدْ ظهرَ حكمُهُما في الطاعةِ والمعصيةِ .

وأمَّا البلاءُ.. فهوَ عبارةٌ عنْ فقْدِ نعمةٍ ، والنعمةُ إمَّا أَنْ تقعَ ضروريةً ؛ كالعينينِ مثلاً ، وإمَّا أَنْ تقعَ في محلِّ الحاجةِ ؛ كالزيادةِ علىٰ قدْرِ الكفايةِ مِنَ المالِ .

أمَّا العينانِ.. فصبرُ الأعمىٰ عنهُما بألا يُظهرَ الشكوىٰ ، ويظهرَ الرضا بقضاءِ اللهِ تعالىٰ ، ولا يترخَّصَ بسببِ العمىٰ في بعضِ المعاصي ، وشكرُ البصيرِ عليهِما مِنْ حيثُ العملُ بأمرينِ :

أحدُهُما: ألا يستعينَ بهِما على معصيةِ .

والآخرُ : أنْ يستعملَهُما في الطاعةِ .

وكلُّ واحدٍ مِنَ الأمرينِ لا يخلو عنِ الصبرِ ؛ فإنَّ الأعمىٰ كُفِيَ الصبرَ عنِ الصورِ الجميلةِ لأنَّهُ لا يراها ، والبصيرُ إذا وقعَ بصرُهُ علىٰ جميلٍ فصبرَ . . كانَ شاكراً لنعمةِ العينينِ ، وإنْ أتبعَ النظرَ . . كفرَ نعمةَ العينينِ ، فقدْ دخلَ الصبرُ في شكرهِ .

وكذا إذا استعانَ بالعينينِ على الطاعةِ . . فلا بدَّ أيضاً فيهِ مِنْ صبرِ على الطاعةِ ، ثمَّ قدْ يشكرُها بالنظرِ إلىٰ عجائبِ صنعِ اللهِ تعالىٰ ، ليتوصَّلَ بهِ إلىٰ معرفةِ اللهِ سبحانةُ وتعالىٰ ، فيكونَ هاذا الشكرُ أفضلَ مِنَ الصبرِ .

ولولا هاذا. . لكانَتْ رتبةُ شعيبِ عليهِ السلامُ مثلاً ـ وقدْ كانَ ضريراً ـ من الأنبياءِ فوقَ رتبةِ موسى عليهِ ما السلامُ وغيرِهِ مِنَ الأنبياءِ ؟ لأنَّهُ صبرَ على فقْدِ البصرِ ، وموسى عليهِ السلامُ لمْ يصبرْ مثلاً ، ولكانَ الكمالُ في أنْ يُسلبَ

الإنسانُ الأطرافَ كلُّها ويُتركَ كلحم علىٰ وَضَم ، وذلكَ محالٌ جداً ؛ لأنَّ كلَّ واحدٍ مِنْ هاذهِ الأعضاءِ آلةٌ في الدينِ ، فيفوتُ بفواتِها ذلكَ الركنُ مِنَ الدينِ ، وشكرُها استعمالُها فيما هيَ آلةٌ فيهِ مِنَ الدينِ ، وذلكَ لا يكونُ إلا بصبرٍ .

وأمًّا ما يقعُ في محلِّ الحاجةِ ؛ كالزيادةِ على الكفايةِ مِنَ المالِ. . فإنَّهُ إذا لَمْ يُؤتَ إِلَّا قَدْرَ الضرورةِ وهوَ محتاجٌ إِلَىٰ مَا وَرَاءَهُ. . فَفِي الصبر عنهُ مجاهدةٌ ، وهوَ جهادُ الفقراءِ ، ووجودُ الزيادةِ نعمةٌ ، وشكرُها أَنْ تُصرفَ إلى الخيراتِ ، أوْ ألا تُستعملَ في المعصيةِ ، فإنْ أُضيفَ الصبرُ إلى الشكر الذي هو صرْفٌ إلى الطاعةِ. . فالشكرُ أفضلُ ؛ لأنَّهُ تضمَّنَ الصبرَ أيضاً ، وفيهِ فرحٌ بنعمةِ اللهِ تعالىٰ ، وفيهِ احتمالُ ألم في صرفِهِ إلى الفقراءِ ، وترْكُ صرفِهِ إلى التنعُّمِ المباح ، وكانَ الحاصلُ يرجعُ إلىٰ أنَّ شيئين أفضلُ مِنْ شيءٍ واحدٍ ، وأنَّ الجملةَ أعلىٰ رتبةً مِنَ البعضِ ، وهـٰذا فيهِ خللٌ ، إذْ لا تصحُّ الموازنةُ بينَ الجملةِ وبينَ أبعاضِها .

وأمًّا إذا كَانَ شَكُّرُهُ بِأَلَّا يَسْتَعِينَ بِهِ عَلَىٰ مَعْصِيةٍ ، بِلْ يَصَرِفُهُ إِلَى التَّنعُم المباح. . فالصبرُ هلهنا أفضلُ مِنَ الشكرِ ، والفقيرُ الصابرُ أفضلُ مِنَ الغنيِّ الممسكِ مالَهُ الصارفِ لهُ إلى المباحاتِ ، لا مِنَ الغنيِّ الصارفِ مالَهُ إلى الخيراتِ ؛ لأنَّ الفقيرَ قدْ جاهدَ نفسَهُ وكسرَ نهمتَها ، وأحسنَ الرضا علىٰ بلاءِ اللهِ تعالىٰ ، وهـٰـذهِ الحالةُ تستدعي ــ لا محالةَ ــ قوَّةً ، والغنيُّ أتبعَ نهمتَهُ وأطاعَ شهوته ، ولكنَّهُ اقتصرَ على المباح ، والمباحُ فيهِ مندوحةٌ عن الحرامِ ، ولكنْ لا بدَّ مِنْ قوَّةٍ في الصبرِ عنِ الحرامِ أيضاً ، إلا أنَّ القوَّةَ التي عنها

يصدرُ صبرُ الفقيرِ أعلىٰ وأتمُّ مِنْ هاذهِ القوَّةِ التي عنها يصدرُ الاقتصارُ في التنعُّمِ على المباحِ ، والشرفُ لتلكَ القوَّةِ التي يدلُّ العملُ عليها ، فإنَّ الأعمالَ لا تُرادُ على المباحِ ، والشرفُ لتلكَ القوَّةِ حالةُ للقلبِ تختلفُ بحسَبِ قوَّةِ اليقينِ الإيمانِ ، فما دلَّ علىٰ زيادة قوَّة في الإيمانِ فهوَ أفضلُ لا محالةً .

وجميعُ ما وردَ مِنْ تفضيلِ أجرِ الصبرِ على أجرِ الشكرِ في الآياتِ والأخبارِ إنّما أُريدَ بهِ هاذهِ الرتبةُ على الخصوصِ ؛ لأنّ السابقَ إلى أفهامِ الناسِ مِنَ النعمةِ الأموالُ والغنى بها ، والسابقَ إلى الأفهامِ مِنَ الشكرِ أنْ يقولَ الإنسانُ : ( الحمدُ للهِ ) ، ولا يستعينَ بالنعمةِ على المعصيةِ ، لا أنْ يصرفها إلى الطاعةِ ، فإذاً ؛ الصبرُ أفضلُ مِنَ الشكرِ ؛ أي : الصبرُ الذي تفهمُهُ العامَّةُ أفضلُ مِنَ الشكرِ ؛ أي : الصبرُ الذي تفهمُهُ العامَّةُ .

وإلى هاذا المعنى على الخصوصِ أشارَ الجنيدُ رحمَهُ اللهُ حيثُ سُئِلَ عنِ الصبرِ والشكرِ أَيُّهُما أفضلُ ؟ فقالَ : (ليسَ مدحُ الغنيِّ بالوجودِ ، ولا مدحُ الفقيرِ بالعدمِ ، وإنَّما المدحُ في الاثنينِ قيامُهُما بشروطِ ما عليهِما ، فشرطُ الغنيِّ يصحبُهُ فيما عليهِ أشياءُ تلائمُ صفتهُ وتمتعُها وتلذَّذُها ، والفقيرُ يصحبُهُ فيما عليهِ أشياءُ تلائمُ صفتهُ وتقبضُها وتزعجُها ، فإذا كانَ الاثنانِ قائمينِ للهِ فيما عليهِ أشياءُ تلائمُ صفتهُ وتقبضُها وتزعجُها ، فإذا كانَ الاثنانِ قائمينِ للهِ عزَّ وجلَّ بشرطِ ما عليهِما . كانَ الذي آلمَ صفتهُ وأزعجَها أتمَّ حالاً ممَّنْ متَّعَ صفتهُ ونعَّمَها )(١) .

قوت القلوب ( ۲۰۱/۱ ) .

ربع المنجيات ربع المنجيات

والأمرُ علىٰ ما قالَهُ ، وهوَ صحيحٌ مِنْ جملةِ أقسامِ الصبرِ والشكرِ في القسم الأخيرِ الذي ذكرناهُ ، وهوَ لمْ يردْ سواهُ .

ويُقالُ: كانَ أبو العباسِ بنُ عطاءِ قدْ خالفَهُ في ذلكَ وقالَ: (الغنيُّ الشاكرُ أفضلُ مِنَ الفقيرِ الصابرِ)، فدعا عليهِ الجنيدُ، فأصابَهُ ما أصابَهُ مِنَ البلاءِ مِنْ قتلِ أولادِهِ وإتلافِ أموالِهِ وزوالِ عقلِهِ أربعَ عشرةَ سنةً، فكانَ يقولُ: دعوةُ الجنيدِ أصابَتْني، ورجع إلىٰ تفضيلِ الفقيرِ الصابرِ على الغنيِّ الشاكر<sup>(۱)</sup>.

ومهما لاحظت المعاني التي ذكرناها. علمت أنَّ لكلِّ واحدٍ مِن القولينِ وجها في بعضِ الأحوالِ ، فربَّ فقيرٍ صابرٍ أفضلُ مِنْ غنيِّ شاكرٍ كما سبق ، وربَّ غنيِّ شاكرٍ أفضلُ مِنْ فقيرٍ صابرٍ ، وذلكَ هو الغنيُّ الذي يرى نفسهُ مثلَ الفقيرِ ، إذْ لا يمسكُ لنفسهِ مِنَ المالِ إلا قدْرَ الضرورةِ ، والباقي يصرفُهُ إلى الخيراتِ ، أوْ يمسكُهُ على اعتقادِ أنَّهُ خازنُ المحتاجينَ والمساكينَ ، وإنَّما ينظرُ حاجةً تسنحُ حتَّىٰ يصرفَ إليها ، ثمَّ إذا صرفَ . لمْ يصرفْهُ لطلبِ جاهِ ينظرُ حاجةً تسنحُ حتَّىٰ يصرفَ إليها ، ثمَّ إذا صرفَ . . لمْ يصرفْهُ لطلبِ جاهِ وصيتٍ ، ولا لتقليدِ منَّةٍ ، بلْ أداءً لحقِّ اللهِ تعالىٰ في تفقيدِ عبادِهِ ، فهاذا أفضلُ مِنَ الفقير الصابر .

**\*** 

فإنْ قلتَ : فهاذا لا يثقلُ على النفسِ ، والفقيرُ يثقلُ عليهِ الفقرُ ؛ لأنَّ

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢٠١/١ ) .

هاذا يستشعرُ لذَّةَ القدرةِ ، وذاكَ يستشعرُ ألمَ الصبرِ ، فإنْ كانَ متألِّماً بفراقِ المالِ . . فينجبرُ ذلكَ بلذَّتِهِ في القدرةِ على الإنفاقِ .

فاعلمْ: أنَّ الذي نراهُ أنَّ مَنْ ينفقُ مالَهُ عنْ رغبةِ وطيبِ نفسِ أكملُ حالاً ممَّنْ ينفقهُ وهوَ بخيلٌ بهِ ، وإنَّما يقتطعُهُ عنْ نفسِهِ قهراً ، وقدْ ذكرنا تفصيلَ هلذا فيما سبقَ مِنْ كتابِ التوبةِ ، فإيلامُ النفسِ ليسَ مطلوباً لعينهِ ، بلْ لتأديبها ، وذلكَ يضاهي ضرْبَ كلبِ الصيدِ ، والكلبُ المتأدِّبُ أكملُ مِنَ الكلبِ المحتاجِ إلى الضرْبِ وإنْ كانَ صابراً على الضربِ ، ولذلكَ يحتاجُ الى الإيلامِ والمجاهدةِ في البدايةِ ، ولا يحتاجُ إليهما في النهاية ، بلِ النهايةُ أنْ يصيرَ ما كانَ مؤلماً في حقّهِ لذيذاً عندَهُ ، كما يصيرُ التعلُّمُ عندَ الصبيِّ العاقلِ لذيذاً وقدْ كانَ مؤلماً لهُ أوَّلا ، ولكنْ لمَّا كانَ الناسُ كلُّهُمْ إلا الأقلينَ في البدايةِ بكثيرِ كالصبيانِ . . أطلقَ الجنيدُ القولَ بأنَّ الذي يؤلمُ صفتةُ أفضلُ ، وهوَ كما قالَ صحيحٌ فيما أرادَهُ مِنْ عموم الخلقِ .

فإذاً ؛ إذا كنتَ لا تفصِّلُ الجوابَ ، وتطلقُهُ لإرادةِ الأكثرِ . . فأطلقِ القولَ بأنَّ الصبرَ أفضلُ مِنَ الشكرِ ؛ فإنَّهُ صحيحٌ بالمعنى السابقِ إلى الأفهامِ .

فأمَّا إذا أردت التحقيق. . ففصِّلْ ، فإنَّ للصبرِ درجاتِ أقلُّها ترْكُ الشكوى مع الكراهةِ ، ووراءَها الرضا ، وهوَ مقامٌ وراءَ الصبرِ ، ووراءَهُ الشكرُ على البلاءِ ، وهوَ وراءَ الرضا ، إذِ الصبرُ مع التألُّم والرضا يمكنُ بما لا ألمَ فيهِ ولا فرحَ ، والشكرُ لا يمكنُ إلا على محبوبٍ مفروحٍ بهِ .

ربع المنجيات <u>دو دو دوي يه يم</u> كتاب الصبر والشكر

وكذلك للشكرِ درجات كثيرة ، ذكرنا أقصاها ، ويدخل في جملتِها أمور دونها ، فإن حياء العبدِ مِنْ تتابعِ نعَمِ اللهِ عليهِ شكر ، ومعرفته بتقصيرهِ عنِ الشكرِ شكر ، والمعرفة بعظيم حلْمِ اللهِ الشكرِ شكر ، والمعرفة بعظيم حلْمِ اللهِ وكنفِ سترِهِ شكر ، والاعتراف بأن النعَمَ ابتداء مِنَ اللهِ تعالىٰ مِنْ غيرِ استحقاقٍ شكر ، والعلم بأن الشكر أيضاً نعمة مِنْ نعمِ اللهِ وموهبة منه شكر ، وحسن التواضع للنعَم والتذلّل فيها شكر ، وشكر الوسائطِ شكر ؛ إذْ قال عليهِ الصلاة والسلام : « مَنْ لمْ يشكرِ الناس . لمْ يشكرِ الله ) ، وقد ذكرنا حقيقة ذلك في كتابِ أسرارِ الزكاة ، وقلّة الاعتراضِ وحسن الأدبِ بين ذكرنا حقيقة ذلك في كتابِ أسرارِ الزكاة ، وقلّة الاعتراضِ وحسن الأدبِ بين يدي المنعِم شكر ، وتلقي النعم بحسْنِ القبولِ واستعظامُ صغيرِها شكر .

فما يندرجُ مِنَ الأعمالِ والأحوالِ تحتَ اسمِ الشكرِ والصبرِ لا تنحصرُ آحادُها ، وهيَ درجاتٌ مختلفةٌ ، فكيفَ يمكنُ إجمالُ القولِ بتفضيلِ أحدِهِما على الآخرِ إلا على سبيلِ إرادةِ الخصوصِ باللفظِ العامِّ كما وردَ في الأخبارِ والآثار ؟!

وقدْ رُوِيَ عنْ بعضِهِمْ أنَّهُ قالَ : رأيتُ في بعضِ الأسفارِ شيخاً كبيراً قدْ طعنَ في السنِّ ، فسألتُهُ عنْ حالِهِ ، فقالَ : إنِّي كنتُ في ابتداءِ عمري أهوى ابنةَ عمَّ لي ، وهي كذلك كانت تهواني ، فاتفقَ أنَّها زُوِّجَتْ منِّي ، فليلةَ زفافِها قلتُ : تعالَيْ حتَّىٰ نحييَ هاذهِ الليلةَ شكراً للهِ تعالىٰ علىٰ ما جمعنا ،

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داوود ( ٤٨١١ ) ، والترمذي ( ١٩٥٤ ) .

وربع المنجيات الصبر والشكر

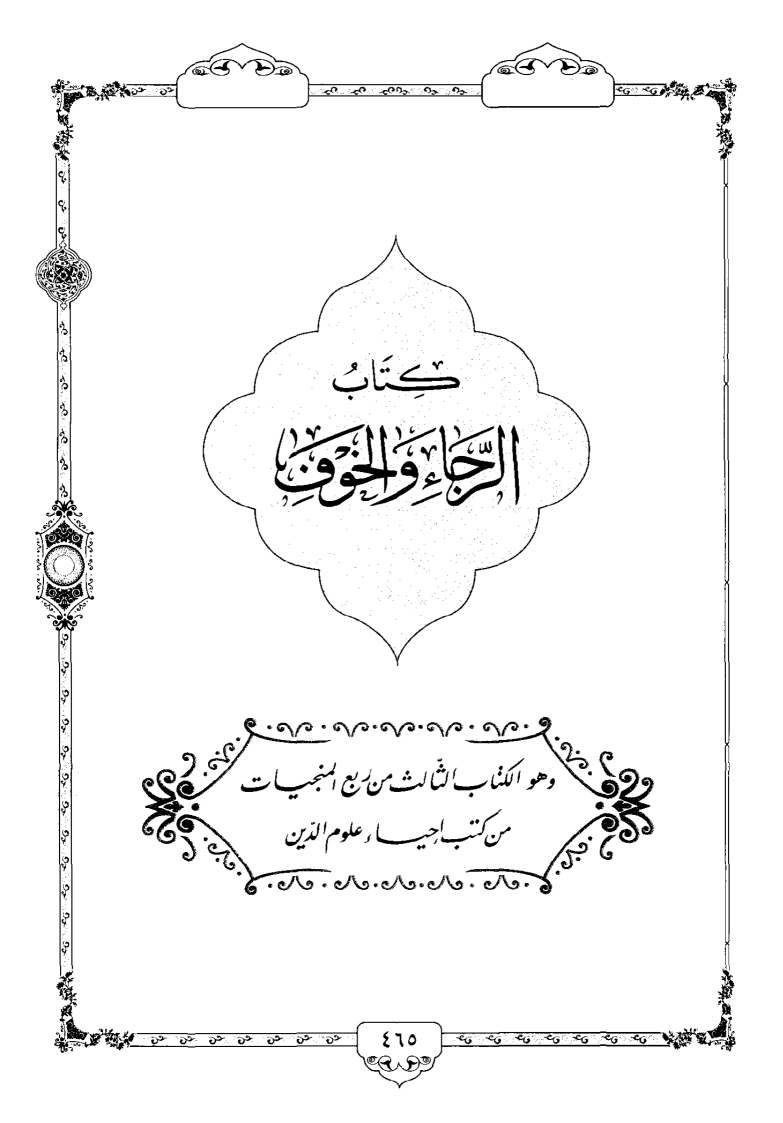
فصلَّينا تلكَ الليلة ، ولمْ يتفرَّغْ أحدُنا إلى صاحبه ، فلمَّا كانَتِ الليلةُ الثانيةُ . قلنا مثلَ ذلك ، فصلينا طولَ الليلِ ، فمنذُ سبعينَ أوْ ثمانينَ سنةً نحنُ على تلكَ الحالةِ كلَّ ليلةٍ ، أليسَ كذلكَ يا فلانةُ ؟ قالتِ العجوزُ : هوَ كما يقولُ الشيخُ (۱) .

فانظر إليهِما لو صبرا على بلاءِ الفرقةِ أنْ لوْ لمْ يجمعِ اللهُ بينَهُما ، وانسبْ صبرَ الفرقةِ إلى شكرِ الوصالِ على هنذا الوجهِ. . فلا يخفى عليكَ أنَّ هنذا الشكرَ أفضلُ .

فإذاً ؛ لا وقوفَ على حقائقِ المفضلاتِ إلا بتفصيلِ كما سبقَ ، واللهُ أعلمُ .

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* تم كنا بالضبروب شكر تم كنا بالضبروب شكر وهو الكناب لثّاني من ربع المنجب است من كنت احيب اعلوم الدّين وهو الكناب لثّاني من ربع المنجب التّالي من يناو من اللّه على نبت منام عدّ و آلد أجمعين و تم ينلوه كناب الرّجار و النحوف

<sup>(</sup>۱) الرسالة القشيرية (ص٣١٥)، قال الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٣١٩): ( وفائدة ذكر العجوز والشيخ الإعلام بأنهما داما على الاشتغال بالله من حالة الصبا إلىٰ تلك الحالة ) .





# كناب الرجاء والنحوف

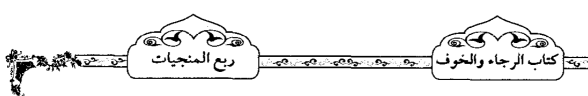
## بِسُ إِللَّهِ ٱلرَّحَمْنِ ٱلرَّحِيْمِ

الحمدُ للهِ المرجوِّ لطفُهُ وثوابُهُ ، المَخُوفِ مكرُهُ وعقابُهُ ، الذي عَمَرَ قلوبَ أوليائِهِ برَوْحِ رجائِهِ ، حتَّىٰ ساقَهُمْ بلطائفِ آلائِهِ إلى النزولِ بفِنائِهِ ، والعدولِ عنْ دارِ بلائِهِ ، التي هي مستقرُّ أعدائِهِ ، وصرفَ بسياطِ التخويفِ وزجرِهِ العنيفِ وجوهَ المعرضينَ عنْ حضرتِهِ إلىٰ دارِ ثوابِهِ وكرامتِهِ ، وصدَّهُمْ عنِ التعرُضِ لأئمَّتِهِ ، والتهدُّفِ لسخطِهِ ونقمتِهِ ، قوداً لأصنافِ الخلقِ بسلاسلِ القهرِ والعنفِ وأزمَّةِ الرفْقِ واللطفِ إلىٰ جنَّتِهِ .

والصلاةُ على محمدِ سيِّدِ أنبيائِهِ وخيرِ خليقتِهِ، وعلىٰ آلِهِ وأصحابِهِ وعترتِهِ.

#### أما بعث:

فإنَّ الرجاءَ والخوفَ جناحانِ بهما يطيرُ المقرَّبونَ إلى كلِّ مقامِ محمودٍ ، ومطيَّتانِ بهما يُقطعُ مِنْ طرقِ الآخرةِ كلُّ عقبةٍ كؤودٍ ، فلا يقودُ إلى قرْبِ الرحمانِ وروحِ الجنانِ مع كونِهِ بعيدَ الأرجاءِ ، ثقيلَ الأعباءِ ، محفوفاً بمكارهِ القلوبِ ومشاقِّ الجوارحِ والأعضاءِ . إلا أزمَّةُ الرجاءِ ، ولا يصدُّ عنْ نارِ الجحيمِ والعذابِ المقيمِ مع كونِهِ محفوفاً بلطائفِ الشهواتِ وعجائبِ



اللذَّاتِ. . إلا سياطُ التخويفِ وسطواتُ التعنيفِ .

فلا بدَّ إذاً مِنْ بيانِ حقيقتِهِما وفضيلتِهِما ، وسبيلِ التوصُّلِ إلى الجمعِ بينَهُما معَ تضادِّهِما وتعاندِهِما ، ونحنُ نجمعُ ذكرَهُما في كتابٍ واحدٍ مشتملٍ على شطرين :

الشطرُ الأوَّلُ: في الرجاءِ.

والشطرُ الثاني : في الخوفِ .

ربع المنجيات

مريده مين مين الرجاء والخوف مين مين مين الرجاء والخوف مين مين الرجاء والخوف مين مين المرجاء والخوف مين المربع

# الشَّظرُ الأَوَّلُ ئے الرّب ر''

أمَّا الشطرُ الأوَّلُ. . فيشتملُ على بيانِ حقيقةِ الرجاءِ ، وبيانِ فضيلةِ الرجاءِ ، وبيانِ فضيلةِ الرجاءِ ، وبيانِ دواءِ الرجاءِ ، والطريق الذي يُجتلبُ بهِ الرجاءُ .

### بيان حقيق الرّجباء

اعلم : أنَّ الرجاءَ مِنْ جملةِ مقاماتِ السالكينَ ، وأحوالِ الطالبينَ ، وإنَّما يُسمَّى الوصفُ مقاماً إذا ثبتَ وأقامَ ، وإنَّما يُسمَّى حالاً إذا كانَ عارضاً سريعَ الزوالِ ، وكما أنَّ الصفرة تنقسمُ إلى ثابتةٍ ؛ كصفرةِ الذهبِ ، وإلى سريعةِ الزوالِ ؛ كصفرةِ الوَجَلِ ، وإلى ما هوَ بينَهُما ؛ كصفرةِ المريض. . فكذلكَ صفاتُ القلبِ تنقسمُ هاذهِ الأقسامَ ، فالذي هوَ غيرُ ثابتٍ يُسمَّىٰ حالاً ؛ لأنَّهُ يحولُ على القرْبِ ، وهاذا جارِ في كلِّ وصفٍ مِنْ أوصافِ القلبِ ".

وغرضُنا الآنَ حقيقةُ الرجاءِ ، فالرجاءُ أيضاً يتمُّ مِنْ علمٍ وحالٍ وعملٍ ، فالعلمُ سببُ يثمرُ الحالَ ، والحالُ يقتضي العملَ ، وكأنَّ الرجاءَ اسمٌ للحالِ مِنْ جملةِ الثلاثةِ .

<sup>(</sup>١) العنوان زيادة من اللجنة العلمية .

<sup>(</sup>٢) فما يعرف وصف من أوصافه إلا وفيه حال ومقام . « إتحاف » ( ٩/ ١٦٥ ) .

وبيانهُ: أنَّ كلَّ ما يلاقيكَ مِنْ مكروهِ ومحبوب فينقسمُ إلىٰ موجودٍ في الحالِ ، وإلىٰ منتظرٍ في الاستقبالِ ، فإذا خطرَ ببالِكَ موجودٌ فيما مضىٰ . سُمِّي ذكراً وتذكُّراً ، وإنْ كانَ ما خطرَ بقلبِكَ موجودٌ فيما مضىٰ . سُمِّي وجداً وذوقاً وإدراكاً ، وإنَّما سُمِّي وجداً لأنَّها حالةٌ تجدُها مِنْ نفسِكَ (١) ، وإنْ كانَ قدْ خطرَ ببالِكَ وجودُ شيءٍ في الاستقبالِ ، وغلبَ ذلكَ علىٰ قلبِكَ . سُمِّي انتظاراً وتوقُّعاً ؛ فإنْ كانَ المنتظرُ مكروهاً . حصلَ منهُ ألمٌ في القلبِ يُسمَّىٰ خوفاً وإشفاقاً ، وإنْ كانَ محبوباً . حصلَ مِن انتظارِهِ وتعلُّقِ القلبِ بهِ وإخطارِ وجودِهِ بالبالِ لذَّةٌ في القلبِ وارتياحٌ يُسمَّىٰ ذلكَ الارتياحُ رجاءً ، فالرجاءُ : هوَ ارتياحُ القلبِ لانتظار ما هوَ محبوبٌ عندَهُ .

ولكنْ ذلك المحبوبُ المتوقَّعُ لا بدَّ أَنْ يكونَ لهُ سببٌ ، فإنْ كانَ انتظارُهُ لأجلِ حصولِ أكثرِ أسبابِهِ . . فاسمُ الرجاءِ عليهِ صادقٌ ، وإنْ كانَ ذلك انتظاراً مع انخرامِ أسبابِهِ واضطرابِها . . فاسمُ الغرورِ والحمقِ عليهِ أصدقُ مِنِ السمِ الرجاءِ ، وإنْ لمْ تكنِ الأسبابُ معلومةَ الوجودِ ولا معلومةَ الانتفاءِ . فاسمُ التمنِّي أصدقُ على انتظارهِ ؛ لأنَّهُ انتظارٌ مِنْ غير سبب .

وعلىٰ كلِّ حالٍ فلا يُطلقُ اسمُ الرجاءِ والخوفِ إلا علىٰ ما يُتردَّدُ فيهِ ، أمَّا ما يُقطعُ بهِ.. فلا ؛ إذْ لا يُقالُ : أرجو طلوعَ الشمسِ وقتَ الطلوعِ ،

<sup>(</sup>۱) وإنما سمي ذوقاً على التشبيه بالذوق الذي هو تناول الشيء بالفم لإدراك الطعم ، وإنما سمي إدراكاً لأنه أحاط عليه علماً بكماله . « إتحاف » ( ٩/ ١٦٥ ) .

وأخافُ غروبَها وقتَ الغروبِ ؛ لأنَّ ذلكَ مقطوعٌ بهِ ، نعمْ ، يُقالُ : أرجو نزولَ المطرِ وأخافُ انقطاعَهُ .

وقد علم أرباب القلوب أنَّ الدنيا مزرعة الآخرة ، والقلب كالأرض ، والإيمان كالبذر فيه ، والطاعات جارية مجرى تقليب الأرض وتطهيرها ، ومجرى حفر الأنهار وسياقة الماء إليها ، والقلب المستهتر بالدنيا المستغرق بها كالأرض السبخة التي لا ينمو فيها البذر ، ويوم القيامة يوم الحصاد ، ولا يحصد أحد إلا ما زرع ، ولا ينمو زرع إلا مِنْ بذر الإيمان ، وقلما ينفع ايمان مع خبث القلب وسوء أخلاقه ، كما لا ينمو بذر في أرض سبخة ، فينبغي أنْ يُقاس رجاء العبد المغفرة برجاء صاحب الزرع .

فكلُّ مَنْ طلبَ أرضاً طيبةً ، وألقىٰ فيها بذراً جيداً غيرَ عفنٍ ولا مسوَّسٍ ، ثمَّ أمدَّهُ بما يحتاجُ إليهِ وهوَ سوْقُ الماءِ إليهِ في أوقاتِهِ ، ثمَّ نقَى الأرضَ عنِ الشوكِ والحشيشِ وكلِّ ما يمنعُ نباتَ البذرِ أوْ يفسدُهُ ، ثمَّ جلسَ منتظراً مِنْ فضلِ اللهِ دفعَ الصواعقِ والآفاتِ المفسدةِ إلىٰ أنْ يتمَّ الزرعُ ويبلغَ غايتهُ . . شمِّ ينظارُهُ رجاءً .

وإنْ بثَّ البذْرَ في أرضٍ صلبةٍ سبخةٍ مرتفعةٍ لا ينصبُّ إليها الماءُ ، ولمْ يشتغلْ بتعهُّدِ البذْرِ أصلاً ، ثمَّ انتظرَ حصادَ الزرعِ منهُ . . سُمِّيَ انتظارُهُ حمقاً وغروراً ، لا رجاءً .

وإنْ بثَّ البذْرَ في أرضٍ طيِّبةٍ ، لكنْ لا ماءَ لها ، وأخذَ ينتظرُ مياهَ الأمطارِ حيثُ لا تغلبُ الأمطارُ ولا تمتنعُ أيضاً . سُمِّيَ انتظارُهُ تمنِّياً ، لا رجاءً .

فإذاً ؛ اسمُ الرجاءِ إنَّما يصدقُ على انتظارِ محبوبِ تمهَّدَتْ جميعُ أسبابِهِ الداخلةِ تحتَ اختيارِهِ ، ولمْ يبقَ إلا ما ليسَ يدخلُ تحتَ اختيارِهِ ، وهوَ فضلُ اللهِ تعالىٰ بصرْفِ القواطع والمفسداتِ .

فالعبدُ إذا بثّ بذرَ الإيمانِ ، وسقاهُ بماءِ الطاعاتِ ، وطهّرَ القلبَ عنْ شوكِ الأخلاقِ الرديئةِ ، وانتظرَ مِنْ فضلِ اللهِ تعالىٰ تثبيتهُ علىٰ ذلكَ إلى الموتِ ، وحسنَ الخاتمةِ المفضيةِ إلى المغفرةِ . كانَ انتظارُهُ رجاءً حقيقياً ، محموداً في نفسِهِ ، باعثاً لهُ على المواظبةِ والقيامِ بمقتضى أسبابِ المغفرةِ إلى المورتِ .

وإنْ قطعَ عنْ بذر الإيمانِ تعهُّدَهُ بماءِ الطاعاتِ ، أَوْ تركَ القلبَ مشحوناً برذائلِ الأخلاقِ ، وانهمكَ في طلبِ لذَّاتِ الدنيا ، ثمَّ انتظرَ المغفرةَ . . فانتظارُهُ حمقٌ وغرورٌ ، قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الأحمقُ مَنْ أتبعَ نفسَهُ هواها وتمنَّىٰ على اللهِ »(١) .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ الشَّهُوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفُ وَرِثُواْ ٱلْكِنَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا ٱلْأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيْغَفَرُ لَنَا﴾ .

وذمَّ اللهُ تعالىٰ صاحبَ البستانِ إذْ دخلَ جنَّتَهُ وقالَ : ﴿ مَاۤ أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَاذِهِ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ( ٢٤٥٩ ) ، وابن ماجه ( ٤٢٦٠ ) .

أَبَدًا الله وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةً وَلَهِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿(١).

فإذاً ؛ العبدُ المجتهدُ في الطاعاتِ ، المجتنبُ للمعاصي. . حقيقٌ بأنْ ينتظرَ مِنْ فضْلِ اللهِ تمامَ النعمةِ ، وما تمامُ النعمةِ إلا بدخولِ الجنّةِ ، وأمّا العاصي ؛ فإذا تابَ وتداركَ جميعَ ما فرطَ منهُ مِنْ تقصيرٍ . . فحقيقٌ بأنْ يرجوَ قبولَ التوبةِ ، وأمّا قبلَ التوبةِ إذا كانَ كارهاً للمعصيةِ ، تسوءُهُ السيئةُ وتسرّهُ الحسنةُ ، وهوَ يذمُ نفسَهُ ويلومُها ، ويشتهي التوبةَ ويشتاقُ إليها . فحقيقٌ بأنْ يرجوَ مِنَ اللهِ التوفيقَ للتوبةِ ؛ لأنّ كراهتهُ للمعصيةِ وحرصَهُ على التوبةِ يجري مجرى السببِ الذي قدْ يفضي إلى التوبةِ ، وإنّما الرجاءُ بعدَ تأكّدِ يعري مجرى السببِ الذي قدْ يفضي إلى التوبةِ ، وإنّما الرجاءُ بعدَ تأكّدِ الأسباب .

ولذلك قالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجُرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ، أُولَكَيْكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ، معناهُ : أُولئكَ يستحقُّونَ أَنْ يرجوا رحمةَ اللهِ ، وما أرادَ بهِ تخصيصَ وجودِ الرجاءِ ؛ لأنَّ غيرَهُمْ أيضاً قدْ يرجو ، ولكنْ خصَّصَ بهمُ استحقاقَ الرجاءِ .

فأمَّا مَنْ ينهمكُ فيما يكرهُهُ اللهُ تعالىٰ ، ولا يذمُ نفسَهُ عليهِ ، ولا يعزمُ على التوبةِ والرجوعِ . . فرجاؤُهُ المغفرةَ حمقٌ ؛ كرجاءِ مَنْ بثَّ البذْرَ في أرضِ سبخةٍ وعزمَ علىٰ ألا يتعهدَهُ بسقي ولا تنقيةٍ .

قالَ يحيىٰ بنُ معاذٍ : ( مِنْ أعظمِ الاغترارِ عندي : التمادي في الذنوبِ

<sup>(</sup>۱) وروى الطبري في « تفسيره » ( ٣٠٢/١٥/٩ ) عن قتادة في وصف صاحب البستان : ( كفور لنعم ربه ، مكذب بلقائه ، متمنِّ على الله ) .

معَ رجاءِ العفوِ مِنْ غيرِ ندامةٍ ، وتوقَّعُ القربِ مِنَ الله تعالى بغيرِ طاعةٍ ، وانتظارُ ورعِ الجنةِ ببذرِ النارِ ، وطلبُ دارِ المطيعينَ بالمعاصي ، وانتظارُ الجزاءِ بغيرِ عملِ ، والتمنِّي على اللهِ عزَّ وجلَّ معَ الإفراطِ ) .

ترْجو ٱلنَّجاةَ وَلَمْ تَسْلُكْ مَسَالِكَها إِنَّ ٱلسَّفينَةَ لا تَجْري عَلَى ٱلْيَبَسِ (١) فإذا عرفت حقيقة الرجاء ومَظِنَّته .. فقدْ علمت أنَّها حالة أثمرَها العلم بجريانِ أكثرِ الأسباب، وهاذهِ الحالة تثمرُ الجهد للقيام ببقيةِ الأسباب على حسبِ الإمكانِ ، فإنَّ مَنْ حَسُنَ بذره ، وطابَتْ أرضُه ، وغزرَ ماؤه .. صدق رجاؤه ، فلا يزالُ يحملُهُ صدق الرجاء على تفقيدِ الأرضِ وتعهدها ، وتنحية كلّ حشيشٍ ينبتُ فيها ، فلا يفترُ عنْ تعهدها أصلاً إلى وقتِ الحصادِ ، وهاذا لأنَّ الرجاء يضادُه اليأسُ ، واليأسُ يمنعُ مِنَ التعهد ، فمَنْ عرفَ أنَّ الأرض سبخة ، وأنَّ الماء مُعُوز (٢٠) ، وأنَّ البذر لا ينبتُ . فيتركُ ـ لا محالة ـ تفقد الأرض والتعبَ في تعهدها .

والرجاءُ محمودٌ لأنَّهُ باعثٌ ، واليأسُ مذمومٌ ـ وهوَ ضدُّهُ ـ لأنَّهُ صارفٌ عنِ العملِ ، والخوفُ ليسَ بضدٌ للرجاءِ ، بلْ هوَ رفيقٌ لهُ كما سيأتي بيانهُ ، بلْ هوَ باعثٌ آخرُ بطريقِ الرهبةِ ، كما أنَّ الرجاءَ باعثٌ بطريقِ الرغبةِ .

فإذاً ؛ حالُ الرجاءِ يورثُ طولَ المجاهدةِ بالأعمالِ ، والمواظبةَ على الطاعاتِ كيفما تقلَّبَتِ الأحوالُ ، ومِنْ آثارِهِ التلذُّذُ بدوام الإقبالِ على اللهِ

<sup>(</sup>١) البيت من البحر البسيط ، وهو لأبي العتاهية في « ديوانه » ( ص ١٩٤ ) .

<sup>(</sup>۲) معوز : قليل الوجود .

تعالىٰ ، والتنعُّمُ بمناجاتِهِ ، والتلطُّفُ في التملُّقِ لهُ ، فإنَّ هـٰـذهِ الأحوالَ لا بدَّ وأنْ تظهرَ علىٰ كلِّ مَنْ يرجو مَلِكاً مِنَ الملوكِ أوْ شخصاً مِنَ الأشخاص ، فكيفَ لا يظهرُ ذلكَ في حقِّ اللهِ تعالى ؟!

فإنْ كانَ ذلكَ لا يظهرُ. . فليستدلَّ بهِ على الحرمانِ عنْ مقامِ الرجاءِ ، والنزولِ في حضيض الغرور والتمنِّي .

فهاذا هوَ البيانُ لحالِ الرجاءِ ، ولما أثمرَهُ مِنَ العلمِ ، ولما استثمرَ منهُ مِنَ العملِ .

ويدلُّ على إثمارِهِ لهاذهِ الأعمالِ حديثُ زيدِ الخيلِ ؛ إذْ قالَ لرسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : جئتُ لأسألكَ عنْ علامةِ اللهِ فيمَنْ يريدُ ، وعلامتِهِ فيمَنْ لا يريدُ ، فقالَ : «كيفَ أصبحتَ ؟ » قالَ : أصبحتُ أحبُ الخيرَ وأهلَهُ ، وإذا قدرتُ علىٰ شيءِ منهُ . سارعتُ إليهِ وأيقنتُ بثوابِهِ ، وإذا فاتني شيءٌ منهُ . حزنتُ عليهِ وحننتُ إليهِ ، فقالَ : «هاذهِ علامةُ اللهِ فيمَنْ يريدُ ، ولوْ أرادَكَ بالأخرى . هيَّأكَ لها ، ثمَّ لا يبالي في أيِّ أوديتِها هلكتَ »(١) ، فقدْ ذكرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ علامةَ مَنْ أُريدَ بهِ الخيرُ ، فمَنِ ارتجىٰ أنْ يكونَ مراداً بالخيرِ مِنْ غيرِ هاذهِ العلاماتِ . . فهوَ مغرورٌ .

#### \* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في « الكبير » ( ۲۰۲/۱۰ ) ، وابن عدي في « الكامل » ( ۲۲/۲ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ۳۷٦/۱ ) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، وفيه أنه صلى الله عليه وسلم سماه زيد الخير وغيَّر له اسمه .

# بيان فضيلة الرّحباء والتّرغيب في

اعلمْ: أنَّ العملَ على الرجاءِ أعلىٰ منهُ على الخوفِ ؛ لأنَّ أقربَ العبادِ إلى اللهِ تعالىٰ أحبُّهُمْ لهُ ، والحبُّ يغلبُ بالرجاءِ .

واعتبرْ ذلكَ بمَلِكينِ ؛ يُخدمُ أحدُهُما خوفاً مِنْ عقابِهِ ، والآخرُ رجاءً لثوابهِ .

ولذلكَ وردَ في الرجاءِ وحسنِ الظنِّ رغائبُ ، لا سيما في وقتِ الموتِ ، قالَ تعالىٰ : ﴿ لَا نُقَـٰ نَظُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ ﴾ ، فحرَّمَ أصلَ اليأسِ .

وفي أخبارِ يعقوبَ عليهِ السلامُ أنَّ اللهَ تعالىٰ أوحىٰ إليهِ: أتدري لِمَ فرَّقتُ بينَكَ وبينَ يوسفَ ؟ لقولِكَ: أخافُ أنْ يأكلهُ الذئبُ وأنتمُ عنهُ غافلونَ ، لِمَ خفتَ الذئبَ ولمْ ترجُني ؟ ولِمَ نظرتَ إلىٰ غفلةِ إخوتِهِ ولمْ تنظرْ إلىٰ حفظي لهُ ؟(١).

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لا يموتَنَّ أحدُكُمْ إلا وهوَ يحسنُ الظنَّ باللهِ تعالىٰ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « قالَ اللهُ عزَّ وجلَّ : أنا عندَ ظنِّ عبدي بي ، فليظنَّ بي ما شاءَ » (٣) .

<sup>(1)</sup> قوت القلوب ( 1/ ٢١٥ ) .

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم ( Y۸۷۷ ).

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ٣/ ٤٩١ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ٦٣٣ ) ، وأصله في « الصحيحين » .

200 CO CO CO

ودخلَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ علىٰ رجلِ وهوَ في النزعِ ، فقالَ : "كيفَ تجدُّكَ ؟ " فقالَ : أجدُني أخافُ ذنوبي وأرجو رحمةَ ربِّي ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : " ما اجتمعا في قلبِ عبدٍ في هاذا الموطنِ إلا أعطاهُ اللهُ ما رجا ، وأمَّنَهُ ممَّا يخافُ "(١).

وقالَ عليٌّ رضيَ اللهُ عنهُ لرجلٍ أخرجَهُ الخوفُ إلى القنوطِ لكثرةِ ذنوبِهِ : ( يا هـنذا ؛ يأسُكَ مِنْ رحمةِ اللهِ أعظمُ مِنْ ذنوبِكَ )(٢) .

وقالَ سفيانُ : ( مَنْ أَذنبَ ذنباً فعلمَ أَنَّ اللهَ تعالىٰ قدَّرَهُ عليهِ ورجا غفرانَهُ. . غفرَ اللهُ لهُ ذنبَهُ ، قالَ : لأنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ عيَّرَ قوماً فقالَ : ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنَ اللهُ عَنْ وَقَالَ تعالىٰ : ﴿ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ وَذَلِكُمْ ظَنَ اللهُ عَنْ اللهُ عَالَىٰ : ﴿ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ وَكَنْ لِكُمْ اللهِ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ وَظَنَنتُمْ ظَنَ ٱلسَّوْءِ وَكَنْ لِكُمْ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَ

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ اللهَ تعالىٰ يقولُ للعبدِ يومَ القيامةِ : ما منعَكَ إذْ رأيتَ المنكرَ أنْ تنكرَهُ ؟ فإنْ لقَّنَهُ اللهُ حجَّتَهُ. . قالَ : يا ربِّ ؛ رجوتُكَ وخفتُ الناسَ ، قالَ : فيقولُ اللهُ تعالىٰ : قدْ غفرتُهُ لكَ »(٤) .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۹۸۳ ) ، والنسائي في « السنن الكبرىٰ » ( ۱۰۸۳٤ ) ، وابن ماجه ( ۲۲۲۱ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في « حسن الظن بالله » ( ٩٤ ) بنحوه ، وهو بلفظه هنا في « القوت » ( ٢/ ٢١٥ ) .

<sup>(</sup>٣) كذا في « القوت » ( ٢/٧١١ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه ( ٤٠١٧ ) .

وفي الخبرِ الصحيحِ : « أنَّ رجلاً كانَ يداينُ الناسَ فيسامحُ الغنيَّ ، ويتجاوزُ عنِ المعسرِ ، فلقي اللهُ ولمْ يعملْ خيراً قطُّ ، فقالَ اللهُ عزَّ وجلَّ : مَنْ أحقُّ بذلكَ منّا ؟ فعفا عنهُ لحسنِ ظنِّه ورجائِهِ أنَّهُ يعفو عنهُ معَ إفلاسِهِ عنِ الطاعاتِ »(١) .

وقالَ اللهُ تعالىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنَابَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِحَارَةً لَن تَبُورَ ﴾ .

ولمَّا قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « لوْ تعلمونَ ما أعلمُ.. لضحكتُمْ قليلاً ، ولبكيتُمْ كثيراً ، ولخرجتُمْ إلى الصُّعُداتِ تلدمونَ صدورَكُمْ ، وتجأرونَ إلى ربِّكُمْ » ، فهبطَ جبريلُ عليهِ السلامُ فقالَ : إنَّ ربَّكَ يقولُ لكَ : لِمَ تقنَّطُ عبادي ؟ فخرجَ عليهمْ فرجَّاهُمْ وشوَّقَهُمْ (٢) .

وفي الخبرِ : إنَّ اللهَ تعالىٰ أوحىٰ إلىٰ داوودَ عليهِ السلامُ : أحبَّني ، وأحبَّ مَنْ يحبُّني ، وحبَّبْني إلىٰ خلقي ، فقالَ : يا ربِّ ؛ كيفَ أحبَّبُكَ إلىٰ خلقِكَ ؟ قالَ : اذكرْني بالحسنِ الجميلِ ، واذكرْ آلائي وإحساني ، وذكّرْهُمْ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ( ۱۵٦٠) ولفظه : «تلقَّت الملائكة روح رجل ممن كان قبلكم ، فقالوا : أعملت من الخير شيئاً ؟ قال : لا ، قالوا : تذكَّرْ ، قال : كنت أداين الناس ، فآمر فتياني أن ينظروا المعسر ويتجوَّزوا عن الموسر ، قال : قال الله عز وجل : تجوَّزوا عنه » ، وهو مختصراً عند البخاري ( ۲۳۹۱ ) .

 <sup>(</sup>۲) كذا في « القوت » ( ۲/۰/۱ ) ، ورواه ابن حبان في « صحيحه » ( ۱۱۳ ) ، وليس فيه
 ذكر الصعدات ، وهي عند أحمد في « المسند » ( ۱۷۳/۵ ) .

ذلك ، فإنَّهُمْ لا يعرفونَ منِّي إلا الجميلَ (١) .

ورُئِيَ أَبَانُ بَنُ أَبِي عَيَّاشٍ في النومِ وكَانَ يكثرُ ذكرَ أَبُوابِ الرَجَاءِ ، فقالَ : أُوقفَني اللهُ تعالىٰ بينَ يديهِ ، فقالَ : ما الذي حملَكَ علىٰ ذلكَ ؟ فقلتُ : أردتُ أَنْ أُحبِبَكَ إلىٰ خلقِكَ ، فقالَ : قدْ غفرتُ لكَ (٢) .

ورُئِيَ يحيىٰ بنُ أكثمَ في النومِ بعدَ موتِهِ ، فقيلَ لهُ : ما فعلَ اللهُ بكَ ؟ فقالَ : أوقفَني بينَ يديهِ وقالَ : يا شيخَ السوءِ ؛ فعلتَ وفعلتَ ، قالَ : فأخذَني مِنَ الرعبِ ما يعلمُ اللهُ ، ثمَّ قلتُ : يا ربِّ ؛ ما هلكذا حُدثتُ عنكَ ، فقالَ : وما حدثتَ عني ؟ فقلتُ : حدثنا عبدُ الرزاقِ ، عنْ معمرٍ ، عنِ الزهريِّ ، عنْ أنسٍ ، عنْ نبيكَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ؛ عنْ جبريلَ عليهِ السلامُ : أنّكَ قلتَ : أنا عندَ ظنِّ عبدي بي ، فليظنَّ بي ما شاءَ ، وكنتُ أظنُّ بكَ ألا تعذَّبني ، فقالَ اللهُ عزَّ وجلَّ : صدقَ جبريلُ ، وصدقَ نبيِّي ، وصدقَ الزهريُّ ، وصدقَ الزهريُّ ، وصدقَ معمرٌ ، وصدقَ عبدُ الرزاقِ ، وصدقتَ ، قالَ : فألبستُ ومشىٰ بينَ يديَّ الولدانُ إلى الجنَّةِ ، فقلتُ : يا لها مِنْ فرحةِ (٣) .

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ١/ ٢٢٢ ) ، وقد رواه من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً البيهقيُّ في « الشعب » ( ٧٢٦٢ ) بنحوه ، ورواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٥٣٩٥ ) عن عبد الله بن الحارث من كلامه .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١/ ٢٢٢ ) .

 <sup>(</sup>٣) كذا في « القوت » ( ٢٢٢/١ ) ، ورواه الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٢٠٦/١٤ ) ،
 وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٩١/٦٤ ) .

وفي الخبر : أنَّ رجلاً مِنْ بني إسرائيلَ كانَ يقنِّطُ الناسَ ويشدِّدُ عليهِمْ ، قالَ : فيقولُ اللهُ تعالىٰ يومَ القيامةِ : اليومَ أؤيسُكَ مِنْ رحمتي كما كنتَ تقنَّطُ عبادي منها (١) .

وقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ رجلاً يدخلُ النارَ ، فيمكثُ فيها ألفَ سنةٍ ينادي : يا حنَّانُ ، يا منَّانُ ، فيقولُ اللهُ تعالىٰ لجبريلَ : اذهبُ فأتني بعبدِي ، قالَ : فيجيءُ بهِ ، فيوقفُهُ علىٰ ربِّهِ ، فيقولُ اللهُ تعالىٰ : كيفَ وجدتَ مكانكَ ؟ فيقولُ : شرَّ مكانٍ ، قالَ : فيقولُ : ردُّوهُ إلىٰ مكانِهِ ، قالَ : فيمشي ويلتفتُ إلىٰ ورائِهِ ، فيقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ : إلىٰ أيِّ شيء قالَ : فيمشي ويلتفتُ إلىٰ ورائِهِ ، فيقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ : إلىٰ أيِّ شيء تلتفتُ ؟ فيقولُ : لقدْ رجوتُ ألا تعيدني إليها بعدَ إذْ أخرجتني منها ، فيقولُ اللهُ تعالىٰ : اذهبوا بهِ إلى الجنةِ »(٢) ، فدلَّ هاذا علىٰ أنَّ رجاءَهُ كانَ سببَ نجاتِهِ ، نسالُ اللهَ حسنَ التوفيقِ بلطفِهِ وكرمِهِ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» ( ۲۲۳/۱) ، ورواه عبد الرزاق في «المصنف» ( ۲۸۸/۱۱) ، وأبو نعيم في «الحلية» ( ۲۲۲/۳) عن زيد بن أسلم .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في «المسند» (٣/ ٣٣٠)، وابن أبي الدنيا في «حسن الظن بالله» (٢٠٥)، وأبو يعلى في «مسنده» (٢١٠٤)، والبيهقي في «الشعب» (٣١٥) من حديث أنس رضى الله عنه مرفوعاً.

ربع المنجيات محمد محمد محمد كتاب الرجاء والخوذ

## بيان و وار الرّجاء واستبيل لّذي محصل منه حال لرّجاء وبغلب

اعلم : أنَّ هاذا الدواءَ يحتاجُ إليهِ أحدُ رجلينِ : إمَّا رجلٌ غلبَ عليهِ اليأسُ فتركَ العبادة ، وإمَّا رجلٌ غلبَ عليهِ الخوفُ فأسرفَ في المواظبةِ على اليأسُ فتركَ العبادة حتَّى أضرَّ بنفسِهِ وأهلِهِ ، وهاذانِ رجلانِ مائلانِ عنِ الاعتدالِ إلى طرفي الإفراطِ والتفريطِ ، فيحتاجانِ إلىٰ علاجِ يردُّهُما إلى الاعتدالِ .

فأمّا العاصي المغرورُ المتمنّي على اللهِ مع الإعراضِ عن العبادةِ واقتحامِ المعاصي.. فأدويةُ الرجاءِ تنقلبُ سموماً في حقّهِ مهلكةً ، وتنزلُ منزلة العسلِ الذي هو شفاءٌ لمَنْ غلبَ عليهِ البردُ ، وهو سمٌّ مهلكٌ لمَنْ غلبَ عليهِ الحرارةُ ، بلِ المغرورُ لا يُستعملُ في حقّهِ إلا أدويةُ الخوفِ ، والأسبابُ المهيّجةُ لهُ .

فلهاذا يجبُ أَنْ يكونَ واعظُ الخلْقِ متلطِّفاً ، ناظراً إلى مواقعِ العللِ ، معالجاً لكلِّ علَّةٍ بما يضادُّها ، لا بما يزيدُ فيها ، فإنَّ المطلوبَ هوَ العدلُ والقصْدُ في الصفاتِ والأخلاقِ كلِّها ، وخيرُ الأمورِ أوساطُها ، فإذا جاوزَ الوسطَ إلىٰ أحدِ الطرفينِ . . عُولجَ بما يردُّهُ إلى الوسطِ ، لا بما يزيدُ في ميلهِ عن الوسطِ .

وهاذا الزمانُ زمانٌ لا ينبغي أنْ يُستعملَ فيهِ معَ الخلق أسبابُ الرجاءِ ، بلِ المبالغةُ في التخويفِ أيضاً تكادُ ألا تردَّهُمْ إلىٰ جادَّةِ الحقِّ وسننِ الصوابِ ، فأمَّا ذكرُ أسبابِ الرجاءِ . . فيهلكُهُمْ ويرديهِمْ بالكلِّيَةِ ، ولكنَّها لمَّا كانَتْ أَخَفَّ على القلوبِ ، وألذَّ عندَ النفوسِ ، ولمْ يكنْ غرضُ الوعَّاظِ إلا استمالةَ القلوبِ ، واستنطاقَ الخلقِ بالثناءِ كيفما كانوا . مالوا إلى الرجاءِ ، حتَّى ازدادَ الفسادُ فساداً ، وازدادَ المنهمكونَ في طغيانِهِمْ تمادياً .

قالَ عليٌّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ: ( إنَّما العالمُ الذي لا يقنِّطُ الناسَ مِنْ رحمةِ اللهِ تعالىٰ ، ولا يؤمِّنُهُمْ مِنْ مكرِ اللهِ )(١) .

ونحنُ نذكرُ أسبابَ الرجاءِ لتُستعملَ في حقّ الآيسِ ، أوْ فيمَنْ غلبَ عليهِ الخوفُ ؛ اقتداءً بكتابِ اللهِ تعالى وسنّةِ رسولِهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ ، فإنّهُما مشتملانِ على الخوفِ والرجاءِ جميعاً ؛ لأنّهُما جامعانِ لأسبابِ الشفاءِ في حقّ أصنافِ المرضى ، ليستعملَهُ العلماءُ الذينَ هُمْ ورثةُ الأنبياءِ بحسبِ الحاجةِ استعمالَ الطبيبِ الحاذقِ ، لا استعمالَ الأخرقِ الذي يظنُّ أنَّ كلَّ شيءٍ مِنَ الأدويةِ صالحٌ لكلِّ مريضِ كيفما كانَ !

\* \* \*

وحالُ الرجاءِ يغلبُ بشيئينِ :

أحدُهُما: الاعتبارُ.

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ٢٢٢/١ ) ، ورواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٧٧/١ ) بلفظ : ( ألا إن الفقيه كل الفقيه الذي لا يقنط الناس من رحمة الله ، ولا يؤمنهم من عذاب الله ، ولا يرخص لهم في معاصي الله ، ولا يدع القرآن رغبة عنه إلىٰ غيره ، ولا خير في عبادة لا علم فيها ، ولا خير في علم لا فهم فيه ، ولا خير في قراءة لا تدبر فيها ) .

والآخرُ: استقراءُ الآياتِ والأخبارِ والآثار .

أمّا الاعتبارُ (۱): فهو أنْ يتأمّلَ جميع ما ذكرناهُ في أصنافِ النعم مِنْ كتابِ الشكرِ ، حتّىٰ إذا علم لطائف نعم الله تعالى لعبادِه في الدنيا ، وعجائب حكمهِ التي راعاها في فطرة الإنسانِ ، حتّىٰ أعد لهُ في الدنيا كلّ ما هو ضروريٌ لهُ في دوامِ الوجودِ ؛ كآلاتِ الغذاءِ ، وما هو محتاجٌ إليهِ كالأصابعِ والأظفارِ ، وما هو زينةٌ لهُ ؛ كاستقواسِ الحاجبينِ ، واختلافِ ألوانِ العينينِ ، وحمرة الشفتينِ ، وغيرِ ذلكَ ممّا كانَ لا ينثلمُ بفقدِهِ غرضٌ العينينِ ، وإنّما كانَ يفوتُ بهِ مزيّةُ جمالٍ ، فالعنايةُ الإلهيةُ إذا لمْ تقصرْ عنْ عبادِهِ في أمثالِ هاذهِ الدقائقِ ، حتّىٰ لمْ يرضَ لعبادِهِ أنْ تفوتَهُمُ المزايدُ والمزايا في الزينةِ والحاجةِ . . كيف يرضى بسياقِهمْ إلى الهلاكِ المؤبّدِ ؟!

<sup>(</sup>۱) الاعتبار هنا: استقراء أول الوجود ، فإنك ترى الوجود من قمة العرش إلىٰ منتهى الفرش خيراً كله ، ولم يكن فيه من الشر إلا ما ينسب إلىٰ جنس المكلفين ، والمكلفون في جزء يسير من الأرض ، والأرض جزء يسير من الدنيا ، وما الدنيا في الآخرة إلا كما يضع أحدكم إصبعه في اليم ، وهاذا ظاهر في الاستقراء ؛ لأن عالم الآخرة أوسع من عالم الدنيا ، بل ملك من الملائكة يعدل الخلق أجمع ، فموجبات الرحمة في الوجود أكثر من موجبات الغضب ، ولذلك آثار كثيرة أثنى بها على نفسه فقال : الرحمان ، الرحيم ، الفتاح ، الكريم ، الجواد ، الأكرم ، التواب ، الوهاب ، العفو ، الغفور ، الشكور ، الصمد ، المجيب ، الودود ، البر ، الرزاق ، اللطيف ، الرؤوف ، المحسن ، المنعم ، المنان ، الرفيق ، الهادي ، مع ما يضاف إلىٰ هاذا من الرضا والمحبة والذكر والمشي والهرولة ، وما أشبه هاذا ، فالنظر إلىٰ آثار هاذه الأفعال وما ورد من الأخبار في فضائل الأعمال شفاء للإياس ، وترويح للخائف ، وترغيب للمعتدل . « إتحاف » ( ١٧٣/٨ ) .

بلْ إذا نظرَ الإنسانُ نظراً شافياً.. علمَ أنَّ أكثرَ الخلقِ قدْ هُيِّىءَ لهُ أسبابُ السعادةِ في الدنيا ، حتَّىٰ إنَّهُ يكرهُ الانتقالَ مِنَ الدنيا بالموتِ وإنْ أُخبرَ بأنَّهُ لا يُعذَّبُ بعدَ الموتِ مثلاً أوْ لا يُحشرُ أصلاً ، فليسَتْ كراهتُهُمْ للعدمِ إلا لأنَّ أسبابَ النعمِ أغلبُ لا محالةً ، وإنَّما الذي يتمنَّى الموتَ نادرٌ ، ثمَّ لا يتمنَّهُ إلا في حالةٍ نادرةِ ، وواقعةٍ هاجمةٍ غريبةٍ .

فإذا كانَ حالُ أكثرِ الخلقِ في الدنيا الغالبُ عليهِ الخيرُ والسلامةُ ، فسنَّةُ اللهِ لا تجدُ لها تبديلاً . فالغالبُ أنَّ أمرَ الآخرةِ هاكذا يكونُ ؛ لأنَّ مدبِّرَ الدنيا والآخرةِ واحدٌ ، وهوَ غفورٌ رحيمٌ ، لطيفٌ بعبادِهِ ، متعطّفٌ عليهمُ .

فهلذا إذا تُؤُمِّلَ حقَّ التأمُّلِ. . قويَ بهِ أسبابُ الرجاءِ .

ومِنَ الاعتبارِ أيضاً النظرُ في حكمةِ الشريعةِ وسننِها في مصالحِ الدنيا ، ووجهِ الرحمةِ للعبادِ بها ، حتَّىٰ كانَ بعضُ العارفينَ يرىٰ آيةَ المداينةِ في سورةِ البقرةِ مِنْ أقوىٰ أسبابِ الرجاءِ ، فقيلَ لهُ : وما فيها مِنَ الرجاءِ ؟ فقالَ : الدنيا كلُّها قليلٌ ، ورزقُ الإنسانِ منها قليلٌ ، والدينُ قليلٌ مِنْ رزقِهِ ، فانظرْ كيفَ أنزلَ اللهُ تعالىٰ فيهِ أطولَ آيةٍ ليهديَ عبدَهُ إلىٰ طريقِ الاحتياطِ في حفظِ دينهُ الذي لا عوضَ لهُ منهُ ؟!

الفنُّ الثاني : استقراءُ الآياتِ والأخبارِ : فما وردَ في الرجاءِ خارجٌ عنِ الحصر .

### أمَّا الآياتُ:

فقدْ قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰۤ أَنفُسِهِمْ لَا نَقَـٰنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ

اللّهَ إِنَّ ٱللّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ ، وفي قراءة رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ :

« ولا يبالي » ﴿ إِنّهُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (١) .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ .

وأخبرَ تعالىٰ أنَّ النارَ أعدَّها لأعدائِهِ ، وإنَّما خوَّفَ بها أولياءَهُ فقالَ : ﴿ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِن النَّارِ وَمِن تَعَلِيمٌ ظُلَلُ ذَالِكَ يُعَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّذِيَّ أُعِدَّتُ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ فَأَنْذَرْتُكُمْ فَارًا تَلَظَّىٰ ۞ لَا يَصْلَنَهَاۤ إِلَّا ٱلْأَشْقَىٰ ۞ ٱلَّذِى كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِمْ ﴾ .

ويُقالُ : إِنَّ النبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ لمْ يزلْ يسألُ في أُمَّتِهِ حتَّىٰ قيلَ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۳۲۳۷) عن أسماء بنت يزيد رضي الله عنها أنها سمعته صلى الله عليه وسلم يقرؤها كذا .

لهُ: أما ترضى وقدْ أنزلَتْ عليكَ هاذهِ الآيةُ: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ ﴾ ؟!(١).

وفي تفسيرِ قولِهِ تعالىٰ: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ قالَ: « لا يرضىٰ محمدٌ وأحدٌ مِنْ أُمَّتِهِ في النار »(٢).

وكانَ أبو جعفرٍ محمدُ بنُ عليِّ يقولُ : أنتُمْ \_ أهلَ العراقِ \_ تقولونَ : أرجىٰ آيةٍ في كتابِ اللهِ عزَّ وجلَّ قولُهُ : ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لاَ لَهُ عَلَىٰ اللهِ عزَّ وجلَّ قولُهُ : ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ لاَ لَوْ فَي لَقَ نَظُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللهِ . . . ﴾ الآية ، ونحنُ \_ أهلَ البيتِ \_ نقولُ : أرجىٰ آيةٍ في كتاب اللهِ تعالىٰ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ (٣) .

#### وأمَّا الأخبارُ:

فقدْ روىٰ أبو موسىٰ عنهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أنَّهُ قالَ : « أمَّتي أمةٌ مرحومةٌ ، لا عذابَ عليها في الآخرةِ ، عُجِّلَ عقابُها في الدنيا ؛ الزلازلُ

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۱۳/۱ ) ، وقد روى ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ۱۲۱٤٥ ) عن سعيد بن المسيب قال : لما نزلت هاذه الآية : ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلِّمِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلِّمِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلِّمِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمُّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَكُ اللهِ عليه وسلم : « لولا عقوبة الله وتجاوزه . . ما هنأ أحد العيش ، ولولا وعيده وعقابه . . لاتكل كل أحد » .

 <sup>(</sup>۲) رواه الخطيب في « تلخيص المتشابه » ( ۱/۳/۱ ) ، والديلمي في « مسند الفردوس »
 (۷۱۷۹ ) .

 <sup>(</sup>٣) كذا في « القوت » ( ۲۱۳/۱ ) ، ورواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص
 ٥٠٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٣/ ١٧٩ ) .

والفتنُ ، فإذا كانَ يومُ القيامةِ. . دُفعَ إلىٰ كلِّ رجلِ مِنْ أُمَّتي رجلٌ مِنْ أُهلِ الكتابِ ، فقيلَ : هذا فداؤُكَ مِنَ النار ١٥٠١ .

وفي لفظٍ آخرَ : « يأتي كلُّ رجلٍ مِنْ هـٰذهِ الأمَّةِ بيهوديِّ أوْ نصرانيِّ إلىٰ جهنَّمَ فيقولُ : هـٰذا فدائي مِنَ النارِ ، فيُلقىٰ فيها »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « الحمَّىٰ مِنْ فيح جهنَّمَ ، وهيَ حظَّ المؤمنِ مِنَ النار »(۳).

ورُوِيَ في تفسيرِ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ يَوْمَ لَا يُخَزِي ٱللَّهُ ٱلنَّهِينَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ ﴾ أنَّ اللهَ تعالَىٰ أوحىٰ إلىٰ نبيِّهِ عليهِ الصلاةُ والسلامُ أنِّي أجعلُ حسابَ أمَّتِكَ إليكَ، قَالَ: « لا ياربِّ ، أنتَ خيرٌ لهُمْ منِّي » ، فقالَ : إذاً ؛ لا نخزيكَ فيهم (١٠).

كذا في « القوت » ( ٢١٣/١ ) ، والحديث رواه أبو داوود ( ٤٢٧٨ ) دون قوله : ( فإذا كان يوم القيامة. . . )، وهـٰـذه رواها ابن ماجه (٤٢٩٢) من حديث أنس رضي الله عنه .

رواه أحمد في « المسند » ( ٤٠٧/٤ ) بلفظه هنا ، وبنحوه عند مسلم ( ٢٧٦٧ ) . (٢)

رواه أحمد في « المسند » ( ٥/ ٢٥٢ ) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه مرفوعاً بلفظ : (٣) « الحمىٰ من كير جهنم ، فما أصاب المؤمن منها كان حظه من النار » .

كذا في « القوت » ( ٢١٣/١ ) ، وقد رواه ابن أبي الدنيا في « حسن الظن بالله » ( ٦٢ ) عن الحسين بن عبد الرحمان عن شيخ من قريش وذكره ، وروى أحمد في « المسند » ( ٣٩٣/٥ ) عن حذيفة رضي الله عنه قال : غاب عنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوماً ، فلم يخرج حتى ظننا أنه لن يخرج ، فلما خرج . . سجد سجدة ، فظننا أن نفسه قد قبضت فيها ، فلما رفع رأسه قال : « إن ربي تبارك وتعالى استشارني في أمتى ماذا أفعل بهم ، فقلت : ما شئت أي رب ، هم خلقك وعبادك ، فاستشارني الثانية ، فقلت له كذلك ، فقال : لا أحزنك في أمتك يا محمد. . . " الحديث .

ورُوِي عنْ أنسِ: أنَّ رسولَ الله صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ سألَ ربَّهُ في ذنوبِ أمَّتِهِ فقالَ: «يا ربِّ ، اجعلْ حسابَهُمْ إليَّ لئلا يطلعَ علىٰ مساوئهِمْ غيري » ، فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ: همْ أمَّتُكَ ، وهمْ عبادي ، وأنا أرحمُ بهِمْ منكَ ، لا أجعلُ حسابَهُمْ إلىٰ غيري ؛ لئلا تنظرَ في مساوئهِمْ أنتَ ولا غيرُكَ (١) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «حياتي خيرٌ لكُمْ ، وموتي خيرٌ لكم ، أمَّا حياتي . فأسُنُّ لكُمُ السننَ ، وأشرِّعُ لكُمُ الشرائعَ ، وأمَّا موتي . فإنَّ عمالَكُمْ تُعرضُ عليَّ ؛ فما رأيتُ منها حسناً . . حمدتُ الله عليهِ ، وما رأيتُ منها سيئاً . . استغفرتُ الله تعالىٰ لكمْ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ يوماً: « يا كريمَ العفوِ » ، فقالَ جبريلُ عليهِ السلامُ: أتدري ما تفسيرُ يا كريمَ العفوِ ؟ هوَ أَنْ عفا عنِ السيئاتِ برحمتِهِ ، ثمَّ بدَّلَها حسناتٍ بكرمِهِ (٣) .

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۱۳/۱ ) حيث قال : (وروينا في خبر سلمة بن وردان ، عن أنس بن مالك : أن رسول الله . . . ) وذكره .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن سعد في « طبقاته » ( ٢/ ١٧٤ ) ، والبزار في « مسنده » ( ١٩٢٥ ) ، والديلمي في « مسند الفردوس » ( ٦٨٦ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٣) كذا في «القوت» (٢١٣/١)، وفيه: (أنَّهُ) بدل (أنْ) المخففة، وقد رواه أبو الشيخ في «العظمة» (١٨٠) عن عتبة بن الوليد قال: (سمع جبريل إبراهيم الخليل...) ولم يذكره عن النبي صلى الله عليه وسلم، وكذا رواه البيهقي في «الشعب» (٦٦٤٣) عن بعض الرهاويين.

ربع المنجيات

وسمعَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ رجلاً يقولُ : اللهمَّ ، إنِّي أسألُكَ تمامَ النعمةِ فقالَ : « ملْ تدري ما تمامُ النعمةِ ؟ » قالَ : لا ، قالَ : « دخولُ الجنَّةِ » (١) .

فقالَ العلماءُ: قدْ أَتمَّ نعمتَهُ علينا برضاهُ الإسلامَ لنا ؛ إذْ قالَ تعالىٰ: ﴿ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ .

وفي الخبرِ: " إذا أذنبَ العبدُ فاستغفرَ اللهَ.. يقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ لملائكتِهِ: انظروا إلىٰ عبدي ، أذنبَ ذنباً ، فعلمَ أنَّ لهُ ربّاً يغفرُ الذنوبَ ويأخذُ بالذنبِ ، أشهدُكُمْ أنِّي قدْ غفرتُ لهُ "(٢).

وفي الخبرِ : « لوْ أذنبَ العبدُ حتَّىٰ تبلغَ ذنوبُهُ عَنانَ السماءِ . . غفرتُها لهُ ما استغفرني ورجاني »(٣) .

وفي الخبرِ : « لو لقيني عبدي بقُرابِ الأرضِ ذنوباً. . لقيتُهُ بقُرابِ الأرضِ مغفرةً »(٤) .

وفي الحديثِ : « إنَّ الملكَ ليرفعُ القلمَ عنِ العبدِ إذا أذنبَ ستَّ ساعاتٍ ، فإنْ تابَ واستغفرَ . لمْ يكتبْهُ عليهِ ، وإلا . كتبَها سيئةً » ، وفي

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۳۵۲۷ ) ، وأحمد في « المسند » ( ٥/ ٢٣١ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٧٥٠٧ ) ، ومسلم ( ٢٧٥٨ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ( ٣٥٤٠) من حديث أنس رضي الله عنه ، ومطلعه : « يا بن آدم ؛ إنك ما دعوتني . . . » الحديث .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم ( ٢٦٨٧ ) ومطلعه : ( من جاء بالحسنة . . فله عشر أمثالها . . . » الحديث .

لَفْظِ آخِرَ: « فَإِذَا كَتَبَهَا عَلَيهِ وَعَمَلَ حَسَنَةً.. قَالَ صَاحَبُ اليمينِ لَصَاحَبِ الشَّمَالِ وَهُوَ أُمِيرٌ عَلَيهِ: أَلَقِ هَاذَهِ السَّيئةَ حَتَّىٰ أَلَقِيَ مِنْ حَسَنَاتِهِ وَاحَدَّةً مِنْ الشَّمَالِ وَهُوَ أُمِيرٌ عَلَيهِ: أَلَقِ هَاذَهِ السَّيئةُ عَنْ أَلَقَيَ مِنْ حَسَنَاتٍ ، فَتُلَقَىٰ عَنْهُ هَاذَهُ السَّيئةُ اللهُ اللهِ تَسْعَ حَسَنَاتٍ ، فَتُلَقَىٰ عَنْهُ هَاذَهُ السَّيئةُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وروىٰ أنسٌ في حديث : أنّه عليه الصلاة والسلام قال : " إذا أذنب العبدُ ذنباً . . كُتِبَ عليه " ، فقالَ أعرابيُّ : فإنْ تابَ عنه ؟ قالَ : " مُحِيَ عنه " ، فقالَ قالَ : فإنْ عادَ ؟ قالَ عليه الصلاة والسلام : " يكتبُ عليه " ، فقالَ الأعرابيُّ : فإنْ تابَ ؟ قالَ : " مُحِيَ مِنْ صحيفتِه " ، قالَ : إلىٰ متى ؟ قالَ : " إلىٰ أنْ يستغفرَ ويتوبَ إلى الله عزَّ وجلَّ ، إنَّ الله لا يملُّ مِنَ المغفرة حتَّىٰ يملَّ العبدُ مِنَ الاستغفار ، فإذا همَّ العبدُ بحسنة . كتبها صاحبُ اليمينِ حتَّىٰ يملَّ العبدُ مِنَ الاستغفار ، فإذا همَّ العبدُ بحسنة . كتبها صاحبُ اليمينِ حسنة قبلَ أنْ يعملَها ، فإنْ عملَها . كُتبَتْ عشرَ حسناتٍ ، ثمَّ يضاعفُها اللهُ عسنةً قبلَ أنْ يعملَها ، فإنْ عملَها . كُتبَتْ عشرَ حسناتٍ ، ثمَّ يضاعفُها اللهُ

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱/ ۲۱۶ ) بروايتيه وسياقه ، وقد رواه هناد في « الزهد » ( ۹۲۰ ) عن أبي أمامة رضي الله عنه مرفوعاً : « الملك الذي على اليمين أمير على الملك الذي على الشمال ، فإذا عمل حسنة . قال لصاحب الشمال : اكتبها ، وإذا عمل سيئة . قال له : دعها ، لا تكتبها سبع ساعات ؛ لعله يستغفر » ورواه الطبراني في « الكبير » قال له : دعها ، لا تكتبها سبع على سيئة . قال له صاحب اليمين : امكث ست ساعات ، فإن استغفر . لم يكتب عليه ، وإلا . أثبت عليه سيئة » .

ورواه مطولاً الطبري في « تفسيره » ( ١٤٧/١٣/٨ ) عن عثمان بن عفان رضي الله عنه وقد سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم : كم مع العبد من ملك ؟ فقال صلى الله عليه وسلم : « ملك على يمينك على حسناتك ، وهو أمين على الذي على الشمال ، فإذا عملت حسنة . . قال الذي على الشمال للذي على اليمين : أكتبُ ؟ قال : لا ؛ لعله يستغفر الله ويتوب . . . » الحديث .

ربع المنجيات

مرين مين مين الرجاء والخوف مين مين الرجاء والخوف

عزَّ وجلَّ إلىٰ سبعِ مئةِ ضعفٍ ، وإذا همَّ بخطيئةٍ . . لمْ تُكتبْ عليهِ ؛ فإنْ عملَها . . كُتبَتْ خطيئةً واحدةً ، ووراءَها حسْنُ عفوِ اللهِ عزَّ وجلَّ »(١) .

وجاء رجلٌ إلى النبيِّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم فقالَ : يا رسولَ اللهِ ؛ إنِّي لا أصومُ إلا الشهرَ لا أزيدُ عليهِ ، ولا أصلِّي إلا الخمسَ لا أزيدُ عليها ، وليسَ للهِ في مالي صدقةٌ ولا حجٌّ ولا تطوُّعٌ ، أينَ أنا إذا متُّ ؟ فتبسمَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وقالَ : « نعمْ ، معي إذا حفظتَ قلبَكَ مِن اثنتينِ : الغيبةِ والكذبِ ، وعينيكَ مِن اثنتينِ : الغيبةِ والكذبِ ، وعينيكَ مِن اثنتينِ : الغيبةِ والكذبِ ، وعينيكَ مِن اثنتينِ : الغيبةِ والكذبِ ، دخلتَ معيَ البَّنَةِ على راحتيَّ هاتينِ »(٢) .

وفي الحديثِ الطويلِ لأنسِ : أنَّ الأعرابيَّ قالَ : يا رسولَ اللهِ ؛ مَنْ يلي حسابَ الخلقِ ؟ فقالَ : « اللهُ تباركَ وتعالىٰ » ، قالَ : هو بنفسِهِ ؟ قالَ : « نعمْ » ، فتبسَّمَ الأعرابيُّ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ممَّ ضحكتَ يا أعرابيُّ ؟ » فقالَ : إنَّ الكريمَ إذا قدر . . عفا ، وإذا حاسبَ . . سامحَ ،

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۱٤/۱ ) ، ونعته بحديث أنس الطويل ، وستأتي قطعة منه بعد الخبر الآتي . وقد روى البيهقي في « الشعب » ( ٦٦٨٨ ) عن أنس رضي الله عنه قال : حاء رجل فقال : يا رسول الله ؛ إني أذنبت ، قال : « استغفر ربك » ، قال : فأستغفر ثم أعود ، قال : « فإذا عدت . . فاستغفر ربك » ثلاث مرات أو أربعاً \_ شك عمر فقال : « استغفر ربك حتى يكون الشيطان هو المحسور » ، والحديث عن غيره متوازع معناه في الصحيح .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب (١/ ٢١٥).

فقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: "صدقَ الأعرابيُّ ، ألا ولا كريمَ أكرمُ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، هوَ أكرمُ الأكرمينَ "، ثمَّ قالَ : " فَقُهَ الأعرابيُّ "(١) ، وفيهِ أيضاً : " إنَّ اللهَ تعالىٰ شرَّفَ الكعبةَ وعظَّمَها ، ولوْ أنَّ عبداً هدمَها حجراً أيضاً : " إنَّ اللهَ تعالىٰ شرَّفَ الكعبةَ وعظَّمَها ، ولوْ أنَّ عبداً هدمَها حجراً حجراً ثمَّ أحرقَها . ما بلغ جرْمَ مَنِ استخفَّ بوليٌّ مِنْ أولياءِ اللهِ تعالىٰ "، قالَ الأعرابيُّ : ومَنْ أولياءُ اللهِ تعالىٰ ؟ قالَ : "المؤمنونَ كلُّهُمْ أولياءُ اللهِ تعالىٰ ؟ قالَ : "المؤمنونَ كلُّهُمْ أولياءُ اللهِ تعالىٰ ، أما سمعتَ قولَ اللهِ عزَّ وجلَّ : ﴿ اللهُ وَلِيُّ ٱلّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ اللهُ مِنْ أَلَيْهِمَ عَنَ اللهِ عَنَّ وجلَّ : ﴿ اللّهُ وَلِيُّ ٱلّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ اللهُ عَنْ وجلَّ : ﴿ اللّهُ وَلِيُّ ٱلّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ اللهُ اللهُ عَنْ وجلَّ : ﴿ اللّهُ وَلِيُّ ٱلّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ اللهُ اللهُ عَنْ وجلَ . ﴿ اللّهُ وَلِيُّ ٱلّذِينَ عَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ اللهُ اللهُ إِلَيْهِ عَلَى اللهُ عَنْ وجلَ . ﴿ اللّهُ وَلِيُّ ٱللّهُ وَلِيُّ ٱللّهِ عَنْ وجلَ . . اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ وَلِيْ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

وفي بعضِ الأخبارِ : « المؤمنُ أفضلُ مِنَ الكعبةِ »(٣) ، و « المؤمنُ طيّبٌ طاهرٌ »(٤) ، و « المؤمنُ أكرمُ على اللهِ تعالىٰ مِنَ الملائكةِ »(٥) .

 <sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۱٤/۱ ) ، وهو قطعة من حديث أنس المنقول قبل الخبر السابق ،
 قال الحافظ العراقي : ( لم أجد له أصلاً ) . « إتحاف » ( ۱۷۹/۹ ) .

<sup>(</sup>٢) كذا في « القوت » ( ١١٤/١ ) .

<sup>(</sup>٣) روى ابن ماجه ( ٣٩٣٢ ) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال : رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يطوف بالكعبة ويقول : « ما أطيبك وأطيب ريحك ، ما أعظمك وأعظم حرمتك ، والذي نفس محمد بيده ؛ لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك ماله ودمه وأن نظن به إلا خيراً » .

 <sup>(</sup>٤) هاذا الخبر والذي قبله والذي بعده في خبر مفرد عند صاحب « القوت » ( ٢١٥/١ ) ،
 وعند البخاري ( ٢٨٥ ) ، ومسلم ( ٣٧١ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه ( ٣٩٤٧ ) ولفظه : « المؤمن أكرم على الله عز وجل من بعض ملائكته » ، وروى وكيع في « الزهد » ( ٨٤ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ١٥٠ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه موقوفاً عليه : ( المؤمن أكرم على الله من الملائكة الذين عنده ) .

وفي الخبرِ : (خلقَ اللهُ تعالىٰ جهنَّمَ مِنْ فضْلِ رحمتِهِ سوطاً يسوقُ اللهُ بهِ عبادَهُ إلى الجنَّةِ )(١) .

وفي خبر آخرَ : (يقولُ اللهُ عزَّ وجلَّ : إنَّما خلقتُ الخلقَ ليربحوا عليَّ ، ولمْ أَخلقْهُمْ لأربحَ عليهِمْ )(٢) .

وفي حديثِ أبي سعيدٍ الخدريِّ عنْ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : «ما خلقَ اللهُ تعالىٰ شيئاً إلا جعلَ لهُ ما يغلبُهُ ، وجعلَ رحمتهُ تغلبُ غضبهُ »(٣) .

وفي الخبرِ المشهورِ : « إنَّ الله تعالىٰ كتبَ علىٰ نفسِهِ قبلَ أنْ يخلقَ الخلقَ : إنَّ رحمتي تغلبُ غضبي »(٤) .

وروى البيهقي في « الشعب » ( ١٥١ ) عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « ما من شيء أكرم على الله من ابن آدم » ، قال : قيل : يا رسول الله ؛ ولا الملائكة ؟ قال : « الملائكة مجبورون بمنزلة الشمس والقمر » .

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۱۹/۱ ) ، وعند البخاري ( ۳۰۱۰ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً : « عجب الله من قوم يدخلون الجنة في السلاسل » .

<sup>(</sup>٢) كذا في « القوت » ( ٢/ ٢١٩) ، وأورده القشيري في « رسالته » ( ص ٢٥١ ) من قول داوود عليه السلام .

<sup>(</sup>٣) رواه الحاكم في « المستدرك » (٢٤٩/٤) ، والديلمي في « مسند الفردوس » (٦٢٠٧ ) ، ورواه عبد الرزاق في « المصنف » (٢١١/١١ ) عن زيد بن أسلم مرسلاً .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٧٥٥٣ ) ، ومسلم ( ٢٧٥١ ) .

ربع المنجبات <u>﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّائِلَا اللَّالَّاللَّ اللَّالَّاللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ </u>

وعنْ معاذِ بنِ جبلٍ وأنسِ بنِ مالكِ أنَّهُ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ قالَ : « مَنْ قالَ : « مَنْ قالَ : لا إلك إلا اللهُ . . دخلَ الجنَّة »(١) ، و « مَنْ كانَ آخرُ كلامِهِ لا إللهَ إلا اللهُ . . لمْ تمسُّهُ النارُ »(٢) ، و « مَنْ لقيَ اللهَ لا يشركُ بهِ شيئاً . . حُرِّمَتْ عليهِ النارُ »(٣) ، و « لا يدخلُها مَنْ في قلبهِ مثقالُ ذرَّةٍ مِنْ إيمانٍ »(١) .

وفي خبر آخر : « لوْ علمَ الكافرُ سعةَ رحمةِ اللهِ . . ما أيسَ مِنْ جنَّتِهِ أحدٌ »(٥) .

ولمَّا تلا رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ قولَهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَاعَةِ شَىٰءُ عَظِيمٌ ﴾ . قالَ : ﴿ أَتدرونَ أَيَّ يومٍ هاذا ؟ هاذا يومَ يُقالُ لآدمَ عليهِ السلامُ : قمْ فابعثْ بعثَ النارِ مِنْ ذرِّيَتِكَ ، فيقولُ : كمْ ؟ فيُقالُ : مِنْ كلِّ السلامُ : قمْ فابعثْ بعثَ النارِ مِنْ ذرِّيَتِكَ ، فيقولُ : كمْ ؟ فيُقالُ : مِنْ كلِّ

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۲۱۹/۱ ) مع الأخبار الثلاثة الآتية بألفاظها وسياقها ، وقد رواه النسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ۱۱٤۱ ) من حديث معاذ : « اعلم أن من شهد أن لا إلله إلا الله . . دخل الجنة » ، وعنده من حديث أنس عن معاذ مرفوعاً كذلك : « من مات يشهد أن لا إلله إلا الله وأن محمداً رسول الله موقناً من قلبه . . دخل الجنة » .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داوود ( ٣١١٦ ) وفيه : ( دخل الجنة ) بدل ( لم تمسه النار ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ١٢٩ ) عن أنس رضي الله عنه قال : ذكر لي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لمعاذ بن جبل : « من لقي الله لا يشرك به شيئاً . . دخل الجنة ، وهو عند مسلم ( ٩٣ ) من حديث جابر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في « المسند » ( ٤١٦/١ ) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً ولفظه : « ولا يدخل النار رجل في قلبه مثقال ذرة من إيمان » ، وجاء عند البخاري ( ٧٤٤٠ ) ، ومسلم ( ١٨٣ ) إخراج من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان أو خير من النار .

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ( ٦٤٦٩ ) ، ومسلم ( ٢٧٥٥ ) .

ألف تسعُ مئة وتسعة وتسعونَ إلى النارِ وواحدٌ إلى الجنّةِ »، قالَ : فأُبلسَ القومُ ، وجعلوا يبكونَ ، وتعطّلوا يومَهُمْ عنِ الأشغالِ والعملِ ، فخرجَ عليهِمْ رسولُ اللهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ وقالَ : «ما لكمْ لا تعملونَ ؟ » فقالوا : ومَنْ يشتغلُ بعملِ بعدَ ما حدثتنا بهاذا ؟ فقالَ : «كم أنتُمْ في الأممِ ؟ أينَ تاويلُ وتاريسُ ومنسكُ ويأجوجُ ومأجوجُ ؟ أممٌ لا يحصيها إلا اللهُ عزّ وجلّ ، إنّما أنتُمْ في سائرِ الأممِ كالشعرةِ البيضاءِ في جلدِ الثورِ الأسودِ ، وكالرقمةِ في ذراع الدابّةِ »(١) .

فانظر كيف كانَ يسوقُ الخلقَ بسياطِ الخوفِ ، ويقودُهُمْ بأزمَّةِ الرجاءِ إلى اللهِ تعالىٰ ؛ إذْ ساقَهُمْ بسياطِ الخوفِ أوَّلاً ، فلمَّا خرجَ ذلكَ بهِمْ عنْ حدِّ الاعتدالِ إلىٰ إفراطِ اليأسِ. . داواهُمْ بدواءِ الرجاءِ ، وردَّهُمْ إلى الاعتدالِ والقصْدِ ، والآخِرُ لمْ يكنْ مناقضاً للأوَّلِ ، ولكنْ ذكرَ في الأوَّلِ ما رآهُ سبباً للشفاءِ واقتصرَ عليهِ ، فلمَّا احتاجوا إلى المعالجةِ بالرجاءِ . . ذكرَ تمامَ الأمر .

فعلى الواعظِ أَنْ يقتديَ بسيِّدِ الوعَّاظِ ، فيتلطَّفُ في استعمالِ أخبارِ الخوفِ والرجاءِ بحسَبِ الحاجةِ ، بعدَ ملاحظةِ العللِ الباطنةِ ، وإنْ لمْ يراعِ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۱٦۸) بألفاظ مقاربة ، وأصله عند البخاري (۳۳٤۸) ، ومسلم (۲۲۲) ، وليس عندهم ذكر تاويل وتاريس ومنسك ، ووقع ذكرهم عند الطبري في «تهذيب الآثار » مسند ابن عباس (۷۱٤) ، والرقمة هنا : الهنة الناتئة في ذراع الدابة من داخل ، وهما رقمتان في ذراعيها .

ذلكَ. . كَانَ مَا يَفْسَدُهُ بُوعَظِهِ أَكْثَرَ مَمَّا يَصَلَّحُهُ .

وفي الخبرِ : « لوْ لمْ تذنبوا. . لخلقَ اللهُ خلقاً يذنبونَ ليغفرَ لهُمْ » ، وفي لفظِ آخرَ : « لذهبَ بكُمْ وجاءَ بخلقِ آخرَ يذنبونَ فيغفرُ لهُمْ ، إنَّهُ هوَ الغفورُ الرحيمُ »(١) .

وفي الخبرِ : « لَوْ لَمْ تَذْنِبُوا. . لَخَشَيْتُ عَلَيْكُمْ مَا هُوَ شُرٌّ مِنَ الذنوب » ، قيلَ : وما هوَ ؟ قالَ : « العُجبُ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ ؛ للهُ أَرْحَمُ بَعْبَدِهِ المؤمن مِنَ الوالدةِ الشفيقةِ بولدِها »(٣).

وفي الخبر: « ليغفرنَّ اللهُ تعالىٰ يومَ القيامةِ مغفرةً ما خطرَتْ قطُّ علىٰ قلبِ أحدٍ ، حتَّىٰ إنَّ إبليسَ ليتطاولُ لها رجاءَ أنْ تصيبَهُ »(٤) .

وفي الخبر : « إنَّ للهِ تعالىٰ مئةَ رحمةٍ ، ادَّخَرَ منها عندَهُ تسعاً وتسعينَ رحمةً ، وأظهرَ منها في الدنيا رحمةً واحدةً ، فبها يتراحمُ الخلقُ ، فتحنُّ الوالدةُ إلىٰ ولدِها ، وتعطفُ البهيمةُ علىٰ ولدِها ، فإذا كانَ يومُ القيامةِ.. ضمَّ هـٰـذهِ الرحمةَ إلى التسع والتسعينَ ثمَّ بسطَها علىٰ جميع خلقِهِ ، وكلُّ ا

رواه مسلم ( ۲۷٤۸ ، ۲۷٤۹ ) . (1)

رواه البزار في « مسنده » ( ٦٩٣٦ ) . **(Y)** 

رواه البخاري ( ٩٩٩٩ ) ، ومسلم ( ٢٧٥٤ ) . **(**T)

رواه ابن أبي الدنيا في « حسن الظن بالله » ( ٩٣ ) ، وقريب منه عند ابن المبارك في (1) «الزهد» (۱۲۷۰).

رحمة منها طباقَ السماواتِ والأرضينَ ، قالَ : فلا يهلكُ على اللهِ يومئذِ إلا هالكُ »(١) .

وفي الخبرِ: « ما منكُمْ مِنْ أحد يُدخلُهُ عملُهُ الجنَّةَ ، ولا ينجيهِ مِنَ النارِ » ، قالوا : ولا أنتَ ؟ قالَ : « ولا أنا ، إلا أنْ يتغمَّدنيَ اللهُ برحمتِهِ » (٢) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: « اعملوا وأبشروا ، واعلموا أنَّ أحداً لنْ ينجيهُ عملُهُ »(٣) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّي اختبأتُ شفاعتي لأهلِ الكبائرِ مِنْ أُمَّتي »(٤)، « أترونها للمصفَّينَ المتقينَ ؟ بلْ هي للمخلِّطينَ المتلوثينَ »(٥). وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: « بُعثتُ بالحنيفيَّةِ السمحةِ السهلةِ »(٦).

<sup>(</sup>۱) كذا في « القوت » ( ۱/ ۲۲۱ ) ، ورواه بنحوه البخاري ( ۲۰۰۰ ، ۱۶۲۹ ) ، ومسلم ( ۲۷۰۲ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( ٦٧٣ ) ، ومسلم ( ٢٨١٦ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١/ ٢٢١ ) .

<sup>(</sup>٤) كذا في «القوت» ( ٢٢١/١)، جاء الخبر مستقلاً عما بعده، وقد رواه البخاري (٤) كذا في «القوت» ( ١٩٨ ) بلفظ: «لكل نبي دعوة يدعوها، فأريد أن أختبىء دعوتى شفاعة لأمتى يوم القيامة».

<sup>(</sup>٥) كذا في « القوت » ( ١/ ٢٢١ ) ، ورواه ابن ماجه ( ٤٣١١ ) بنحوه ، وفي (أ) : (بل هي للمخطئين المتلوثين ) .

 <sup>(</sup>٦) رواه أحمد في « المسند » ( ٢٦٦/٥ ) ، دون قوله : ( السهلة ) ، وهي في « القوت »
 ( ٢ / ٢٢٢ ) ، ووقعت برواية الشك عند الخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٢١٨/٧ ) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « أحبُّ أَنْ يعلمَ أهلُ الكتابينِ أَنَّ في ديننِا سماحةً »(١) .

ويدلُّ علىٰ معناهُ استجابةُ اللهِ تعالىٰ للمؤمنينَ في قولِهِمْ : ﴿ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْمَا ۗ إِضَرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ . إضرَاهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ .

وروى محمدُ بنُ الحنفيَّةِ عنْ عليِّ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهما أنَّهُ قالَ : لمَّا نزلَ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ فَالصَفْحَ الصَفْحَ الصَمِيلُ ؟ » قالَ عليهِ السلامُ : إذا عفوتَ عمَّنْ ظلمكَ . . فلا تعاتبهُ ، فقالَ : « يا جبريلُ ؛ فاللهُ تعالىٰ أكرمُ مِنْ أَنْ يعاتِبَ مَنْ عفا عنهُ » ، فبكىٰ جبريلُ وبكى النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، فبعثَ اللهُ تعالىٰ إليهما ميكائيلَ عليهِ السلامُ وقالَ : إنَّ ربَّكُما يقرئكُما السلامَ ويقولُ : كيفَ أعاتبُ مَنْ عفوتُ عنهُ ؟ هاذا ما لا يشبهُ كرمي (٢) .

والأخبارُ الواردةُ في أسبابِ الرجاءِ أكثرُ مِنْ أَنْ تحصىٰ .

<sup>\*\* \*\*</sup> 

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» ( ۲۲۲/۱) ، ورواه أحمد في «المسند» (۱۱٦/٦) من حديث عائشة رضي الله عنها مرفوعاً: «لتعلم يهود أن في ديننا فسحة ، إني أرسلت بحنيفية سمحة».

<sup>(</sup>٢) كذا في «القوت» (٢١٣/١)، وقال الحافظ العراقي: (رواه ابن مردويه في «التفسير» موقوفاً على على مختصراً، قال: الرضا بغير عتاب، ولم يذكر بقية الحديث، وفي إسناده نظر). «إتحاف» (٩/ ١٨٥)، ورواه البيهقي في «الشعب» (٧٩٨٦) عن ابن عباس رضي الله عنهما.

ربع المنجيات

### وأمَّا الآثارُ :

فقد قالَ عليُّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ: ( مَنْ أَذنبَ ذَنباً فَسَتَرَهُ اللهُ عليهِ في الدنيا. . فاللهُ أكرمُ مِنْ أَنْ يكشفَ سترَهُ في الآخرةِ ، ومَنْ أذنبَ ذَنباً فعوقبَ عليهِ في الدنيا. . فاللهُ تعالىٰ أعدلُ مِنْ أَنْ يثنيَ عقوبتَهُ علىٰ عبدِهِ في الآخرةِ )(١) .

وقالَ الثوريُّ : ( ما أحبُّ أَنْ يُجعلَ حسابي إلىٰ أبويَّ ؛ لأنِّي أعلمُ أَنَّ اللهَ تعالىٰ أرحمُ بي منهما )(٢) .

وقالَ بعضُ السلفِ : ( المؤمنُ إذا عصى الله تعالىٰ . . سترَهُ اللهُ عنْ أبصار الملائكةِ كي لا تراهُ فتشهدَ عليهِ ) (٣) .

وكتبَ محمدُ بنُ مصعبِ إلىٰ أسودَ بنِ سالم بخطِّهِ: ( إنَّ العبدَ إذا كانَ مسرفاً علىٰ نفسِهِ ، فرفعَ يديهِ يدعو يقولُ : يا ربِّ. . حجبَتِ الملائكةُ صوتهُ وكذلكَ الثانيةُ والثالثةُ ، حتىٰ إذا قالَ الرابعةَ : يا ربِّ. . قالَ اللهُ تعالىٰ : حتَّىٰ متىٰ تحجبونَ عني صوتَ عبدي ؟ قدْ علمَ عبدي أنَّهُ ليسَ لهُ ربِّ يغفرُ الذنوبَ غيري ، أشهدُكُمْ أنِّي قدْ غفرتُ لهُ )(١) .

<sup>(</sup>۱) قوت القلوب ( ۲۱٤/۱ )، ورواه الترمذي (۲۲۲۲ )، وابن ماجه (۲۲۰۲ ) من حديثه رضي الله عنه بنحوه مرفوعاً .

<sup>(</sup>Y) قوت القلوب ( Y \ Y \ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢١٣/١ ) .

<sup>(3)</sup> قوت القلوب ( 1/ ٢١٤ ) .

ربع المنجيات

فعلىٰ مَنْ أَتَفَضَّلُ ؟ وَلَمِنْ أَغَفَرُ ؟(١) .

وقالَ إبراهيمُ بنُ أدهمَ رحمةُ اللهِ عليهِ : خلا ليَ الطوافُ ليلةً ، وكانَتْ ليلةً مطيرةً مظلمةً ، فوقفتُ في الملتزمِ عندَ البابِ ، فقلتُ : يا ربِّي ؛ اعصمني حتَّىٰ لا أعصيَكَ أبداً ، فهتفَ بي هاتفٌ مِنَ البيتِ : يا إبراهيمُ ؛ أنتَ تسألني العصمةَ ، وكلُّ عبادي المؤمنينَ يطلبونَ ذلكَ ، فإذا عصمتُهُمْ . .

وكانَ الحسنُ يقولُ: (لوْ لمْ يذنبِ المؤمنُ. . لكانَ يطيرُ في الملكوتِ ، ولكنَّ اللهَ تعالىٰ قمعَهُ بالذنوبِ )(٢) .

وقالَ الجنيدُ رحمهُ اللهُ تعالىٰ : ( إِنْ بدَتْ عينٌ مِنَ الكرمِ. . ألحقَتِ المسيئينَ بالمحسنينَ )<sup>(٣)</sup> .

ولقيَ مالكُ بنُ دينارِ أباناً ، فقالَ لهُ : إلىٰ كمْ تحدِّثُ الناسَ بالرخصِ ؟ فقالَ : يا أبا يحيىٰ ؛ إنِّي لأرجو أنْ ترىٰ مِنْ عفوِ اللهِ يومَ القيامةِ ما تخرقُ لهُ كساءَكَ هاذا مِنَ الفرح<sup>(٤)</sup> .

وفي حديثِ ربعيِّ بنِ حراشٍ عنْ أخيهِ ، وكانَ مِنْ خيارِ التابعينَ ، وهوَ ممَّنْ تكلَّمَ بعدَ الموتِ ، قالَ : لمَّا ماتَ أخي. . سُجِّيَ بثوبِهِ ، وألقيناهُ علىٰ نعشِهِ ، فكشفَ الثوبَ عنْ وجهِهِ واستوىٰ قاعداً وقالَ : إنِّي لقيتُ ربِّي عزَّ

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢٢٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١/ ٢٢٠ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٦٣/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا في « حسن الظن بالله » ( ٨٦ ) .

وجل ، فحيّاني بروح وريحان ، وربّ غير غضبان ، وإنّي رأيتُ الأمرَ أيسرَ ممّا تظنُّونَ ، ولا تغترُّوا ، وإنّ محمداً صلّى اللهُ عليه وسلّم ينتظرُني وأصحابهُ حتّى أرجع إليهِم ، قال : ثمّ طرح نفسَه ، فكأنّها كانت حصاةً وقعَتْ في طستٍ ، فحملناهُ ودفناهُ (١) .

وفي الحديثِ : « أنَّ رجلينِ مِنْ بني إسرائيلَ تواخيا في اللهِ عزَّ وجلَّ ، فكانَ أحدُهُما يسرفُ علىٰ نفسِهِ ، وكانَ الآخرُ عابداً ، وكانَ يعظُهُ ويزجرهُ ، فكانَ يقولُ : دعْني وربِّي ، أبُعثتَ عليَّ رقيباً ، حتَّىٰ رآهُ ذاتَ يومٍ علىٰ فكانَ يقولُ : نقولُ اللهُ تعالىٰ يومَ كبيرةٍ ، فغضبَ ، فقالَ : لا يغفرُ اللهُ لكَ ، قالَ : فيقولُ اللهُ تعالىٰ يومَ القيامةِ : أيستطيعُ أحدٌ أنْ يحظرَ رحمتي علىٰ عبادي ؟! اذهبْ أنتَ فقدْ غفرتُ لكَ ، ثالَ : النارَ » ، قالَ : فاللهُ النارَ » ، قالَ : فوالذي نفسى بيدِهِ ؛ لقدْ تكلّم بكلمةٍ أهلكَتْ دنياهُ وآخرتَهُ (٢) .

ورُوِيَ أيضاً أنَّ لصّاً كَانَ يقطعُ الطريقَ في بني إسرائيلَ أربعينَ سنةً ، فمرَّ عليهِ عيسىٰ عليهِ السلامُ ، وخلفَهُ عابدٌ مِنْ عبَّادِ بني إسرائيلَ مِنَ الحواريينَ ، فقالَ اللصُّ في نفسِهِ : هاذا نبيُّ اللهِ يمرُّ وإلىٰ جنبِهِ حواريُّهُ ، لوْ نزلتُ فكنتُ معهما ثالثاً ، قالَ : فنزلَ ، فجعلَ يريدُ أنْ يدنوَ مِنَ الحواريِّ ويزدري نفسهُ تعظيماً للحواريِّ ويقولُ في نفسِهِ : مثلي لا يمشي إلىٰ جنبِ هاذا العابدِ ، تعظيماً للحواريِّ ويقولُ في نفسِهِ : مثلي لا يمشي إلىٰ جنبِ هاذا العابدِ ، قالَ : وأحسَّ بهِ الحواريُّ ، فقالَ في نفسِهِ : هاذا يمشي إلىٰ جانبي ، فضمَّ قالَ : وأحسَّ بهِ الحواريُّ ، فقالَ في نفسِهِ : هاذا يمشي إلىٰ جانبي ، فضمَّ

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢٢٢/١).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داوود ( ۱۹۰۱ ) ، والقول في آخره لأبي هريرة رضي الله عنه .

منهُ نفسهُ وتقدَّمَ إلىٰ عيسىٰ عليهِ السلامُ، فمشىٰ إلىٰ جانبِهِ، فبقيَ اللصُّ خلفهُ، فأوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ عيسىٰ عليه السلامُ: قلْ لهما يستأنفا العمل (١)، فقدْ أحبطتُ ما سلفَ مِنْ أعمالِهِما، أمَّا الحواريُّ.. فقدْ أحبطتُ حسناتِهِ لعجْبِهِ بنفسِهِ، وأمَّا الآخرُ.. فقدْ أحبطتُ سيئاتِهِ بما أزرىٰ علىٰ نفسِهِ، فأخبرَهُما بذلكَ ، وضمَّ اللصَّ إليهِ في سياحتِهِ ، وجعلَهُ مِنْ حواريِّهِ (٢).

ورُوِيَ عنْ مسروقِ : أنَّ نبيّاً مِنَ الأنبياءِ كانَ ساجداً ، فوطىءَ بعضُ العتاةِ عنقَهُ حتَّىٰ ألزقَ الحصىٰ بجبهتِهِ ، قالَ : فرفعَ النبيُّ عليهِ الصلاةُ والسلامُ رأسَهُ مغضباً فقالَ : اذهبْ فلنْ يغفرَ اللهُ لكَ ، فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ : تتألَّىٰ عليَ في عبادي ؟! إنِّي قدْ غفرتُ لهُ ".

ويقربُ مِنْ هلذا ما روى ابنُ عباسٍ رضيَ اللهُ عنهما: أنَّ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ كانَ يقنتُ على المشركينَ ويلعنهُمْ في صلاتِهِ، فنزلَ قولُهُ تعالىٰ: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمْرِ شَيْءٌ . . . ﴾ الآية ، فتركَ الدعاءَ عليهِمْ ، وهدى اللهُ تعالىٰ عامَّة أولئكَ للإسلام (٤) .

ورُويَ في الأثرِ: أنَّ رجلينِ كانا مِنَ العابدينَ ، متساويينِ في العبادةِ ،

<sup>(</sup>١) في (أ): (ليستأنفا العمل).

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ٢/ ٢٢٣ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١/ ٢٢٣ ) .

<sup>(</sup>٤) كذا في «القوت» (٢٢٣/١)، ورواه البخاري (٤٠٧٠)، ومسلم (٦٧٥) من حديث ابن عمر وأبي هريرة رضي الله عنهم .

قالَ : فإذا أُدخلا الجنة . . رُفعَ أحدُهُما في الدرجاتِ العلا على صاحبِهِ ، فيقولُ : يا ربِّ ، ما كانَ هاذا في الدنيا بأكثرَ منِّي عبادةً ، فرفعته عليَّ في علين ، فيقولُ الله سبحانه : إنَّه كان يسألني في الدنيا الدرجاتِ العلا وأنت كنت تسألني النجاة مِنَ النارِ ، فأعطيتُ كلَّ عبدٍ سؤلَهُ (١) .

وهاذا يدلُّ على أنَّ العبادة على الرجاءِ أفضلُ ؛ لأنَّ المحبَّة أغلبُ على الراجي منها على الخائفِ، فكمْ مِنْ فرْقٍ في الملوكِ بينَ مَنْ يُخدمُ اتقاءً لعقابِهِ، وبينَ مَنْ يُخدمُ ارتجاءً لإنعامِهِ وإكرامِهِ، ولذلكَ أمرَ اللهُ تعالىٰ بحسنِ الظنِّ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: «سلوا اللهَ الدرجاتِ العلا ؛ فإنَّما تسألونَ كريماً »(٢).

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « إذا سألتُمُ اللهَ. . فأعظموا الرغبةَ ، وسلوا الفردوسَ الأعلىٰ ؛ فإنَّ اللهَ تعالىٰ لا يتعاظمُهُ شيءٌ »(٣) .

وقالَ بكرُ بنُ سليمِ الصوافُ : دخلنا علىٰ مالكِ بنِ أنسٍ في العشيَّةِ التي

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ٢٢٤ ) .

<sup>(</sup>٢) كذا في «القوت» ( ٢/٤/١)، وروى الترمذي ( ٢٥٧١) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «سلوا الله من فضله ؛ فإن الله عز وجل يحب أن يسأل، وأفضل العبادة انتظار الفرج».

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ( ٢٦٧٩ ) ولفظه : « إذا دعا أحدكم. . فلا يقل : اللهم ؛ اغفر لي إن شئت ، ولكن ليعزم المسألة ، وليعظم الرغبة ؛ فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه » . وروى البخاري ( ٢٧٩٠ ) عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً : « فإذا سألتم الله . فاسألوه الفردوس ؛ فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة » .

قُبضَ فيها ، فقلنا : يا أبا عبدِ اللهِ ؛ كيفَ تجدُكَ ؟ قالَ : لا أدري ما أقولُ لكُمْ ، إلا أنَّكُمْ ستعاينونَ مِنْ عفوِ اللهِ ما لمْ يكنْ لكمْ في حسابٍ ، ثمَّ ما برحنا حتَّىٰ أغمضناهُ (١).

وقال يحيىٰ بنُ معاذٍ في مناجاتِهِ : ( يكادُ رجائي لكَ معَ الذنوبِ يغلبُ رجائي لكَ معَ الأعمالِ ؛ لأنِّي أعتمدُ في الأعمالِ على الإخلاصِ ، وكيفَ أحرزُها وأنا بالآفةِ معروفٌ ؟! وأجدني في الذنوبِ أعتمدُ علىٰ عفوِكَ ، وكيفَ لا تغفرُها وأنتَ بالجودِ موصوفٌ ؟! )(٢) .

وقيلَ : إنَّ مجوسيًّا استضافَ إبراهيمَ الخليلَ عليهِ السلامُ ، فقالَ : إنْ أسلمتَ. . أضفتُكَ ، فمرَّ المجوسيُّ ، فأوحى اللهُ تعالى إلى إبراهيمَ عليهِ السلامُ : يا إبراهيمُ ؛ لمْ تطعمْهُ إلا بتغييرِ دينِهِ ونحنُ مِنْ سبعينَ سنةً نطعمُهُ علىٰ كفرهِ ؟! فلو أضفته ليلة ماذا كانَ عليكَ ؟ فمرَّ إبراهيم يسعىٰ خلفَ المجوسيِّ ، فردَّهُ وأضافَهُ ، فقالَ لهُ المجوسيُّ : ما السببُ فيما بدا لكَ ؟ فذكرَ له : فقالَ له المجوسيُّ : أهكذا يعاملُني ؟ ثمَّ قالَ : اعرضْ عليَّ الإسلام ، فأسلم (٣) .

رواه ابن أبي الدنيا في « حسن الظن بالله » ( ٨٥ ) ، ومن طريقه رواه القشيري في « رسالته » ( ص ٢٤٦ ) .

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية ( ص ٢٤٦ ) .

الرسالة القشيرية ( ص ٢٤٧ ) ، قال الحافظ الزبيدي في « إتحافه » ( ١٨٩/٩ ) : ( وجه تعلق هـٰذا بالرجاء : أنه تعالىٰ يجعل الأسباب الضعيفة موصلة لغفران الذنوب العظيمة ) .

<u> محود حود محمد عمد کتاب الرجاء والخوف کو حود خود کو با</u>

ربع المنجيات

ورأى الأستاذُ أبو سهلِ الصُّعْلُوكيُّ أبا سهلِ الزجَّاجيَّ في المنام(١)، وكانَ يقولُ بوعيدِ الأبدِ (٢) ، فقالَ لهُ : كيفَ حالُكَ ؟ فقالَ : وجدنا الأمرَ أسهلَ ممَّا توهمنا<sup>(٣)</sup> .

ورأى بعضُّهُمْ أبا سهلِ الصُّعْلُوكيَّ في المنام علىٰ هيئةٍ حسنةٍ لا تُوصفُ ، فقالَ لهُ: يا أستاذً ؛ بمَ نلتَ هاذا ؟ فقالَ: بحسن ظنِّي بربِّي (٤) .

وحُكِيَ أَنَّ أَبَا العباسِ بنَ سُريج رحمَهُ اللهُ تعالىٰ رأىٰ في مرضِ موتِهِ في منامِهِ كَأَنَّ القيامةَ قَدْ قَامَتْ ، وإذا الجبَّارُ سبحانَهُ يقولُ : أينَ العلماءُ ؟ قالَ : فجاؤوا ، ثمَّ قالَ : ماذا عملتُمْ فيما علمتُمْ ؟ قالَ : فقلنا : يا ربِّ ؛ قصَّرنا وأسأنا ، قالَ : فأعادَ السؤالَ كأنَّهُ لمْ يرضَ بالجواب وأرادَ جواباً غيرَهُ ، فقلتُ : أمَّا أنا. . فليسَ في صحيفتي الشركُ ، وقدْ وعدتَ أنْ تغفرَ ما دونَهُ ، فقالَ : اذهبوا بهِ ، فقدْ غفرتُ لكُمْ ، وماتَ بعدَ ذلكَ بثلاثِ ليالِ<sup>(ه)</sup> .

وقيلَ : كَانَ رَجَلٌ شِرِّيبٌ جَمَّعَ قَوماً مِنْ نَدَمَائِهِ ، وَدَفْعَ إِلَىٰ غَلَامَ لَهُ أَرْبَعَةَ

وضبطه الحافظ الزبيدي في « إتحافه » ( ٩/ ١٨٩ ) فقال : ( الصعلوكي : بفتح الصاد وسكون العين المهملتين).

فسوَّىٰ بين الوعد والوعيد من حيث وجوب الإنجاز ، فلو أوعد الله بعقاب. . فعنده **(Y)** لا بدُّ من وقوعه .

رواه القشيري في « رسالته » ( ص ٢٤٧ ) . **(**4)

رواه القشيري في « رسالته » ( ص ٢٤٧ ) . (٤)

الرسالة القشيرية (ص ٢٤٩). (0)

دراهم ، وأمرَهُ أَنْ يشتري شيئاً مِنَ الفواكهِ للمجلسِ ، فمرَّ الغلامُ ببابِ مجلسِ منصورِ بنِ عمَّارٍ ، وهو يسألُ لفقيرٍ شيئاً ويقولُ : مَنْ دفعَ إليهِ أربعة دراهم . . دعوتُ لهُ أربع دعواتٍ ، قالَ : فدفع الغلامُ الدراهم إليهِ ، فقالَ منصورٌ : ما الذي تريدُ أَنْ أدعوَ لكَ ؟ فقالَ : لي سيّدٌ أريدُ أَنْ أتخلَّصَ منه ، فدعا منصورٌ ، وقالَ : الأخرى ؟ فقالَ : أَنْ يخلفَ اللهُ عليَّ دراهمي ، فدعا ، ثمَّ قالَ : الأخرى ؟ قالَ : أَنْ يتوبَ اللهُ على سيّدي ، فدعا ، ثمَّ قالَ : الأخرى ؟ فقالَ : أَنْ يتوبَ اللهُ على سيّدي ، فدعا ، ثمَّ قالَ : الأخرى ؟ فقالَ : أَنْ يتوبَ اللهُ على سيّدي ، فدعا ، ثمَّ قالَ : الأخرى ؟ فقالَ : أَنْ يتوبَ اللهُ على سيّدي ، فدعا ، ثمَّ منصورٌ .

فرجع الغلام ، فقال له سيّده : لِمَ أبطأت ؟ فقص عليه القصّة ، قال : وبم دعا ، فقال : سألتُ لنفسي العتق ، فقال له : اذهب فأنت حرّ ، قال : وأيشِ الثاني ؟ قال : أنْ يُخلف الله عليّ الدراهم ، فقال : لك أربعة آلاف درهم ، وأيشِ الثالث ؟ قال : أنْ يتوب الله عليك ، قال : تبت إلى الله تعالىٰ ، وأيشِ الرابع ؟ قال : أنْ يغفرَ الله لي ولك وللقوم وللمذكّر ، قال : مناذا الواحدُ ليسَ إليّ ، فلمّا بات تلك الليلة . رأىٰ في المنام كأنّ قائلاً يقولُ له : أنت فعلت ما كانَ إليك ، أفترىٰ أني لا أفعلُ ما إليّ ؟! قدْ غفرتُ لكَ وللغلام ولمنصور بنِ عمارٍ وللقوم الحاضرينَ أجمعينَ (١) .

ورُوِيَ عنْ عبدِ الوهَّابِ بنِ عبدِ المجيدِ الثقفيِّ قالَ : رأيتُ جنازةً يحملُها

الرسالة القشيرية ( ص ٢٤٩ ) .

°G °G # 14 A A

ثلاثة مِنَ الرجالِ وامرأة ، قالَ : فأخذتُ مكانَ المرأة ، وذهبنا إلى المقبرة ، وصلّينا عليها ، ودفنا الميت ، فقلتُ للمرأة : مَنْ كانَ هاذا الميتُ منكِ ؟ قالتِ : ابني ، قلتُ : ولمْ يكنْ لكُمْ جيرانٌ ؟ قالَتْ : بلى ، ولكنْ صغّروا أمرَهُ ، فقلتُ : وأيشٍ كانَ هاذا ؟ قالتْ : مخنّثاً ، قالَ : فرحمتُها وذهبتُ بها إلىٰ منزلي ، وأعطيتُها دراهمَ وحنطة وثياباً ، قالَ : فرأيتُ تلكَ الليلة كأنّهُ أتاني آتٍ كأنّهُ القمرُ ليلة البدرِ ، وعليهِ ثيابٌ بيضٌ ، فجعلَ يتشكّرُ لي ، فقلتُ : مَنْ أنتَ ؟ فقالَ : المخنّثُ الذي دفنتموني اليومَ ، رحمَني ربّي فقلتُ : مَنْ أنتَ ؟ فقالَ : المخنّثُ الذي دفنتموني اليومَ ، رحمَني ربّي باحتقار الناس إيّايَ (۱) .

وقالَ إبراهيمُ الأُطْروشُ : كنّا قعوداً ببغدادَ معَ معروفِ الكرخيِّ علىٰ دجلة ، إذْ مرَّ قومٌ أحداثُ في زورقِ يضربونَ بالدفِّ ويشربونَ ويلعبونَ ، فقالوا لمعروفٍ : أما تراهُمْ يعصونَ اللهَ تعالىٰ مجاهرينَ ؟ ادعُ اللهَ عليهِمْ ، فوفعَ يديهِ وقالَ : إللهي ؛ كما فرَّحتَهُمْ في الدنيا ففرِّحهُمْ في الآخرةِ ، فقالَ القومُ : إنّما سألناكَ أنْ تدعوَ عليهِمْ ، فقالَ : إذا فرَّحَهُمْ في الآخرةِ . تابَ عليهمْ .

وكانَ بعضُ السلفِ يقولُ في دعائِهِ : يا رَبِّ ؛ وأَيُّ أَهلِ دهرٍ لَمْ يعصوكَ ؟ ثُمَّ كَانَتْ نعمتُكَ عليهِمْ سابغةً ، ورزقُكَ عليهِمْ دارّاً ، سبحانكَ ما أحلمَكَ ! وعزَّتِكَ ؛ إنَّكَ لتُعصىٰ ثمَّ تسبغُ النعمةَ وتدرُّ الرزقَ حتَّىٰ كأنَّكَ

الرسالة القشيرية ( ص ٢٥٠ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٦٢٧٦ ) ، والقشيري في « رسالته » ( ص ٢٥١ ) .

يا ربَّنا إنَّما تُطاعُ ، سبحانكَ ما أحلمَك ! تُعصىٰ وتدرُّ الرزقَ وتسبغُ النعمة حتىٰ لكأنَّكَ يا ربَّنا لا تغضبُ (١) .

فهاذه هي الأسبابُ التي يُجتلبُ بها روحُ الرجاءِ إلى قلوبِ الخائفينَ والآيسينَ ، فأمَّا الحمقى المغرورونَ . فلا ينبغي أنْ يسمعوا شيئاً مِنْ ذلكَ ، بلْ يسمعونَ ما سنوردُهُ في أسبابِ الخوفِ ، فإنَّ أكثرَ الناسِ لا يصلحُ إلا على الخوفِ ؛ كالعبدِ السوءِ والصبيِّ العَرِمِ (٢) ، لا يستقيمُ إلا بالسوطِ والعصا ، وإظهارِ الخشونةِ في الكلامِ ، وأمَّا ضدُّ ذلكَ . فيسدُّ عليهِمْ بابُ الصلاحِ في الدينِ والدنيا .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ۸/ ۱۵۱ ) .

<sup>(</sup>٢) **العرم**: الشرس.

### الشَّطْرُالثَّانِي مِنَ الكِئَابِ سيف الخوف

وفيه بيانُ حقيقة الخوف ، وبيانُ درجاتِه ، وبيانُ أقسامِ المخاوف ، وبيانُ فضيلةِ الخوف ، وبيانُ الأفضلِ مِنَ الخوف والرجاءِ ، وبيانُ دواءِ الخوف ، وبيانُ معنى سوءِ الخاتمةِ ، وبيانُ أحوالِ الخائفينَ مِنَ الأنبياءِ صلواتُ اللهِ عليهِمْ .

#### بب الخفیف الخوف

اعلمْ: أنَّ الخوفَ عبارةٌ عنْ تألُّمِ القلبِ واحتراقِهِ بسببِ توقُّعِ مكروهٍ في الاستقبالِ ، وقدْ ظهرَ هـٰذا في بيانِ حقيقةِ الرجاءِ .

ومَنْ أَنسَ بِاللهِ ، وملكَ الحقُّ قلبَهُ ، وصارَ ابنَ وقتِهِ ، مشاهداً لجمالِ الحقِّ على الدوامِ . . لمْ يبقَ لهُ التفاتُ إلى المستقبلِ ؛ فلمْ يكنْ لهُ خوفٌ ولا رجاءٌ ، بلْ صارَ حالُهُ أعلىٰ مِنَ الخوفِ والرجاءِ ، فإنَّهُما زمامانِ يمنعانِ النفسَ عنِ الخروجِ إلىٰ رعوناتِها .

وإلىٰ هنذا أشارَ الواسطيُّ حيثُ قالَ: (الخوفُ حجابٌ بينَ اللهِ وبينَ العبدِ)(١).

<sup>(</sup>١) رواه الأزدي في « طبقات الصوفية » ( ص ٢٣٣ ) ، وأورده القشيري في « رسالته » =

وقالَ أيضاً : ( إذا ظهرَ الحقُّ على السراثرِ. . لا يبقىٰ فيها فضلةٌ لرجاءِ ولا خوفٍ )(١) .

وبالجملة : فالمحبُّ إذا شغلَ قلبَهُ في مشاهدة المحبوبِ بخوفِ الفراقِ . . كانَ ذلكَ نقصاً في الشهودِ ، وإنَّما دوامُ الشهودِ غايةُ المقاماتِ ، ولكنَّا الآنَ إنما نتكلَّمُ في أوائلِ المقاماتِ ، فنقولُ :

حالُ الخوفِ ينتظمُ أيضاً مِنْ علمٍ وحالٍ وعملٍ .

أمَّا العلمُ: فهوَ العلمُ بالسببِ المفضي إلى المكروهِ، وذلكَ كمَنْ جنى على ملكِ، ثمَّ وقع في يدهِ، فيخافُ القتلَ مثلاً، ويجوِّزُ العفوَ أوِ الإفلات، ولكنْ يكونُ تألُّمُ قلبِهِ بالخوفِ بحسبِ قوَّةِ علمِهِ بالأسبابِ المفضيةِ إلىٰ قتلِهِ، وهوَ تفاحشُ جنايتِهِ، وكونُ الملكِ في نفسِهِ حقوداً غضوباً منتقماً، وكونهُ محفوفاً بمَنْ يحثُّهُ على الانتقامِ، خالياً عمَّنْ يتشفَّعُ إليهِ في حقّهِ، وكانَ هلذا الخائفُ عاطلاً عنْ كلِّ وسيلةٍ وحسنةٍ تمحو أثرَ جنايتِهِ عندَ الملكِ . فالعلمُ بتظاهرِ هذهِ الأسبابِ سببُ لقوَّةِ الخوفِ وشدَّةِ تألُم القلبِ، وبحسبِ ضعفِ هذهِ الأسبابِ يضعفُ الخوفُ .

<sup>= (</sup>ص٢٣٧)، وقال: (وهـنـذا اللفظ فيه إشكال، ومعناه: أن البخائف متطلع لوقت ثان، وأبناء الوقت لا تطلع لهم في المستقبل، وحسنات الأبرار سيئات المقربين).

<sup>(</sup>۱) أورده القشيري في « رسالته » ( ص٢٣٩ ) ، وقال : ( وهاذا فيه إشكال ، ومعناه : إذا اصطلمت شواهد الحق تعالى الأسرار. . ملكتها ، فلا يبقى فيها مساغ لذكر حدثان ، والخوف والرجاء من آثار بقاء الإحساس بالأحكام البشرية ) .

وقدْ يكونُ الخوفُ لا عنْ سببِ جنايةٍ قارفَها الخائفُ ، بلْ عنْ صفةِ المَخُوفِ ؛ كالذي وقع في مخالبِ سبع ؛ فإنّهُ يخافُ السبعَ لصفةِ ذاتِ السبعِ ، وهي سطوتُهُ وحرصُهُ على الأفتراسِ غالباً ، وإنْ كانَ افتراسُهُ بالاختيار .

وقدْ يكونُ مِنْ صفةٍ جبلِيَّةٍ للمَخُوفِ منهُ ؛ كخوفِ مَنْ وقعَ في مجرىٰ سيلٍ أوْ جوارِ حريقٍ ؛ فإنَّ الماءَ يُخافُ لأنَّهُ بطبعِهِ مجبولٌ على السيلانِ والإغراقِ ، وكذا النارُ على الإحراقِ .

فالعلمُ بأسبابِ المكروهِ هوَ السببُ الباعثُ المثيرُ لاحتراقِ القلبِ وتألُّمِهِ ، وذلكَ الاحتراقُ هوَ الخوفُ ، فكذلكَ الخوفُ مِنَ اللهِ تعالىٰ ؛ تارةً يكونُ لمعرفةِ اللهِ تعالىٰ ومعرفةِ صفاتِهِ وأنَّهُ لوْ أهلكَ العالمينَ . لمْ يبالِ ولمْ يمنعُهُ مانعٌ ، وتارةً يكونُ لكثرةِ الجنايةِ مِنَ العبدِ بمقارفةِ المعاصي ، وتارةً يكونُ بهما جميعاً .

وبحسَبِ معرفتِهِ بعيوبِ نفسِهِ ، ومعرفتِهِ بجلالِ اللهِ وتعاليهِ واستغنائِهِ ، وأنَّهُ لا يُسألُ عمَّا يفعلُ وهُمْ يُسألُونَ . . تكونُ قوَّةُ خوفِهِ ، فأخوفُ الناسِ لربِّهِ أعرفُهُمْ بنفسِهِ وبربِّهِ ، ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أنا أخوفُكُمْ للهِ »(١) ،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۵۰۱۳ ) من حديث أنس رضي الله عنه في قصة الرهط الثلاثة الذين تقالُوا عمله صلى الله عليه وسلم ، فقال : « أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له . . . » الحديث ، وعند البخاري ( ۲۱۰۱ ) ، ومسلم ( ۲۳۵۲ ) من حديث عائشة رضي الله عنها : « فوالله ؛ إني لأعلمهم بالله وأشدهم له خشية » .

ولذلك قالَ اللهُ تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَنَوُّا ﴾ .

ثمَّ إذا كملَتِ المعرفةُ.. أورثتُ حالَ الخوفِ واحتراقِ القلبِ ، ثمَّ يفيضُ أثرُ الحرقةِ مِنَ القلبِ على البدنِ ، وعلى الجوارحِ ، وعلى الصفاتِ .

أمَّا في البدنِ. . فبالنحولِ ، والصفارِ ، والغشيةِ ، والزعقةِ ، والبكاءِ ، وقدْ تنشقُ بهِ المرارةُ فيفضي إلى الموتِ ، أوْ يصعدُ إلى الدماغِ فيفسدُ العقلَ ، أوْ يقوىٰ فيورثُ القنوطَ واليأسَ .

وأمَّا في الجوارح. . فبكفِّها عنِ المعاصي ، وتقييدِها بالطاعاتِ ؛ تلافياً في الجوارح. . فبكفِّها عنِ المعاصي ، وتقييدِها بالطاعاتِ ؛ تلافياً في لما فرط ، واستعداداً للمستقبلِ ، ولذلك قيل : ( ليسَ الخائفُ مَنْ يبكي في المسحُ عينيهِ ، بلْ مَنْ يتركُ ما يخافُ أَنْ يُعاقبَ عليهِ )(١) .

وقالَ أبو القاسم الحكيمُ : ( مَنْ خافَ شيئاً . . هربَ منهُ ، ومَنْ خافَ اللهَ . . هربَ إليهِ ) (٢) .

وقيلَ لذي النونِ : متىٰ يكونُ العبدُ خائفاً ؟ قالَ : إذا أنزلَ نفسَهُ منزلةَ السقيم الذي يحتمي مخافة طولِ السقام (٣) .

<sup>(</sup>١) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٣٦ ) من كلام إسحاق بن خلف .

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية ( ص ٢٣٦ ) ، وأبو القاسم هو إسحاق بن محمد السمرقندي ، وليس القشيري .

<sup>(</sup>٣) الرسالة القشيرية ( ص ٢٣٦ ) .

وأمَّا في الصفاتِ. . فهوَ أنْ يقمعَ الشهواتِ ، ويكدِّرَ اللذَّاتِ ، فتصيرَ المعاصى المحبوبةُ عندَهُ مكروهةً كما يصيرُ العسلُ مكروهاً عندَ مَنْ يشتهيهِ إذا عرفَ أنَّ فيهِ سمّاً ، فتحترقُ الشهواتُ بالخوفِ ، وتتأدَّبُ الجوارحُ ، ويحصلُ في القلبِ الذبولُ ، والخشوعُ ، والذَّلَّةُ ، والاستكانةُ ، ويفارقُهُ الكبرُ ، والحقدُ ، والحسدُ ، بلْ يصيرُ مستوعبَ الهمِّ بخوفِهِ والنظر في خطر عاقبتِهِ ، فلا يتفرَّغُ لغيرهِ ، ولا يكونُ لهُ شغلٌ إلا المراقبةُ ، والمحاسبةُ ، والمجاهدةُ ، والضنَّةُ بالأنفاس واللحظاتِ ، ومؤاخذةُ النفسِ في الخطراتِ والخطواتِ والكلماتِ ، ويكونُ حالُهُ حالَ مَنْ وقعَ في مخالبِ سبع ضارٍ ، لا يدري أنَّهُ يغفُلُ عنهُ فيفلتُ ، أوْ يهجمُ عليهِ فيهلكُ ، فيكونُ ظاهرُهُ وباطنُهُ مشغولاً بما هوَ خائفٌ منهُ ، لا متسعَ فيهِ لغيرِهِ .

هـٰذا حالُ مَنْ غلبَهُ الخوفُ واستولىٰ عليهِ ، وهـٰكذا كانَ جماعةٌ مِنَ الصحابةِ والتابعينَ .

وقوَّةُ المراقبةِ والمحاسبةِ والمجاهدةِ بحسَب قوَّةِ الخوفِ الذي هَو تألُّمُ القلب واحتراقُهُ ، وقوَّةُ الخوفِ بحسَبِ قوَّةِ المعرفةِ بجلالِ اللهِ تعالىٰ وصفاتِهِ وأفعالِهِ ، وبعيوبِ النفسِ وما بينَ يديها مِنَ الأخطارِ والأهوالِ .

وأقلُّ درجاتِ الخوفِ ممَّا يظهرُ أثرُهُ في الأعمالِ أنْ يمنعَ عن المحظوراتِ ، ويُسمَّى الكفُّ الحاصلُ عن المحظوراتِ ورعاً ، فإنْ زادَتْ قَوَّتُهُ.. كُفَّ عمَّا يتطرَّقُ إليهِ إمكانُ التحريم، فيكفُّ عمَّا لا يُتيقَّنُ أيضاً تحريمة ، ويُسمَّىٰ ذلك تقوى (١) ؛ إذِ التقوىٰ أنْ يتركَ ما يريبه إلىٰ ما لا يريبه ، وقدْ يحمله على أنْ يتركَ ما لا بأسَ بهِ مخافة ما بهِ بأسٌ ، وهوَ الصدقُ في التقوىٰ ، فإذا انضمَّ إليهِ التجرُّدُ للخدمةِ ، فصارَ لا يبني ما لا يسكنه ، ولا يجمع ما لايأكله ، ولا يلتفتُ إلىٰ دنيا يعلم أنَّها تفارقه ، ولا يصرف إلىٰ غيرِ اللهِ تعالىٰ نفساً مِنْ أنفاسِهِ . فهوَ الصدقُ ، وصاحبه جديرٌ بأنْ يُسمَّىٰ صدِّيقاً ، ويدخلُ في الصدقِ التقوى ، ويدخلُ في التقوى الورع ، ويدخلُ في التقوى الورع ، ويدخلُ في الورع العقة ؛ فإنَها عبارة عنِ الامتناعِ عنْ مقتضى الشهواتِ خاصة .

فإذاً ؛ الخوفُ يؤثّرُ في الجوارحِ بالكفّ والإقدامِ ، ويتجدّدُ لهُ بسببِ الكفّ اسمُ العفّةِ ، وهو كفّ عنْ مقتضى الشهوةِ ، وأعلَىٰ منهُ الورعُ ، فإنّهُ أعمُّ ؛ لأنّهُ كفّ عنْ كلّ محظورٍ ، وأعلىٰ منهُ التقوىٰ ، فإنّهُ اسمٌ للكفّ عنِ المحظورِ والشبهةِ جميعاً ، ووراءَهُ اسمُ الصدِّيقِ والمقرَّبِ ، وتجري الرتبةُ الأخيرةُ ممّا قبلَها مجرى الأخصّ مِنَ الأعمِّ ، فإذا ذكرتَ الأخصَّ . فقدْ ذكرتَ الكلّ ، كما أنّكَ تقولُ : الإنسانُ إمّا عربيٌّ وإمّا عجميٌّ ، والعربيُّ إمّا قرشيُّ أوْ غيرهُ ، والقرشيُّ إمّا هاشميٌّ أوْ غيرهُ ، والهاشميُّ إمّا علويٌّ أوْ غيرهُ ، والعلويُّ إمّا حسنيٌّ مثلاً . فقدْ غيرهُ ، والعلويُّ إمّا حسنيٌّ مثلاً . فقدْ غيرهُ ، والعلويُّ إمّا حسنيٌّ مثلاً . فقدْ

<sup>(</sup>۱) وهنذه هي الدرجة الثالثة من درجات الورع ، وهي ما لا تحرمه الفتوى ولا شبهة في حلّه ، ولكن يُخاف أداؤه إلىٰ محرم ، وهو ورع المتقين . « إتحاف » ( ١٩٩/٩ ) .

ربع المنجيات حور حووج مهم كتاب الرجاء والخوف و و و المنجيات

وصفته بالجميع ، وإنْ وصفته بأنّه علويّ . وصفته بما هو فوقه ممّا هو أعم منه ، فكذلك إذا قلت : صدّيق . فقد قلت : إنّه متق وورع وعفيف ، فلا ينبغي أنْ تظنّ أنّ كثرة هاذه الأسامي تدلّ على معان كثيرة متباينة ، فيختلط عليك كما اختلط على كلّ مَنْ طلب المعاني مِنَ الألفاظ ، ولم يتبع الألفاظ المعاني .

فهاذهِ إشارةٌ إلى مجامعِ معاني الخوفِ ، وما يكتنفُهُ مِنْ جانبِ العلوِ ؛ كالمعرفةِ الموجبةِ لهُ ، ومن جانبِ السفلِ ؛ كالأعمالِ الصادرةِ منهُ كفّاً وإقداماً .

\* \* \*

# بباين درجات النحوف واخت لافه في القوّة وبضّعف

اعلم : أنَّ الخوفَ محمودٌ ، وربما يُظنُّ أنَّ كلَّ ما هوَ محمودٌ فكلَّما كانَ أقوىٰ وأكثرَ . كانَ أحمدَ ، وهوَ غلطٌ ، بلِ الخوفُ سوطُ اللهِ تعالىٰ يسوقُ بهِ عبادَهُ إلى المواظبةِ على العلمِ والعملِ ؛ لينالوا بهما رتبةَ القرْبِ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، والأصلحُ للبهيمةِ ألا تخلوَ عنْ سوطٍ ، وكذا الصبيُّ ، ولكنَّ ذلكَ لا يدلُّ علىٰ أنَّ المبالغةَ في الضرْبِ محمودةٌ ، وكذلكَ الخوفُ لهُ قصورٌ ، ولهُ إفراطٌ ، ولهُ اعتدالٌ ، والمحمودُ هوَ الاعتدالُ والوسطُ .

فأمّا القاصرُ منهُ. . فهوَ الذي يجري مَجرىٰ رقّةِ النساءِ ، يخطرُ بالبالِ عندَ سماعِ آيةٍ مِنَ القرآنِ ، فيورثُ البكاءَ ، وتفيضُ الدموعُ ، وكذلكَ عندَ مشاهدة سببِ هائلِ ، فإذا غابَ ذلكَ السببُ عنِ الحسِّ . . رجع القلبُ إلى الغفلةِ ، فهاذا خوف قاصرٌ قليلُ الجدوىٰ ضعيفُ النفع ، وهوَ كالقضيبِ الضعيفِ الذي تضربُ بهِ دابّةً قويّةً لا يؤلمُها ألماً مبرحاً ، فلا يسوقُها إلى المقصدِ ، ولا يصلحُ لرياضتِها .

وهكذا خوفُ الناسِ كلِّهِمْ إلا العارفينَ والعلماءَ ، ولستُ أعني بالعلماءِ المترسمينَ برسومِ العلماءِ ، والمتسمينَ بأسمائِهِمْ ؛ فإنَّهُمْ أبعدُ الناسِ عنِ المخوفِ، بلْ أعني العلماءَ باللهِ وبأيامِهِ وبأفعالِهِ ، وذلكَ ممَّا قدْ عزَّ وجودُهُ الآنَ .

ولذلكَ قالَ الفضيلُ بنُ عياضٍ رحمَهُ اللهُ : ( إذا قيلَ لكَ : هلْ

ربع المنجيات

تخافُ الله : فاسكت ؛ فإنَّكَ إنْ قلت : لا . كفرت ، وإنْ قلت : نعم . . كذبت )(١) ، وأشارَ بهِ إلىٰ أنَّ الخوف هوَ الذي يكف الجوارح عنِ المعاصي ، ويقيِّدُها بالطاعاتِ ، وما لم يؤثر في الجوارح . فهو حديث نفس وحركة خاطر ، لا يستحق أنْ يُسمَّىٰ خوفاً .

وأمَّا المفرّطُ. . فهوَ الذي يقوىٰ ويجاوزُ حدَّ الاعتدالِ حتَّىٰ يخرجَ إلى اليأسِ والقنوطِ ، وهوَ مذمومٌ أيضاً ؛ لأنَّهُ يمنعُ مِنَ العملِ ، والمرادُ مِنَ الخوفِ ما هوَ المرادُ مِنَ السوطِ ، وهوَ الحملُ على العملِ ، ولولاهُ . . لما كانَ الخوفُ كمالاً ؛ لأنَّهُ بالحقيقةِ نقصانٌ ؛ لأنَّ منشأَهُ الجهلُ والعجزُ :

أمَّا الجهلُ. . فإنَّهُ ليسَ يدري عاقبةَ أمرِهِ ، ولوْ عرفَ . . لمْ يكنْ خائفاً ؛ لأنَّ المَخُوفَ هوَ الذي يُتردَّدُ فيهِ .

وأمَّا العجزُ. . فهوَ أنَّهُ متعرضٌ لمحذورٍ لا يقدرُ علىٰ دفعِهِ .

فإذاً ؛ هوَ محمودٌ بالإضافةِ إلى نقْصِ الآدميّ ، وإنّما المحمودُ في نفسِهِ وذاتِهِ هوَ العلمُ والقدرةُ ، وكلُّ ما يجوزُ أَنْ يُوصفَ اللهُ تعالىٰ بهِ ، وما لا يجوزُ وصفُ اللهِ بهِ . . فليسَ بكمالٍ في ذاتِهِ ، وإنّما يصير محموداً بالإضافةِ إلى نقْصٍ أعظمَ منهُ ، كما يكونُ احتمالُ ألم الدواءِ محموداً لأنّهُ أهونُ مِنْ ألمِ المرضِ والموتِ ، فما يخرجُ إلى القنوطِ فهوَ مذمومٌ .

وقدْ يخرجُ الخوفُ أيضاً إلى المرضِ والضعفِ ، وإلى الولهِ والدهشةِ

قوت القلوب ( ۱/ ۲۲۲ ) .

وزوالِ العقلِ ، وقدْ يخرجُ إلى الموتِ ، وكلُّ ذلكَ مذمومٌ ، وهوَ كالضربِ الذي يقتلُ الصبيَّ ، والسوطِ الذي يهلكُ الدابَّةَ أَوْ يمرضُها أَوْ يكسرُ عضواً مِنْ أعضائِها ، وإنَّما ذكرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ أسبابَ الرجاءِ وأكثرَ منها ليعالجَ بها صدمةَ الخوفِ المفرطِ المفضي إلى القنوطِ أَوْ أحدِ هنذهِ الأمورِ ، فكلُّ ما يرادُ لأمرِ فالمحمودُ منهُ ما يفضي إلى المرادِ المقصودِ منهُ ، وما يقصرُ عنهُ أَوْ يجاوزُهُ فهوَ مذمومٌ .

وفائدة الخوف : الحذر ، والورع ، والتقوى ، والمجاهدة ، والعبادة ، والفكر ، والذكر ، وسائر الأسباب الموصلة إلى الله تعالى ، وكل ذلك يستدعي الحياة مع صحّة البدن وسلامة العقل ، فكل ما يقدح في هاذه الأسباب فهو مذموم .

فإنْ قلتَ : مَنْ خافَ فماتَ مِنْ خوفِهِ فهوَ شهيدٌ ، فكيفَ يكونُ حالُهُ مذموماً ؟!

فاعلم: أنَّ معنىٰ كونِهِ شهيداً أنَّ لهُ رتبةً بسببِ موتِهِ مِنَ الخوفِ كانَ لا ينالُها لوْ ماتَ في ذلكَ الوقتِ لا بسببِ الخوفِ، فهوَ بالإضافةِ إليهِ فضيلةٌ، فأمَّا بالإضافةِ إلىٰ تقديرِ بقائِهِ وطولِ عمرِهِ في طاعةِ اللهِ وسلوكِ سبلهِ.. فليسَ بفضيلةٍ ، بلُ للسالكِ سبيلَ اللهِ تعالىٰ بطريقِ الفكرِ والمشاهدةِ والترقي في درجاتِ المعارفِ في كلِّ لحظةٍ رتبةُ شهيدٍ وشهداء ، ولولا

هاذا. لكانت رتبة صبي يُقتلُ أو مجنونٍ يفترسُهُ سبعٌ أعلىٰ مِنْ رتبةِ نبيّ أو وليّ يموتُ حتفَ أنفِهِ ، وهو محالٌ ، فلا ينبغي أنْ يُظنَّ هاذا ، بلْ أفضلُ السعاداتِ طولُ العمرِ في طاعةِ اللهِ تعالىٰ ، فكلُّ ما أبطلَ العمرَ أو العقلَ أو الصحَّةَ التي يتعطَّلُ العمرُ بتعطُّلِها . فهوَ خسرانٌ ونقصانٌ بالإضافةِ إلىٰ أمورٍ ، وإنْ كانَ بعضُ أقسامِها فضيلةً بالإضافةِ إلىٰ أمورٍ أخرَ ؛ كما كانتِ الشهادةُ فضيلةً بالإضافةِ إلىٰ أمورٍ أخرَ ؛ كما كانتِ الشهادةُ فضيلةً بالإضافةِ إلىٰ ما دونَها ، لا بالإضافةِ إلىٰ درجةِ النبيّينَ والصدّيقينَ .

فإذاً ؛ الخوفُ إِنْ لَمْ يؤثّرُ في العملِ. . فوجودُهُ كعدمِهِ ؛ مثلُ السوطِ الذي لا يزيدُ في حركةِ الدابّةِ ، وإِنْ أثرً . . فلهُ درجاتٌ بحسَبِ ظهورِ أثرِهِ ، فإنْ لمْ يحملْ إلا على العفّةِ وهي الكفّ عنْ مقتضى الشهواتِ . . فلهُ درجةٌ ، فإنْ أثمرَ الورعَ . . فهوَ أعلىٰ ، وأقصىٰ درجاتِهِ أَنْ يثمرَ درجاتِ الصدِّيقينَ ، وهوَ أَنْ يسلبَ الظاهرَ والباطنَ عمّا سوى اللهِ حتّىٰ لا يبقىٰ لغيرِ اللهِ فيهِ متسعٌ ، فهاذا أقصىٰ ما يُحمدُ منهُ ، وذلكَ معَ بقاءِ الصحَّةِ والعقل .

فإنْ جاوزَ هـٰذا إلى إزالةِ العقلِ أوِ الصحَّةِ.. فهوَ مرضٌ يجبُ علاجُهُ إنْ قدرَ عليهِ ، ولوْ كانَ محموداً.. لما وجبَ علاجُهُ بأسبابِ الرجاءِ وبغيرِهِ حتَّىٰ عليهِ ، ولوْ كانَ محموداً. لما وجبَ علاجُهُ بأسبابِ الرجاءِ وبغيرِهِ حتَّىٰ يزولَ ، ولذلكَ كانَ سهلٌ رحمَهُ اللهُ يقولُ للمريدينَ الملازمينَ للجوعِ أياماً كثيرةً : (احفظوا عقولَكُمْ ؛ فإنَّهُ لمْ يكنْ للهِ تعالىٰ وليٌّ ناقصُ العقلِ )(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢٣٨/١ ) .

## ببان أقنسام الخوف بالإضاف إلى ما نيخاف من

اعلم : أنَّ الخوفَ لا يتحقَّقُ إلا بانتظارِ مكروه ، والمكروهُ إمَّا أنْ يكونَ مكروها في ذاتِهِ كالنارِ ، وإمَّا أنْ يكونَ مكروها لأنَّهُ يفضي إلى المكروهِ ؛ كما تُكرهُ المعاصي لأدائِها إلى مكروهٍ في الآخرةِ ، وكما يكرهُ المريضُ الفواكة المضرَّةَ لأدائِها إلى الموتِ ، ولا بدَّ لكلِّ خائفٍ أنْ يتمثَّلَ في نفسِهِ مكروها مِنْ أحدِ القسمينِ ، ويقوى انتظارُهُ في قلبِهِ حتَّىٰ يحترقَ قلبُهُ بسببِ استشعارِهِ ذلكَ المكروة .

ومقامُ الخائفينَ يختلفُ فيما يغلبُ على قلوبِهِمْ مِنَ المكروهاتِ المحدورةِ ، فالذينَ يغلبُ على قلوبِهِمْ ما ليسَ مكروهاً لذاتِهِ بلْ لغيرِهِ ؛ كالذينَ يغلبُ عليهِمْ خوفُ الموتِ قبلَ التوبةِ ، أوْ خوفُ نقضِ التوبةِ ونكثِ العهدِ ، أوْ خوفُ ضعفِ القوَّةِ عنِ الوفاءِ بتمامِ حقوقِ اللهِ ، أوْ خوفُ زوالِ رقّةِ القلبِ وتبدُّلِها بالقساوةِ أوْ خوفُ الميلِ عَنِ الاستقامةِ ، أوْ خوفُ استيلاءِ العادةِ فِي اتباعِ الشهواتِ المألوفةِ ، أوْ خوفُ أنْ يكلهُ اللهُ تعالىٰ إلىٰ حسناتِهِ التي اتكلَ عليها وتعزَّزَ بها في عبادِ اللهِ ، أوْ خوفُ البطرِ بكثرةِ نعم اللهِ عليهِ ، أوْ خوفُ الاستدراجِ بتواترِ النعمِ ، أوْ خوفُ الاستدراجِ بتواترِ النعمِ ، أوْ خوفُ انكشافِ غوائلِ طاعاتِهِ حيثُ يبدو لهُ مِنَ اللهِ ما لمْ يكنْ يحتسبُ ، أوْ خوفُ تبعاتِ الناسِ عندَهُ في الغيبةِ والخيانةِ والغشِّ وإضمارِ السوءِ ، أوْ خوفُ تبعاتِ الناسِ عندَهُ في الغيبةِ والخيانةِ والغشِّ وإضمارِ السوءِ ، أوْ

خوفُ ما لا يدري أنَّهُ يحدثُ في بقيَّةِ عمرِهِ ، أوْ خوفُ تعجيلِ العقوبةِ في الدنيا والافتضاحِ قبلَ الموتِ ، أوْ خوفُ الاغترارِ بزخارفِ الدنيا ، أوْ خوفُ اطلاعِ اللهِ على سريرتِهِ في حالِ غفلتِهِ عنهُ ، أوْ خوفُ الختْمِ لهُ عندَ الموتِ بخاتمةِ السوءِ ، أوْ خوفُ السابقةِ التي سبقَتْ لهُ في الأزلِ.. فهاذهِ كلُها مخاوفُ العارفينَ ، ولكلِّ واحدٍ خصوصُ فائدةٍ ، وهوَ سلوكُ سبيلِ الحذرِ عمّا يفضي إلى المَخُوفِ .

فَمَنْ يَخَافُ استيلاءَ العادةِ عليهِ.. فيواظبُ على الفطامِ عنِ العادةِ ، والذي يَخَافُ مِنِ اطلاعِ اللهِ على سريرتِهِ يشتغلُ بتطهيرِ قلبِهِ عنِ الوساوسِ ، وهاكذا إلى بقيةِ الأقسام .

وأغلبُ هاذهِ المخاوفِ على المتقينَ خوفُ الخاتمةِ ، فإنَّ الأمرَ فيهِ مُخْطِرٌ ، وأعلى الأقسامِ وأدلُها على كمالِ المعرفةِ خوفُ السابقةِ ؛ لأنَّ المخاتمة تتبع السابقة ، وفرعٌ يتفرعُ عنها بعدَ تخلُّلِ أسبابٍ كثيرةٍ ، فالخاتمة تُظهرُ ما سبقَ بهِ القضاءُ في أمِّ الكتابِ .

والخائفُ مِنَ الخاتمةِ بالإضافةِ إلى الخائفِ مِنَ السابقةِ كرجلينِ وقَعَ الملكُ في حقِّهما بتوقيع ، يحتملُ أنْ يكونَ فيهِ حزُّ الرقبةِ ، ويحتملُ أنْ يكونَ فيهِ حزُّ الرقبةِ ، ويحتملُ أنْ يكونَ فيهِ تسليمُ الوزارةِ إليهِ ، ولمْ يصلِ التوقيعُ إليهما بعدُ ، فيرتبطُ قلبُ أحدِهِما بحالةِ وصولِ التوقيعِ ونشرِهِ ، وأنَّهُ عمَّاذا يظهرُ ، ويرتبطُ قلبُ الآخرِ بحالةِ توقيعِ الملكِ وكيفيتِهِ وأنَّهُ ما الذي خطرَ لهُ في حالِ التوقيعِ مِنْ رحمةٍ أوْ بحالةِ توقيعِ الملكِ وكيفيتِهِ وأنَّهُ ما الذي خطرَ لهُ في حالِ التوقيعِ مِنْ رحمةٍ أوْ

غضب، وهاذا التفات إلى السبب، فهوَ أعلى مِنَ الالتفاتِ إلى ما هوَ فرع ؛ فكذلك الالتفات إلى القضاءِ الأزليِّ الذي جرى بتوقيعِهِ القلمُ أعلىٰ مِنَ الالتفاتِ إلى ما يظهرُ في الأبدِ.

وإليهِ أشارَ النّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّم ؛ حيثُ كانَ على المنبرِ ، فقبضَ كفَّهُ اليمنى ثمَّ قالَ : « هاذا كتابُ اللهِ ، كُتبَ فيهِ أهلُ الجنّةِ بأسمائِهِم وأسماءِ آبائِهِم ، لا يُزادُ فيهِم ولا ينقصُ » ، ثمَّ قبضَ كفَّهُ اليسرى وقالَ : « هاذا كتابُ اللهِ ، كُتبَ فيهِ أهلُ النارِ بأسمائِهِم وأسماءِ آبائِهِم ، لا يُزادُ فيهِم ولا ينقصُ ، وليعملنَّ أهلُ السعادة بعملِ أهلِ الشقاءِ حتَّىٰ يُقالَ كأنهُم منهُم ، بلْ هُمْ هُمْ ، ثمَّ يستنقذُهُمُ اللهُ تعالىٰ قبلَ الموتِ ولوْ بفُواقِ ناقةٍ ، وليعملنَّ أهلُ السعادة حتَّىٰ يُقالَ كأنهُم منهُم ، بلْ هُمْ هُمْ ، ثمَّ يستنقذُهُمُ اللهُ تعالىٰ قبلَ الموتِ ولوْ بفُواقِ ناقةٍ ، وليعملنَّ أهلُ الشعادة حتَّىٰ يُقالَ كأنهُمْ منهُم ، بلْ هُمْ هُمْ ، ثمَّ يستخرجُهُمُ اللهُ عزَّ وجلَّ قبلَ الموتِ ولوْ بفُواقِ ناقةٍ ، السعيدُ مَنْ سعدَ بقضاءِ اللهِ ، والمثقيُّ مَنْ شقيَ بقضاءِ اللهِ ، والأعمالُ بالخواتيمِ »(١) .

وهاذا كانقسامِ الخائفينَ إلى مَنْ يخافُ معصيتَهُ وجنايتَهُ ، وإلىٰ مَنْ يخافُ معصيتَهُ وجنايتَهُ ، وإلىٰ مَنْ يخافُ اللهَ تعالىٰ نفسَهُ لصفتِهِ وجلالِهِ وأوصافِهِ التي تقتضي الهيبةَ لا محالةَ ، فهاذا أعلىٰ رتبةً ، ولذلكَ يبقىٰ خوفُهُ وإنْ كانَ في طاعةِ الصدِّيقينَ ، وأمَّا الآخَرُ. . فهوَ في عرضةِ الغرورِ ، والأمنِ إنْ واظبَ على الطاعاتِ .

ربع المنجيات

م مره مره مره مره والخوذ والخوذ

فالخوفُ مِنَ المعصيةِ خوفُ الصالحينَ ، والخوفُ مِنَ اللهِ خوفُ الموحِّدينَ والصدِّيقينَ ، وهوَ ثمرةُ المعرفةِ باللهِ تعالىٰ ، فكلُّ مَنْ عرفَهُ وعرفَ صفاتِهِ. . علمَ مِنْ صفاتِهِ ما هوَ جديرٌ بأنْ يُخافَ مِنْ غير جنايةٍ ، بل العاصي لوْ عرفَ اللهَ حقَّ المعرفةِ.. لخافَ اللهَ ولمْ يخفْ معصيتَهُ ، ولولا أَنَّهُ مَخُوفٌ في نفسِهِ.. لما سخَّرَهُ للمعصية ، ويسَّرَ لهُ سبيلُها ، ومهَّدَ لهُ أسبابَها ، فإنَّ تيسيرَ أسبابِ المعصيةِ إبعادٌ ، ولمْ يسبقْ منهُ قبلَ المعصيةِ معصيةٌ استحقَّ بها أنْ يسخَّرَ للمعصيةِ ، وتجريَ عليهِ أسبابُها ، ولا سبقَ قبلَ الطاعةِ وسيلةٌ توسَّل بَها مَنْ يُسِّرتْ لهُ الطاعاتُ ومُهِّدَ لهُ سبيلُ القرباتِ ، فالعاصي قدْ قضيٰ عليهِ بالمعصيةِ شاءَ أمْ أبيٰ ، وكذا المطيعُ ، فالذي يرفعُ محمداً صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إلىٰ أعلىٰ عليينَ مِنْ غيرِ وسيلةٍ سبقَتْ منهُ قبلَ وجودِهِ ، ويضعُ أبا جهل في أسفل سافلينَ مِنْ غير جنايةٍ سبقَتْ منهُ قبلَ وجودِهِ.. جديرٌ بأنْ يُخافَ لصفةِ جلالِهِ ، فإنَّ مَنْ أطاعَ اللهَ.. أطاعَ بأنْ سلُّطُ عليهِ إرادةَ الطاعةِ ، وآتاهُ القدرةَ ، وبعدَ خلقِ الإرادةِ الجازمةِ والقدرةِ التامَّةِ يصيرُ الفعلُ ضرورياً ، والذي عصىٰ . . عصىٰ لأنَّهُ سلَّطَ عليهِ إرادةً قويَّةً جازمةً ، وآتاهُ الأسبابَ والقدرةَ ، فكانَ الفعلُ بعدَ الإرادةِ والقدرةِ ضرورياً .

فليتَ شعري ؛ ما الذي أوجبَ إكرامَ هاذا وتخصيصَهُ بتسليطِ إرادةِ الطاعاتِ عليهِ ، وما الذي أوجبَ إهانةَ الآخرِ وإبعادَهُ بتسليطِ دواعي المعصيةِ عليهِ ؟! وكيفَ يُحالُ ذلكَ على العبدِ ؟! وإذا كانتِ الحوالةُ ترجعُ إلى القضاءِ الأزليِّ مِنْ غيرِ جنايةٍ ولا وسيلةٍ . فالخوفُ ممَّنْ يقضي

بما يشاء ويحكم بما يريد حزمٌ عند كلِّ عاقلٍ.

ووراءَ هـٰذا المعنىٰ سرُّ القدرِ الذي لا يجوزُ إفشاؤُهُ .

ولا يمكنُ تفهيمُ الخوفِ منهُ في صفاتِهِ جلَّ جلالُهُ إلا بمثالِ لولا إذنُ الشرع. . لمْ يستجرىءْ علىٰ ذكرِهِ ذو بصيرةٍ ، فقدْ جاءَ في الخبرِ : أنَّ اللهَ تعالىٰ أوحىٰ إلىٰ داوودَ عليهِ السلامُ : ( يا داوودُ ؛ خفْني كما تخافُ السبعَ الضاريَ )(١) .

فهاذا المثالُ يفهمُكَ حاصلَ المعنى ، وإنْ كانَ لا يقفُ بكَ على سببهِ ، فإنَّ الوقوفَ على سببهِ وقوفٌ على سرِّ القدرِ ، ولا يُكشفُ ذلكَ إلا لأهلِهِ .

والحاصل: أنَّ السبعَ يُخافُ لا لجناية سبقَتْ إليهِ منكَ، بلْ لصفتِهِ وبطشِهِ وسطوتِهِ ، وكبرِهِ وهيبتِهِ ، ولأنَّهُ يفعلُ ما يفعلُ ولا يبالي ، فإنْ قتلكَ. لم يرقَّ قلبُهُ ولمْ يتألَّمْ بقتلِكَ ، وإن خلاَكَ . لمْ يخلِّكَ شفقةً عليكَ وإبقاءً على روحِكَ ، بلْ أنتَ عندَهُ أخسُّ مِنْ أنْ يلتفتَ إليكَ حيّاً كنتَ أو ميتاً ، بلْ إهلاكُ ألفٍ مثلِكَ وإهلاكُ نملةٍ عندَهُ على وتيرةٍ واحدةً ؛ إذْ لا يقدحُ ذلكَ في عالم سبعيتِهِ ، وما هوَ موصوفٌ بهِ مِنْ قدرتِهِ وسطوتِهِ ، وللهِ المثلُ الأعلىٰ .

<sup>(</sup>۱) قوت القلوب ( ۱/ ۲٤۱) ، قال الحافظ العراقي : (لم أجد له أصلاً ، ولعل المصنف قصد بإيراده أنه من الإسرائيليات ، فإنه عبر عنه بقوله : جاء في الخبر ، وكثيراً ما يعبر بذلك عن الإسرائيليات التي هي غير مرفوعة ) . « إتحاف » ( ۲۰۷/۹ ) . وعند السيوطي في « الدر المنثور » ( ٣/ ٢٠٧ ) : ( وأخرج ابن المنذر عن جعفر قال : أوحى الله إلىٰ داوود : خفني علیٰ كل حال . . . ) .

ولكنْ مَنْ عرفَهُ.. عرفَ بالمشاهدةِ الباطنةِ التي هيَ أقوىٰ وأوثقُ وأجلىٰ مِنَ المشاهدةِ الظاهرةِ أنَّهُ صادقٌ في قولِهِ : ( هؤلاءِ في الجنَّةِ ولا أبالي ، وهؤلاءِ في النارِ ولا أبالي )(١) ، ويكفيكَ مِنْ موجباتِ الهيبةِ والخوفِ المعرفةُ بالاستغناءِ وعدم المبالاةِ .

الطبقةُ الثانيةُ مِنَ الخائفينَ: أن يتمثّلَ في أنفسِهِمْ ما هوَ المكروهُ، وذلكَ مثلُ سكراتِ الموتِ وشدَّتِهِ، أو سؤالِ منكرِ ونكيرٍ، أوْ عذابِ القبرِ، أوْ هولِ المُطَّلَعِ، أوْ هيبةِ الموقفِ بينَ يديِ اللهِ تعالىٰ، أو الحياءِ مِنْ كشفِ السترِ والسؤالِ عنِ النقيرِ والقطميرِ، أو الخوفِ مِنَ الصراطِ وحدَّتِهِ، كشفِ السترِ والسؤالِ عنِ النقيرِ والقطميرِ، أو الخوفِ مِنَ الصراطِ وحدَّتِهِ، وكيفيّةِ العبورِ عليهِ، أو الخوفِ مِنَ النارِ وأغلالِها وأهوالِها، أو الخوفِ مِنَ الحرمانِ عنِ الجنّةِ دارِ النعيمِ والملكِ المقيمِ، وعنْ نقصانِ الدرجاتِ، أو الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ المقيمِ، وعنْ نقصانِ الدرجاتِ، أو الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ الخوفِ مِنَ اللهِ تعالىٰ .

وكلُّ هـٰذهِ الأسبابِ مكروهةٌ في أنفسِها ، فهي ـ لا محالة ـ مَخُوفةٌ ، وتختلفُ أحوالُ الخائفينَ فيها ، وأعلاها رتبة هو خوفُ الفراقِ والحجابِ عنِ اللهِ تعالىٰ ، وهو خوفُ العارفينَ ، وما قبلَ ذلكَ خوفُ العابدينَ والصالحينَ والزاهدينَ وكافةِ العاملينَ .

ومَنْ لَمْ تَكُمَلْ مَعْرَفْتُهُ ، وَلَمْ تَنْفَتَحْ بَصِيرَتُهُ. . لَمْ يَشْعَرْ بِلَذَّةِ الوصالِ ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « المسند » ( ١٨٦/٤ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ٣٣٨ ) من حديث عبد الرحمان السلمي رضي الله عنه مرفوعاً .

ولا بألم البعدِ والفراقِ ، وإذا ذُكرَ لهُ أنَّ العارفَ لا يخافُ النارَ ، وإنَّما يخافُ الحجابَ.. وجدَ ذلكَ منكراً في باطنِهِ ، وتعجَّبَ منهُ في نفسِهِ ، وربَّما أنكرَ لذَّة النظرِ إلى وجهِ اللهِ الكريمِ لولا منعُ الشرعِ إيَّاهُ مِنْ إنكارِهِ ، فيكونُ اعترافُهُ بهِ باللسانِ عنْ ضرورةِ التقليدِ ، وإلا . فباطنهُ لا يصدِّقُ بهِ ؛ لأنَّهُ لا يعرفُ إلا لذَّة البطنِ والفرجِ ، والعينِ بالنظرِ إلى الألوانِ والوجوهِ الحسانِ ، وبالجملةِ : كلُّ لذَّة تشاركُهُ البهائمُ فيها ، فأمَّا لذَّة العارفينَ . فلا يدركُها غيرُهُمْ ، وتفصيلُ ذلكَ وشرحُهُ حرامٌ مع مَنْ ليسَ أهلاً لهُ ، ومَنْ كانَ الهلاّ لهُ ، ومَنْ كانَ أهلاً لهُ . استبصرَ بنفسِهِ واستغنىٰ عنْ أنْ يشرحَهُ لهُ غيرُهُ .

فَإِلَىٰ هَـٰذهِ الْأَقْسَامِ يَرْجَعُ خُوفُ الْخَاتُفِينَ ، نَسَأَلُ اللهَ تَعَالَىٰ حَسَنَ التَّوْفَيقِ بَكُرُمِهِ .

## بسيان فضيبانه المحوف والنرغبب في

اعلمْ: أنَّ فضلَ الخوفِ تارةً يُعرفُ بالتأمُّلِ والاعتبارِ ، وتارةً بالآياتِ والأخبارِ .

أمّا الاعتبارُ: فسبيلُهُ أنّ فضيلة الشيء بقدْرِ غنائِهِ في الإفضاء إلى سعادة لقاء الله تعالىٰ في الآخرة ؛ إذْ لا مقصود سوى السعادة ، ولا سعادة للعبد الا في لقاء مولاهُ والقرْبِ منهُ ، فكلُ ما أعانَ عليهِ فلهُ فضيلةٌ ، وفضيلتُهُ بقدْرِ إعانتهِ ، وقدْ ظهرَ أنّه لا وصولَ إلى سعادة لقاء اللهِ في الآخرة إلا بتحصيلِ محبّبهِ والأنسِ بهِ فِي الدنيا ، ولا تحصلُ المحبّةُ إلا بالمعرفة ، ولا تحصلُ المعرفة ألا بالمعبة ودوامِ الذكرِ ، ولا يحصلُ الأنسُ إلا بالمحبةِ ودوامِ الذكرِ ، ولا تتيسَّرُ المواظبةُ على الذكرِ والفكرِ إلا بانقلاعِ حبِّ الدنيا مِنَ القلبِ ، ولا ينقلعُ ذاكَ إلا بتركِ لذَّاتِ الدنيا وشهواتِها ، ولا يمكنُ تركُ المشتهاتِ إلا بقمعِ الشهواتِ ، ولا تنقمعُ الشهوةُ بشيءٍ كما تنقمعُ بنارِ الخوفِ ، فالخوفُ هوَ النارُ المحرقةُ للشهواتِ ، ولا تنقمعُ الشهوة بشيءٍ كما تنقمعُ بنارِ الخوفِ ، فالخوفُ هوَ النارُ المحرقةُ للشهواتِ .

فإذاً ؛ فضيلتُهُ بقدْرِ ما يحرقُ مِنَ الشهوةِ ، وبقدْرِ ما يكفُّ عنِ المعاصي ويحثُّ على الطاعاتِ ، ويختلفُ ذلكَ باختلافِ درجاتِ الخوفِ كما سبقَ .

وكيفَ لا يكونُ الخوفُ ذا فضيلةٍ وبهِ تحصلُ العفَّةُ ، والورعُ ،

ربي الرجاء والخوف كالمناب الرجاء والخوف

والتقوى ، والمجاهدةُ ، وهيَ الأعمالُ الفاضلةُ المحمودةُ التي يُتقرَّبُ بهَا إلى اللهِ زلفى ؟!

وأمَّا بطريقِ الاقتباسِ مِنَ الآياتِ والأخبارِ: فما وردَ في فضيلةِ الخوفِ خارجٌ عنِ الحصرِ ، وناهيكَ دلالةً على فضيلتِهِ جمعُ اللهِ تعالىٰ للخائفينَ الهدىٰ والرحمة والعلمَ والرضوانَ ، وهيَ مجامعُ مقاماتِ أهلِ الجنانِ ، قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ هُدُى وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهَبُونَ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَاتُوا ﴾ ، فوصفَهُمْ بالعلمِ لخشيتِهمْ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ رَضِيَ ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ ﴾ .

وكلُّ ما دلَّ علىٰ فضيلةِ العلمِ دلَّ علىٰ فضيلةِ الخوفِ ؛ لأنَّ الخوفَ ثمرةُ العلمِ ، ولذلكَ جاءَ في خبرِ موسىٰ عليهِ السلامُ : ( وأمَّا الخائفونَ . فإنَّ لهُمُ الرفيقَ الأعلىٰ ، لا يُشاركونَ فيهِ )(١) ، فانظرْ كيفَ أفردَهُمْ بمرافقةِ الرفيقِ الأعلىٰ ، وذلكَ لأنَّهُمُ العلماءُ ، والعلماءُ لهُمْ رتبةُ مرافقةِ الأنبياءِ ؛ لأنَّهُمْ ورثةُ الأنبياءِ ، ومرافقةُ الرفيقِ الأعلىٰ للأنبياءِ ومَنْ يلحقُ بهِمْ ، ولذلكَ لأنَّهُمْ ولذلكَ للأنبياءِ ومَنْ يلحقُ بهِمْ ، ولذلكَ

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» (٢٢٥/١)، ورواه الطبراني في «الكبير» (٢٢٠/١٢)، والبيهقي في «الشعب» (٢٢٠/١٢) عن ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً ضمن خبر، وفيه: «وأما الباكون من خشيتي.. فأولئك لهم الرفيق الأعلىٰ لا يشاركهم فيه أحد».

لمَّا خُيِّرَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في مرضِ موتِهِ بينَ البقاءِ في الدنيا وبينَ القدوم على اللهِ تعالىٰ. . كانَ يقولُ : « أَسأَلُكَ الرفيقَ الأعلىٰ »(١) .

فإذاً ؛ إنْ نظرَ إلىٰ مُثمرِهِ.. فهوَ العلمُ ، وإنْ نظرَ إلىٰ ثمرتِهِ.. فالورعُ والتقوىٰ ، ولا يخفىٰ ما وردَ في فضائلِهِما ، حتَّىٰ إنَّ العاقبةَ صارَتْ موسومة بالتقوىٰ مخصوصة بها كما صارَ الحمدُ مخصوصاً باللهِ تعالىٰ والصلاة برسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، حتَّىٰ يُقالُ : (الحمدُ للهِ ربِّ العالمينَ ، والعاقبةُ للمتقينَ ، والصلاةُ علىٰ سيِّدِنا محمدٍ وآلِهِ أجمعينَ ).

وقدْ خصَّصَ اللهُ تعالىٰ التقوىٰ بالإضافةِ إلىٰ نفسِهِ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ لَن يَنَالُ اللّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَا وَلَكِن يَنَالُهُ النّقَوَىٰ مِنكُمْ ﴾ ، وإنَّما التقوىٰ عبارةٌ عنْ كفّ بمقتضى الخوفِ كما سبق ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ الْقَلَىٰ مَا اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللّهُ عَالَىٰ عَالَىٰ ، ولذلكَ وصَّى اللهُ تعالى الأولينَ والآخرينَ بالتقوىٰ ، فقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الّذِينَ أُوتُوا الْكِئْبُ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللّهَ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ ، فأمرَ بالخوفِ وأوجبَهُ وشرطَهُ في الإيمانِ ، فلذلكَ لا يُتصوَّرُ أَنْ ينفكَّ مؤمنٌ عنْ خوفٍ وإنْ ضعفَ ، ويكونُ ضعْفُ خوفِهِ بحسَبِ ضعْفِ معرفتِهِ وإيمانِهِ .

وقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ في فضيلةِ التقوىٰ : « إذا جمعَ اللهُ الأوَّلينَ والآخرينَ لميقاتِ يومِ معلومٍ. . ناداهُمْ بصوتٍ يُسمِعُ أقصاهُمْ كما

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ۳۲۷۰ ) ، ومسلم ( ۲۱۹۱ ، ۲٤٤٤ ) .

يُسمِعُ أدناهُمْ فيقولُ: يا أَيُها الناسُ ؛ إنِّي قدْ أنصتُ لكُمْ منذُ خلقتُكُمْ إلىٰ يومِكُمْ هاذا ، فأنصتوا لي اليومَ ، إنَّما هيَ أعمالُكُمْ تُردُّ عليكُمْ ، أَيُها الناسُ ؛ إنِّي قدْ جعلتُ نسباً وجعلتُمْ نسباً ، فوضعتُمْ نسبي ورفعتُمْ نسبَكُمْ ، قلتُ : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَنْقَلَكُمْ ﴾ ، وأبيتُمْ إلا أنْ تقولوا: فلانُ بنُ فلانِ ، فاليومَ أضعُ نسبَكُمْ وأرفعُ نسبي ، أينَ فلانِ ، فاليومَ أضعُ نسبَكُمْ وأرفعُ نسبي ، أينَ المتقونَ ؟ فيُنصبُ للقوم لواءٌ ، فيتبعُ القومُ لواءَهُمْ إلىٰ منازلِهِمْ ، فيدخلونَ المتقونَ ؟ فيُنصبُ للقوم لواءٌ ، فيتبعُ القومُ لواءَهُمْ إلىٰ منازلِهِمْ ، فيدخلونَ

ربع المنجيات المنجيات

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « رأسُ الحكمةِ مخافةُ اللهِ »(٢) .

الجنَّةَ بغير حساب »(١)

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ لابنِ مسعودٍ : « إِنْ أردتَ أَنْ تلقاني. . فأكثرُ مِنَ الخوفِ بعدي »(٣) .

وقالَ الفضيلُ : ( مَنْ خافَ اللهَ َ. . دلَّهُ الخوفُ علىٰ كلِّ خيرٍ )(٤) .

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» (۱/۲۲۰)، ورواه الطبراني في «الصغير» (۲۳۰/۱)، وواه الطبراني في «الصغير» (۲۳۰/۱)، والحاكم في «المستدرك» (۲/۲۳) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في «الشعب» ( ٧٣٠) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، وفي « دلائل النبوة » ( ٥/ ٢٤١) من حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه ضمن خبر طويل ، وفيه : « رأس الحكم. . . . » ، وتقدم أنه فاتحة الزبور ، وهو ما رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٥٣٩٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٢٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٢٦ ) .

وقالَ الشبليُّ رحمهُ اللهُ : ( ما خفتُ الله َ يوماً إلا رأيتُ لهُ باباً مِنَ الحكمةِ والعبرةِ ما رأيتُهُ قطُّ )(١) .

وقالَ يحيىٰ بنُ معاذِ : ( ما مِنْ مؤمنِ يعملُ سيئةً إلا وتلحقُهُ حسنتانِ : خوفُ العقابِ ، ورجاءُ العفوِ ، كثعلبِ بينَ أسدينِ )(٢) .

وفي خبرِ موسىٰ عليه الصلاةُ والسلامُ : ( وأمَّا الورعونَ . . فإنَّهُ لا يبقىٰ أحدٌ إلا ناقشتُهُ الحسابَ ، وفتشتُ عمَّا في يديهِ إلا الورعينَ ؛ فإنِّي أستحييهِمْ وأجلُّهُمْ أنْ أوقفَهُمْ للحسابِ )(٣) .

والورعُ والتقوىٰ أسامِ اشتقَّتْ مِنْ معانِ شرطُها الخوفُ ، فإنْ خلا شيءٌ منها عنِ الخوفِ . . لمْ تُسمَّ بهاذهِ الأسامي .

وكذلكَ ما وردَ في فضائلِ الذكرِ لا يخفىٰ ، وقدْ جعلَهُ اللهُ تعالىٰ مخصوصاً بالخائفينَ ، فقالَ ﴿ سَيَذَّكُرُ مَن يَغْشَىٰ ﴾ .

وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَنَّانِ ﴾ .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « قالَ اللهُ عزَّ وجلَّ : وعزَّتي ؛ لا أجمعُ علىٰ عبدي خوفينِ ، ولا أجمعُ لهُ أمنينِ ، فإذا أمنني في الدنيا. . أخفتُهُ يومَ

 <sup>(</sup>١) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص ٢٢٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٢٨ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في « الكبير » ( ١٢٠/١٢ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ١٠٠٤٧ ) .

القيامةِ ، وإذا خافَني في الدنيا. . أمَّنتُهُ يومَ القيامةِ »(١) .

وقال صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مَنْ خافَ اللهَ تعالىٰ. . خافَهُ كلُّ شيءٍ ، ومَنْ خافَ غيرَ اللهِ. . خوَّفَهُ اللهُ مِنْ كلِّ شيءٍ ٣(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : ﴿ أَتَمُّكُمْ عَقَلاً أَشْدُّكُمْ للهِ تَعَالَىٰ خُوفًا ، وأحسنُكُمْ فيما أمرَ اللهُ تعالىٰ بهِ ونهىٰ عنهُ نظراً ٣<sup>(٣)</sup> .

وقالَ يحيىٰ بنُ معاذِ رحمةُ اللهِ عليهِ : ( مسكينٌ ابنُ آدمَ ، لوْ خافَ النارَ كما يخافُ الفقرَ. . دخلَ الجنةَ )(١) .

وقالَ ذو النونِ رحمهُ اللهُ تعالىٰ : ( مَنْ خافَ اللهَ تعالىٰ . . ذابَ قلبُهُ ، ﴾ واشتدَّ للهِ حبُّهُ ، وصحَّ لهُ لبُّهُ )<sup>(ه)</sup> .

وقالَ ذو النونِ أيضاً : ( ينبغي أنْ يكونَ الخوفُ أبلغَ مِنَ الرجاءِ ،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان في « صحيحه » ( ٦٤٠ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٧٥٩ ) من حديث أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعاً .

قال الحافظ العراقي : ( رواه أبو الشيخ في كتاب « الثواب » من حديث أبي أمامة بسند ضعيف جداً ، ورواه ابن أبي الدنيا في كتاب « الخائفين » بإسناد معضل ) . « إتحاف » .(Y11/9)

من أحاديث ابن المحبر في « العقل » . انظر « الإتحاف » ( ١/ ٤٥٨ ) .

رواه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٢١٥/١٤)، وأورده القشيري في «رسالته» ( ص ۲۳٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٢٩ ) ، وبنحوه القشيري في « رسالته » ( ص۲۳۸ ) .

ربع المنجيات

مرومي مي مي كتاب الرجاء والغوف مي مي مي الم

فإذا غلبَ الرجاءُ.. تشوَّشَ القلبُ )(١).

وكانَ أبو الحسينِ الضريرُ يقولُ : (علامةُ السعادةِ خوفُ الشقاوةِ ؛ لأنَّ الخوفَ زمامٌ بينَ اللهِ تعالىٰ وبينَ عبدِهِ ، فإذا انقطعَ زمامُهُ.. هلكَ معَ الهالكينَ )(٢).

وقيلَ ليحيىٰ بنِ معاذٍ: مَنْ آمنُ الخلقِ غداً ؟ قالَ : أَشَدُّهُمْ خوفاً اليومَ (٣) .

وقالَ سهلٌ رحمهُ اللهُ : ( لا تجدُ الخوفَ حتَّىٰ تأكلَ الحلالَ )(٤) .

وقيلَ للحسنِ : يا أبا سعيدِ : كيفَ نصنعُ بمجالسةِ أقوامٍ يخوِّفونَنا حتَّىٰ تكادُ قلوبُنا تطيرُ ؟ فقالَ : إنَّكَ واللهِ أَنْ تخالطَ أقواماً يخوِّفونكَ حتَّىٰ يدرككَ أمنٌ . خيرٌ لكَ مِنْ أَنَ تصحبَ قوماً يؤمِّنونكَ حتَّىٰ يدرككَ الخوفُ (٥) .

وقالَ أبو سليمانَ الدارانيُّ رحمهُ اللهُ : ( ما فارقَ الخوفُ قلباً إلا خربَ )(٦) .

وقالَتْ عائشةُ رضيَ اللهُ عنها: قلتُ: يا رسولَ اللهِ ؛ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآءَاتَواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ هوَ الرجلُ يسرقُ ويزني ؟ قالَ: « لا ، بلِ الرجلُ يصومُ

<sup>(</sup>١) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص ٢٢٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٣٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص ٢٣١ ) .

<sup>(</sup>٤) أورده الخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٣٢ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٠٣ ) ، وكان السائل له المغيرة بن مخادش .

<sup>(</sup>٦) رواه القشيري في « رسالته » ( ص ٢٣٧ ) .

ويصلِّي ويتصدَّقُ ويخافُ ألا يُقبلَ منهُ »(١) .

والتشديداتُ الواردةُ في الأمنِ مِنْ مكرِ اللهِ وعذابِهِ لا تنحصرُ ، وكلُّ ذلكَ ثناءٌ على الخوفِ ؛ لأنَّ مذمَّةَ الشيءِ ثناءٌ على ضدِّهِ الذي ينفيهِ ، وضدُّ الخوفِ الأمنُ ؛ كما أنَّ ضدَّ الرجاءِ اليأسُ ، وكما دلَّتْ مذمَّةُ القنوطِ علىٰ فضيلةِ الرجاءِ فكذلكَ تدلُّ مذمَّةُ الأمنِ علىٰ فضيلةِ الخوفِ المضادِّ لهُ .

بلْ نقولُ : كلُّ ما وردَ في فضلِ الرجاءِ فهوَ دليلٌ على فضلِ الخوفِ ؛ لأنَّهُما متلازمانِ ؛ فإنَّ كلَّ مَنْ رجا محبوباً . فلا بدَّ وأنْ يخافَ فوتَهُ ، فإنْ كانَ لا يخافُ فوتَهُ . فهوَ إذاً لا يحبُّهُ ، فلا يكونُ بانتظارِهِ راجياً ، فالخوفُ والرجاءُ متلازمانِ ، يستحيلُ انفكاكُ أحدِهِما عن الآخرِ .

نعمُ ، يجوزُ أَنْ يغلبَ أحدُهُما على الآخرِ وهما مجتمعانِ ، ويجوزُ أَنْ يشتغلَ القلبُ بأحدِهِما ولا يلتفتُ إلى الآخرِ في الحالِ لغفلةٍ عنهُ ، وهذا لأنَّ مِنْ شرطِ الرجاءِ والخوفِ تعلُّقَهُما بما هوَ مشكوكٌ فيهِ ؛ إذِ المعلومُ لا يُرجىٰ ولا يُخافُ .

فإذاً ؛ المحبوبُ الذي يجوزُ وجودُهُ يجوزُ عدمُهُ لا محالةً ، فتقديرُ وجودِهِ يروِّحُ القلبَ ، وهوَ وجودِهِ يروِّحُ القلبَ ، وهوَ الرجاءُ ، وتقديرُ عدمِهِ يوجعُ القلبَ ، وهوَ الخوفُ ، والتقديرانِ يتقابلانِ \_ لا محالةً \_ إذا كانَ ذلكَ الأمرُ المنتظرُ مشكوكاً فيهِ .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ( ٣١٧٥ ) ، وابن ماجه ( ٤١٩٨ ) .

نعم ، أحدُ طرفي الشكّ قدْ يترجَّحُ على الآخرِ بحضورِ بعضِ الأسبابِ ، ويُسمَّىٰ ذلكَ ظنَّا ، فيكونُ ذلكَ سببَ غلبةِ أحدِهِما على الآخرِ ، فإذا غلبَ على الظنِّ وجودُ المحبوبِ.. قويَ الرجاءُ وخفيَ الخوفُ بالإضافةِ إليهِ ، وكذا بالعكسِ .

وعلىٰ كلِّ حالِ فهما متلازمانِ ، ولذلكَ قالَ تعالىٰ : ﴿ وَيَدْعُونَكَا رَغَبُ اللَّهِ عَالَىٰ عَالَىٰ : ﴿ وَيَدْعُونَكَا رَغَبُ اللَّهِ مَا وَوَلَكُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَّا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَىٰ عَلَّا عَلَىٰ عَلَّا عَلَى عَلَّ عَلَّا عَلَى عَلَّ عَلَى عَلَّا عَلَىٰ عَلَى عَلَّا عَلَى عَلَّا عَلَىٰ عَلَمْ عَلَ

ولذلكَ عبَّرَ العربُ عنِ الخوفِ بالرجاءِ ، قالَ تعالىٰ : ﴿ مَالَكُو لَا نُرْجُونَ لِلَهِ وَقَالَ ﴾ أيْ : لا تخافونَ (١) ، وكثيراً ما وردَ في القرآنِ الرجاءُ بمعنى الخوف (٢) ، وذلكَ لتلازمِهِما ؛ إذْ عادةُ العربِ التعبيرُ عنِ الشيءِ بما يلازمُهُ .

بِلْ أَقُولُ : كُلُّ مَا وَرَدَ فِي فَضْلِ الْبَكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ فَهُوَ إِظْهَارٌ لَفَضْيَلَةِ

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الطبري في « تفسيره » ( ١١٧/٢٩/١٤ ) : ( وأولى الأقوال في ذلك عندنا بالصواب قول من قال : معنىٰ ذلك : ما لكم لا تخافون لله عظمة ، وذلك أن الرجاء قد تضعه العرب إذا صحبه الجحد \_ النفي \_ في موضع الخوف ) ، ثم أنشد قول أبى ذؤيب :

إذا لسعته النحل لم يرجُ لسعَها وخالفها في بيت نُوبٍ عواسلِ
(٢) ومن ذلك قوله سبحانه : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا﴾ ، وقوله سبحانه : ﴿ بَلْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللّهِ ﴾ .

يَرْجُونَ نُشُورً ﴾ ، ومنه قوله تعالىٰ : ﴿ قُلُ لِلّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللّهِ ﴾ ؛
والمعنىٰ فيها : لا يخافون .

الخشية ؛ فإنَّ البكاءَ ثمرةُ الخشيةِ ، وقدْ قالَ تعالىٰ : ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْيَبَكُواْ كَثِيرًا﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴾ وقالَ تعالىٰ : ﴿ أَفِنْ هَذَا الْمَدِيثِ تَغْجَبُونَ ۞ وَتَضْحَكُونَ وَلَا نَبْكُونَ ۞ وَأَنتُمْ سَنِيدُونَ ﴾ .

وقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما مِنْ عبدٍ مؤمنِ تخرجُ مِنْ عينيهِ دمعةٌ وإنْ كانَتْ مثلَ رأسِ الذبابِ مِنْ خشيةِ اللهِ تعالىٰ ثمَّ تصيبُ شيئاً مِنْ حُرِّ وجههِ. . إلا حرَّمَهُ اللهُ على النارِ »(١) .

وقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : « إذا اقشعرَّ قلبُ المؤمنِ مِنْ خشيةِ اللهِ تعالىٰ . . تحاتَّتْ عنهُ خطاياهُ كما يتحاتُّ مِنَ الشجرةِ ورقُها »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لا يلجُ النارَ أحدٌ بكي مِنْ خشيةِ اللهِ تعالىٰ حتَّىٰ يعودَ اللبنُ في الضَّرْع »(٣) .

وقالَ عقبةُ بنُ عامرٍ : ما النجاةُ يا رسولَ اللهِ ؟ قالَ : « أمسكْ عليكَ لسانكَ ، وليسعْكَ بيتُكَ ، وابكِ علىٰ خطيئتِكَ »(٤) .

وقالَتْ عائشةُ رضيَ اللهُ عنْها: قلتُ : يا رسولَ اللهِ ؛ أيدخلُ أحدٌ مِنْ

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه ( ٤١٩٧ ) ، وحُرُّ الوجه : ما أقبل عليك وبدا لك منه .

<sup>(</sup>٢) رواه البزار في « مسنده » ( ١٣٢٢ ) ، وابن قانع في « معجم الصحابة » ( ١٤٠٥ ) من حديث العباس رضي الله عنه ، ولفظه : « إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله عز وجل. . تحاتت خطاياه كما تحات عن الشجرة اليابسة ورقها » .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي ( ١٦٣٣ ) ، والنسائي ( ١٢/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي ( ٢٤٠٦ ) .

أُمَّتِكَ الجنَّةَ بغيرِ حسابٍ ؟ قالَ : « نعمْ ، مَنْ ذكرَ ذنوبَهُ فبكي »(١) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما مِنْ قطرةٍ أحبُّ إلى اللهِ تعالىٰ مِنْ قطرةِ دمعِ مِنْ خشيةِ اللهِ ، أوْ قطرةِ دم أُهريقَتْ في سبيلِ اللهِ سبحانَهُ »(٢) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « اللهمَّ ؛ ارزقْني عينينِ هطَّالتينِ تشفيانِ بذروفِ الدمع قبلَ أنْ تصيرَ الدموعُ دماً والأضراسُ جمراً »(٣).

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « سبعةٌ يظلُّهُمُ اللهُ يومَ لا ظلَّ إلا ظلُّه » وذكرَ منهُمْ رجلاً ذكرَ اللهَ خالياً ففاضَتْ عيناهُ (٤) .

وقالَ أبو بكرِ الصدِّيقُ رضيَ اللهُ عنهُ : ( مَنِ استطاعَ أَنْ يبكيَ . . فليبكِ ، ومَنْ لمْ يستطعْ . . فليتباكَ ) (٥٠ .

وكانَ محمدُ بنُ المنكدرِ إذا بكىٰ.. مسحَ وجهَهُ ولحيتَهُ مِنْ دموعِهِ ويقولُ : ( بلغَني أنَّ النارَ لا تأكلُ موضعاً مسَّتْهُ الدموعُ )(٦) .

<sup>(</sup>١) قال الحافظ الزبيدي في « إتحافه » ( ٩/ ٢١٤ ) : ( أغفله العراقي ) .

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۱۲۲۹).

<sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في « الدعاء » ( ١٤٥٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ١٩٦/٢ ) من حديث ابن عمر رضى الله عنهما .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٦٦٠ ) ، ومسلم ( ١٠٣١ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٣١ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٧٨٥ ) ، وقال : ( يعني : التضرع ) .

<sup>(</sup>٦) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٧١ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٧٨٧ ) عن علي كرم الله =

وقالَ عبدُ اللهِ بنُ عمرِو بنِ العاصِ رضيَ اللهُ عنهُما : ( ابكوا ، فإنْ لمْ تبكوا . . فوالذي نفسي بيدِهِ ؛ لوْ يعلمُ العلمَ أحدُكُمْ . . لصرخَ حتَّىٰ ينقطعَ صوتُهُ ، وصلَّىٰ حتَّىٰ ينكسرَ صلبُهُ )(١) .

وقالَ أبو سليمانَ الدارانيُّ رحمهُ اللهُ : (ما تغرغرَتْ عينٌ بمائِها إلا لمْ يرهقْ وجهَ صاحبِها قترٌ ولا ذلةٌ يومَ القيامةِ ، فإنْ سالَتْ دموعُهُ . . أطفأ اللهُ بأوّلِ قطرةٍ منها بحاراً مِنَ النيرانِ ، ولوْ أنَّ رجلاً بكىٰ فِي أمّةٍ ما عُذّبَتْ تلكَ الأمّةُ )(٢) .

وقالَ أبو سليمانَ : ( البكاءُ مِنَ الخوفِ ، والرجاءُ والطربُ مِنَ الشوق ) .

وقالَ كعبُ الأحبارِ : ( والذي نفسي بيدِهِ ؛ لأنْ أبكيَ مِنْ خشيةِ اللهِ حتَّىٰ تسيلَ دموعي علىٰ وجنتي . . أحبُّ إليَّ مِنْ أنْ أتصدَّقَ بجبلٍ مِنْ ذهبٍ ) (٣) .

وقالَ عبدُ اللهِ بنُ عمرو رضيَ اللهُ عنهما : ( لأَنْ أَدمَعَ دمَعَةً مِنْ خشيةِ اللهِ أَحبُ إِليَّ مِنْ أَنْ أَتصدَّقَ بأَلْفِ دينار )(٤) .

ورُوِيَ عَنْ حَنْظَلَةَ قَالَ : كَنَّا عَنْدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ،

<sup>=</sup> وجهه قال : (إذا دمعت عيناك وسالت دموعك علىٰ خدك.. فلا تكفها بثوبك ، وامسح بها وجهك حتىٰ تلقى الله بها ) .

<sup>(</sup>۱) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٤/ ٥٧٨ ) .

<sup>(</sup>٢) نقله صاحب « القوت » . « إتحاف » ( ٩/ ٢١٥ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٦٦٩٣ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٥/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في « الشعب » ( ٨١٦ ) .

فوعظَنا موعظةً رقَّتْ منها القلوبُ ، وذرفَتْ منها العيونُ ، وعرفنا أنفسَنا ، فرجعتُ إلىٰ أهلى ، فدنَتْ منِّي المرأةُ ، وجرىٰ بينَنا مِنْ حديثِ الدنيا ، فنسيتُ ما كنَّا عليهِ عندَ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، وأخذنا في الدنيا ، ثُمَّ تَذَكَّرتُ مَا كُنتُ فَيهِ ، وقلتُ في نفسي : قَدْ نَافقتُ حَيثُ تَحَوَّلَ عَنِّي ما كنتُ فيهِ مِنَ الخوفِ والرقَّةِ ، فخرجتُ وجعلتُ أنادي : نافقَ حنظلةُ ، فاستقبلَني أبو بكر الصدِّيقُ رضيَ اللهُ عنهُ فقالَ : كلا لمْ ينافقْ حنظلةُ ، فدخلتُ علىٰ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وأنا أقولُ : نافقَ حنظلةُ ، فقالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : «كلا ، لمْ تنافقْ » ، فقلتُ : يا رسولَ اللهِ ؛ كنَّا عندَكَ ، فوعظتَنا موعظةً وجلَتْ منها القلوبُ ، وذرفَتْ منها العيونُ ، وعرفنا أنفسَنا ، فرجعتُ إلىٰ أهلي ، فأخذنا في حديثِ الدنيا ، ونسيتُ ما كنَّا عندَكَ عليهِ ، فقالَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ : «يا حنظلةُ ؛ لوْ أنَّكُمْ كنتُمْ أبداً علىٰ تلكَ الحالةِ.. لصافحَتْكُمُ الملائكةُ في الطرقِ وعلىٰ فُرُشِكُمْ ، ولكنْ يا حنظلةُ ساعةً وساعةً »(١).

فإذاً ؛ كلُّ ما وردَ في فضْلِ الرجاءِ والبكاءِ ، وفضلِ التقوىٰ والورعِ ، وفضلِ التقوىٰ والورعِ ، وفضلِ العلمِ ومذمَّةِ الأمنِ . . فهوَ دلالةٌ علىٰ فضْلِ الخوفِ ؛ لأنَّ جملةَ ذلكَ متعلقةٌ بهِ ، إمَّا تعلُّقَ السبب ، أوْ تعلُّقَ المسبَّب .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ( ۲۷۵۰ ) بألفاظ مقاربة .

#### بباين أنّ الأفضل هوغلبت النخوف أوغلبت الرّجاء أواعتدالهما

اعلمْ: أنَّ الأخبارَ في فضْلِ الخوفِ والرجاءِ قدْ كثرَتْ ، وربما ينظرُ الناظرُ إليهما فيعتريهِ شكِّ في أنَّ الأفضلَ أيُّهُما ؟

وقولُ القائلِ : الخوفُ أفضلُ أمِ الرجاءُ . . سؤالٌ فاسدٌ ، يضاهي قولَ القائلِ : الخبزُ أفضلُ للجائعِ ، وجوابُهُ أَنْ يُقالَ : الخبزُ أفضلُ للجائعِ ، والماءُ أفضلُ للعطشانِ ، فإنِ اجتمعا . . نُظرَ إلى الأغلبِ ، فإنْ كانَ الجوعُ أغلبَ . . فالخبزُ أفضلُ وإنْ كانَ العطشُ أغلبَ . . فالماءُ أفضلُ وإنِ أعلبَ . . فالماءُ أفضلُ وإنِ استويا . . فهما متساويانِ ، وهاذا لأنَّ كلَّ ما يُرادُ لمقصودِ ففضلُهُ يظهرُ إلى مقصودِ فل إلى نفسِهِ .

والخوفُ والرجاءُ دواءانِ تُداوىٰ بهما القلوبُ ، ففضلُهُما بحسبِ الداءِ الموجودِ ، فإنْ كانَ الغالبُ على القلبِ داءَ الأمنِ مِنْ مكرِ اللهِ والاغترارِ بهِ . فالخوفُ أفضلُ ، وإنْ كانَ الأغلبُ هوَ اليأسَ والقنوطَ مِنْ رحمةِ اللهِ . فالرجاءُ أفضلُ ، وكذلكَ إنْ كانَ الغالبُ على العبدِ المعصيةَ . . فالخوفُ أفضلُ .

ويجوزُ أَنْ يُقالَ مطلقاً : الخوفُ أفضلُ ، على التأويلِ الذي يُقالُ فيهِ : الخبزُ أفضلُ مِنَ السكنجبينِ ، إذْ يُعالجُ بالخبزِ مرضُ الجوعِ ، وبالسكنجبينِ مرضُ الصفراءِ ، ومرضُ الجوع أغلبُ وأكثرُ ، فالحاجةُ إلى الخبزِ أكثرُ ،

ربع المنجيات على

فهوَ أفضلُ ، فبهاذا الاعتبارِ غلبةُ الخوفِ أفضلُ ؛ لأنَّ المعاصيَ والاغترارَ على الخلقِ أغلبُ .

وإنْ نظرَ إلىٰ مطلعِ الخوفِ والرجاءِ.. فالرجاءُ أفضلُ ؛ لأنَّهُ مستقىً مِنْ بحرِ الرحمةِ ، ومستقى الخوفِ مِنْ بحرِ الغضبِ ، ومَنْ لاحظَ مِنْ صفاتِ اللهِ تعالىٰ ما يقتضي اللطف والرحمة .. كانتِ المحبَّةُ عليهِ أغلبَ ، وليسَ وراءَ المحبَّةِ مقامٌ ، وأمَّا الخوفُ . . فمستندُهُ الالتفاتُ إلى الصفاتِ التي تقتضي العنف ، فلا تمازجُهُ المحبَّةُ ممازجتَها للرجاءِ (١) .

وعلى الجملة : فما يُرادُ لغيرِه ينبغي أنْ يُستعملَ فيهِ لفظَ الأصلح ، لا لفظُ الأفضلِ ، فنقولُ : أكثرُ الخلقِ الخوفُ لهُمْ أصلحُ مِنَ الرجاءِ ، وذلكَ لأجلِ غلبةِ المعاصي ، فأمَّا النقيُّ الذي تركَ ظاهرَ الإثم وباطنَهُ ، وخفيَّهُ وجليَّهُ . فالأصلحُ أنْ يعتدلَ خوفُهُ ورجاؤُهُ ، ولذلكَ قيلَ : ( لوْ وُزنَ خوفُ المؤمنِ ورجاؤُهُ . لاعتدلا )(٢) .

<sup>(</sup>۱) وممن نظر إلى المطلع صالح بن عبد الكريم ، فقد أورد الخركوشي في «تهذيب الأسرار » (ص٢٣٥) أنه قال : إن الرجاء والخوف في القلب لهما نوران ، فقيل : أيهما أشد ضياء ؟ قال : الرجاء ، فبلغ ذلك أبا سليمان ، فقال أبو سليمان : يا سبحان الله ! ما أعجب هاذا الكلام ! الخوف يتشعب منه التقوى والصوم والصلاة وأعمال البر ، والرجاء لا يتشعب منه هاذه الخصال ، فكيف يكون أشد ضياء ؟! فبلغ ذلك صالحاً ، فقال : صدق أبو سليمان ، ولكن الرجاء رجع إلى كرمه ، فصار أشد ضاء أها على المعادة على المعاد

 <sup>(</sup>۲) أورده كل من أبي النصر الطوسي في « اللمع » ( ص۹۱ ) ، والخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص۲۲۷ ) ، والسلمي في « درجات المعاملات » ( ص۱٦٨ ) مرفوعاً ، =

ورُوِيَ أَنَّ عَلَيَّا رَضِيَ اللهُ عَنهُ قَالَ لَبَعْضِ وَلَذِهِ : ( يَا بَنيَّ ؛ خَفِ اللهَ خُوفاً ترى أَنَّكَ إِنْ أَتيتَهُ بَحْسَنَاتِ أَهْلِ الأَرْضِ. . لَمْ يَتَقْبَلُهَا مَنْكَ ، وَارْجُ اللهَ رَجَاءً ترى أَنَّكَ إِنْ أَتيتَهُ بِسِيئَاتِ أَهْلِ الأَرْضِ. . غَفْرَهَا لَكَ )(١) .

ولذلكَ قالَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ : ( لوْ نوديَ : ليدخلِ النارَ كلُّ الناسِ إلا رجلاً واحداً. . لرجوتُ أَنْ أَكُونَ أَنَا ذلكَ الرجلَ ، ولوْ نوديَ : ليدخلِ الجنَّة كلُّ الناسِ إلا رجلاً واحداً. . لخشيتُ أَنْ أَكُونَ أَنَا ذلكَ الرجلَ )(٢) ، وهاذه عبارةٌ عنْ غايةِ الخوفِ والرجاءِ ، واعتدالِهِما معَ الغلبةِ والاستيلاءِ ، ولكنْ على سبيلِ التقاومِ والتساوي ، فمثلُ عمرَ رضيَ اللهَ عنهُ ينبغي أَنْ يساويَ خوفَهُ رجاؤُهُ ، فأمَّا العاصي إذا ظنَّ أنَّهُ الرجلُ الذي استثنيَ مِنَ الذينَ أُمروا بدخولِ النار . . كانَ ذلكَ دليلاً على اغترارهِ .

فإِنْ قلتَ : مثلُ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُ لا ينبغي أَنْ يتساوىٰ خوفُهُ ورجاؤُهُ ، بلْ ينبغي أَنْ ينساوىٰ خوفُهُ ورجاؤُهُ ، بلْ ينبغي أَنْ يغلبَ رجاؤُهُ كما سبقَ في أَوَّلِ كتابِ الرجاءِ ، وأَنَّ قوَّتَهُ ينبغي أَنْ تكونَ بحسَبِ قوَّةِ أسبابِهِ كما مُثِّل بالبذرِ والزرعِ ، ومعلومٌ أَنَّ مَنْ بثَّ البذر

وقد رواه ابن أبي الدنيا في «حسن الظن بالله» ( ١٣٣ )، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٢٠٨/٢ ) من كلام مطرف بن عبد الله الشخير .

<sup>(</sup>۱) أورده الآبي في « نثر الدر » ( ٥ / ٠٥ ) عن الحسن ، ورواه ابن أبي الدنيا في « حسن الظن بالله » ( ١٣٢ ) عن داوود بن شابور من وصية لقمان لابنه بلفظ : ( خف الله خوفاً يحول بينك وبين الرجاء ، وارجه رجاء يحول بينك وبين الخوف ) .

<sup>(</sup>۲) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ۱/ ٥٣) .

الصحيح في أرضٍ نقيَّةٍ وواظبَ على تعهُّدِها ، وجاءَ بجميعِ شروطِ الزراعةِ . غلبَ على قلبِهِ رجاءُ الإدراكِ ، ولمْ يكنْ خوفُهُ مساوياً لرجائِهِ ، فهكذا ينبغي أنْ تكونَ أحوالُ المتقينَ .

فاعلم : أنَّ مَنْ يأخذُ المعارف مِنَ الألفاظِ والأمثلةِ يكثرُ زللَهُ ، وذلكَ وإنْ أوردناهُ مثالاً ، فليسَ يضاهي ما نحنُ فيهِ مِنْ كلِّ وجهٍ ؛ لأنَّ سببَ غلبةِ الرجاءِ العلمُ الحاصلُ بالتجربةِ ، إذْ علمَ بالتجربةِ صحَّةَ الأرضِ ونقاءَها ، وصحَّةَ البذرِ ، وصحَّةَ الهواءِ ، وقلَّةَ الصواعقِ المهلكةِ في تلكَ البقاعِ وعيرِها ، وإنَّما مثالُ مسألتِنا بذرٌ لمْ يُجرَّبُ جنسُهُ ، وقدْ بُثَّ في أرضٍ غريبةِ لمْ يعهدُها الزارعُ ولمْ يختبرُها ، وهي في بلادٍ ليسَ يُدرىٰ أتكثرُ الصواعقُ بها أمْ لا ، فمثلُ هاذا الزارعِ وإنْ أدَّىٰ كنه مجهودِهِ وجاءً بكلِّ مقدورِهِ فلا يغلبُ رجاؤُهُ علیٰ خوفه .

والبذر في مسألتنا هو الإيمان ، وشروط صحّته دقيقة ، والأرض القلب ، وخفايا خبيه وصفايه مِن الشرك الخفي والنفاق والرياء ، وخبايا الأخلاق فيه غامضة ، والآفات هي الشهوات وزخارف الدنيا ، والتفات القلب إليها في مستقبل الزمان وإن سلم في الحال ، وذلك ممّا لا يُتحقّق ولا يُعرف بالتجربة ؛ إذْ قد يعرض مِن الأسباب ما لا يُطاق مخالفته ، ولم يُجرّب مثله ، والصواعق هي أهوال سكرات الموت ، واضطراب الاعتقاد عنده ، وذلك ممّا لم يُجرّب مثله ، ثمّ الحصاد والإدراك عند المنصرف مِن القيامة إلى الجنّة ، وذلك لم يُجرّب .

فَمَنْ عرفَ حقائقَ هاذهِ الأمورِ ؛ فإِنْ كانَ ضعيفَ القلبِ ، جباناً في نفسِهِ . غلبَ خوفُهُ على رجائِهِ لا محالة ، كما سنحكي في أحوالِ الخائفينَ مِنَ الصحابةِ والتابعينَ ، وإنْ كانَ قويَّ القلبِ ، ثابتَ الجأشِ ، تامَّ المعرفةِ . استوىٰ خوفُهُ ورجاؤُهُ ، فأمَّا أنْ يغلبَ رجاؤُهُ . فلا .

# # #

ولقدْ كَانَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ يبالغُ في تفتيشِ قلبِهِ ، حتَّىٰ كَانَ يسألُ حذيفةَ رضيَ اللهُ عنهُ أنَّهُ هلْ يعرفُ بهِ مِنْ آثارِ النفاقِ شيئاً ، إذْ كَانَ قدْ خصَّهُ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بعلمِ المنافقينَ ، فمَنْ ذا الذي يقدرُ علىٰ تطهيرِ قلبهِ مِنْ خفايا النفاقِ والشركِ الخفيِّ ؟ وإنِ اعتقدَ نقاءَ قلبهِ عنْ ذلكَ . . فمِنْ أينَ يأمنُ مكرَ اللهِ تعالىٰ بتلبيسِ حالِهِ عليهِ ، وإخفاءِ عيبهِ عنهُ ؟ وإنْ وثقَ بهِ . . فمِنْ أينَ يثقُ ببقائِهِ علىٰ ذلكَ إلىٰ تمام حسنِ الخاتمةِ ؟

وقد قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « إنَّ الرجلَ ليعملُ عملَ أهلِ الجنَّةِ خمسينَ سنةً ، حتَّىٰ لا يبقىٰ بينهُ وبينَ الجنَّةِ إلا شبرٌ ـ وفي روايةٍ : إلا قدْرُ فواقِ ناقةٍ ـ فيسبقُ عليهِ الكتابُ ، فيُختمُ لهُ بعملِ أهلِ النارِ »(١) ، وقدْرُ فواقِ

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» ( ۲۲٦/۱) ، وهو عند مسلم ( ۲۲۵۱) من حديث أبي هريرة مرفوعاً ، ولفظه : « إن الرجل ليعمل الزمن الطويل بعمل أهل الجنة ثم يختم له عمله بعمل أهل النار ، وإن الرجل ليعمل الزمن الطويل بعمل أهل النار ثم يختم له عمله بعمل أهل الجنة » .

ورواه الطبراني في « الأوسط » ( ٢٤٦٩ ) وفيه : « إن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة =

ربع المنجبات محمد محمد محمد المنجبات من المنجبات المرجاء والخوف محمد محمد المنجبات المرجاء والخوف محمد المنتجبات المنتجب

الناقةِ لا يحتملُ عملاً بالجوارحِ ، إنَّما هوَ بمقدارِ خاطرٍ يختلجُ في القلبِ عندَ الموتِ ، فيقتضي خاتمةَ السوءِ ، فكيفَ يُؤمنُ ذلكَ ؟!

فإذاً ؛ أقصى غاياتِ المؤمنِ أنْ يعتدلَ خوفُهُ ورجاؤُهُ ، وأمَّا غلبةُ الرجاءِ في غالبِ الناسِ يكونُ مستندُهُ الاغترارَ وقلَّةَ المعرفةِ ، ولذلكَ جمعَ اللهُ تعالىٰ بينَهُما في وصفِ مَنْ أثنى عليهِمْ ، فقالَ : ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ ، وقالَ : ﴿ وَيَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ ، وقالَ : ﴿ وَيَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ ، وأينَ مثلُ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُ ؟!

فالخلقُ الموجودونَ في هاذا الزمانِ كلَّهُمُ الأصلحُ لهُمْ غلبةُ الخوفِ، بشرطِ ألا يخرجَهُمْ إلى اليأسِ وتركِ العملِ ، وقطعِ الطمعِ مِنَ المغفرةِ ، فيكونُ ذلكَ سبباً للتكاسلِ عنِ العملِ ، وداعياً إلى الانهماكِ في المعاصي ، فإنَّ ذلكَ قنوطٌ وليسَ بخوفٍ ، إنَّما الخوفُ هوَ الذي يحثُّ على العملِ ، ويكدِّرُ جميعَ الشهواتِ ، ويزعجُ القلبَ عنِ الركونِ إلى الدنيا ، ويدعوهُ إلى التجافي عنْ دارِ الغرورِ ، فهوَ الخوفُ المحمودُ ، دونَ حديثِ النفسِ الذي لا يؤثرُ في الكفِّ والحثِ ، ودونَ اليأس الموجبِ للقنوطِ .

وقدْ قالَ يحيىٰ بنُ معاذٍ : ( مَنْ عبَدَ اللهَ تعالىٰ بمحضِ الخوفِ. . غرقَ في بحارِ الأفكارِ ، ومَنْ عبدَهُ بمحضِ الرجاءِ . . تاهَ في مفازةِ الاغترارِ ، ومَنْ عبدَهُ بالخوفِ والرجاءِ . . استقامَ في محجَّةِ الأذكارِ )(١) .

<sup>=</sup> سبعين سنة... »، وليس فيه ذكر الشبر والفواق ، بل فيه ذكر الذراع كما هو عند البخاري ( ٣٢٠٨ )، ومسلم ( ٢٦٤٣ ).

قوت القلوت ( ۲۲۲۱ ) .

وقالَ مكحولٌ النسفيُّ : ( مَنْ عبدَ اللهَ بالخوفِ. . فهوَ حروريٌّ ، ومَنْ عبدَهُ بالرجاءِ . . فهوَ مرجىءٌ ، ومَنْ عبدَهُ بالمحبَّةِ . . فهوَ زنديقٌ ، ومَنْ عبدَهُ بالخوفِ والرجاءِ والمحبةِ . . فهوَ موحِّدٌ )(١) .

فإذاً ؛ لا بدَّ مِنَ الجمع بينَ هاذهِ الأمورِ ، وغلبةُ الخوفِ هوَ الأصلحُ ، ولكنْ قبلَ الإشرافِ على الموتِ ، فأمَّا عندَ الموتِ. . فالأصلحُ غلبةُ الرجاءِ وحسنُ الظنِّ ؛ لأنَّ الخوفَ جارِ مَجرى السوطِ الباعثِ على العملِ ، وقدِ انقضيٰ وقتُ العمل ، فالمشرفُ على الموتِ لا يقدرُ على العملِ ، ثمَّ لا يطيقُ أسبابَ الخوفِ ، فإنَّ ذلكَ يقطعُ نياطَ قلبهِ ، ويعينُ على تعجيلِ مُوتِهِ ، وأُمَّا رَوْحُ الرجاءِ. . فإنَّهُ يقوي قلبَهُ ، ويحبِّبُ إليهِ ربَّهُ الذي إليهِ رجاؤُهُ .

ولا ينبغي أنْ يفارقَ أحدٌ الدنيا إلا محبًّا للهِ تعالىٰ ؛ ليكونَ محبًّا للقاءِ اللهِ تعالىٰ ، فإنَّ مَنْ أحبَّ لقاءَ اللهَ. . أحبَّ اللهُ لقاءَهُ ، والرجاءُ تقارنُهُ المحبَّةُ ، فَمَن ارتجىٰ كرمَهُ.. فهوَ محبوبٌ ، والمقصودُ مِنَ العلوم والأعمالِ كلُّها معرفةُ اللهِ ، حتَّىٰ تثمرَ المعرفةُ المحبَّةَ ، فإنَّ المصيرَ إليهِ ،

<sup>(</sup>١) كذا في « القوت » ( ٢٤٢/١ ) حيث قال : ( وقال مكحول النسفى رحمه الله تعالىٰ في معناه \_ أي : معنىٰ قول يحيى بن معاذ السابق \_ إلا أنه جاوز فيه الحد ) وذكره ، ووقع في (أ): (الشامي)، وفي (س): (الدمشقي) بدل (النسفي)، وتصدى لبيان هـٰذه العبارة الإمام تقى الدين السبكي في « فتاويه » ( ٢/ ٥٥٥ ) ، وأورد الإمام أبو عبد الرحمان السلمي في «تفسيره» ( ١٣٨/٢ ) عن أحمد بن يسع السجزي

والقدومَ بالموتِ عليهِ ، ومَنْ قدمَ على محبوبِهِ . . عظمَ سرورُهُ بقدْرِ محبَّتِهِ ، ومَنْ فارقَ محبوبِهُ . . اشتدَّتْ محنتُهُ وعذابُهُ .

فمهما كانَ القلبُ الغالبُ عليهِ عندَ الموتِ حبُّ الأهلِ والولدِ والمالِ والمسكنِ والعقارِ والرفقاءِ والأصحابِ.. فهاذا رجلٌ محابُّهُ كلُها في الدنيا ، فالدنيا جنَّتُهُ ، إذِ الجنَّةُ عبارةٌ عنِ البقعةِ الجامعةِ لجميعِ المحابُ ، فموتُهُ خروجٌ مِنَ الجنَّةِ ، وحيلولةٌ بينَهُ وبينَ ما يشتهيهِ ، ولا يخفىٰ حالُ مَنْ يُحالُ بينَهُ وبينَ ما يشتهيهِ ، ولا يخفىٰ حالُ مَنْ يُحالُ بينَهُ وبينَ ما يشتهيهِ .

فأمًّا إذا لمْ يكنْ لهُ محبوبٌ سوى اللهِ تعالىٰ وسوىٰ ذكرِهِ ومعرفتِهِ والفكرِ فيهِ.. فالدنيا وعلائقُها شاغلةٌ لهُ عنِ المحبوبِ ، فالدنيا إذا سجنهُ ؛ لأنَّ السجنَ عبارةٌ عنِ البقعةِ المانعةِ للمحبوسِ عنِ الانسراحِ إلىٰ محابِّهِ ، فموتُهُ قدومٌ علىٰ محبوبِهِ وخلاصٌ مِنَ السجنِ ، ولا يخفىٰ حالُ مَنْ أفلتَ مِنَ السجنِ وخُلِّي بينهُ وبينَ محبوبِهِ بلا مانع ولا مكدرٍ ، فهاذا أوّلُ ما يلقاهُ كلُّ مَنْ فارقَ الدنيا عقيبَ موتِهِ مِنَ الثوابِ والعقابِ ، فضلاً عمَّا أعدَّهُ اللهُ لعبادِهِ الصالحينَ ممَّا لمْ ترهُ عينٌ ولمْ تسمعهُ أذنٌ ، ولا خطرَ عَلَىٰ قلْبِ بشرٍ ، وفضلاً عمَّا أعدَّهُ اللهُ تعالىٰ للذينَ استحبُّوا الحياةَ الدنيا على الآخرةِ ورضوا بها واطمأنوا إليها ؛ مِنَ الأنكالِ ، والسلاسلِ والأغلالِ ، وضروبِ الخزي بها واطمأنوا إليها ؛ مِنَ الأنكالِ ، والسلاسلِ والأغلالِ ، وضروبِ الخزي والنكالِ ، فنسألُ اللهُ تعالىٰ أنْ يتوفَّانا مسلمينَ ، ويلحقَنا بالصالحينَ .

ولا مطمعَ في إجابةِ هـٰذا الدعاءِ إلا باكتسابِ حبِّ اللهِ تعالىٰ ، ولا سبيلَ

ربع المنجبات من من المنجبات

إليهِ إلا بإخراجِ حبِّ غيرِهِ مِنَ القلبِ ، وقطعِ العلائقِ عنْ كلِّ ما سوى اللهِ تعالىٰ مِنْ جاهِ ومالٍ ووطنِ ، فالأولىٰ أنْ ندعو بما دعا بهِ نبيُّنا صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إذْ قالَ : « اللهمَّ ؛ ارزقْني حبَّكَ ، وحبَّ مَنْ أحبَّكَ ، وحبَّ مَنْ أحبَّكَ ، وحبَّ ما يقربُني إلىٰ حبِّكَ ، واجعلْ حبَّكَ أحبَّ إليَّ مِنَ الماءِ الباردِ »(١) .

والغرضُ أنَّ غلبةَ الرجاءِ عندَ الموتِ أصلحُ ؛ لأنَّهُ أجلبُ للمحبَّةِ ، وغلبةُ الخوفِ قبلَ الموتِ أصلحُ ؛ لأنَّهُ أحرقُ لنارِ الشهواتِ ، وأقمعُ لمحبَّةِ الدنيا عن القلب .

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « لا يموتنَّ أحدُكُمْ إلا وهو يحسنُ الظنَّ بربِّهِ »(٢) .

وقالَ تعالىٰ : « أنا عند ظنِّ عبدي بي ، فليظنَّ بي ما شاءَ »(٣) .

ولمَّا حضرَتْ سليمانَ التيميَّ الوفاةُ.. قالَ لابنِهِ: (يا بنيَّ ؛ حدَّثْني بالرُّخصِ ، واذكرْ ليَ الرجاءَ ؛ حتَّىٰ ألقى اللهَ علىٰ حسنِ الظنِّ بهِ )(٤).

<sup>(</sup>۱) وكان من دعاء داوود على نبينا وعليه الصلاة والسلام ، كما روى ذلك الترمذي (۲۶۹۰) .

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ( ۷۷۷۷/ ۸۲ ) .

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ٣/ ٤٩١ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ٦٣٣ ) ، وأصله
 في « الصحيحين » .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا في «حسن الظن بالله » ( ٢٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ٣١/٣ ) .

وكذلكَ لمَّا حضرَتِ الثوريَّ الوفاةُ واشتدَّ جزعُهُ. . جمعَ العلماءَ حولَهُ يُرجُّونَهُ (١) .

وقالَ أحمدُ ابنُ حنبلِ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهُ لابنِهِ عندَ الموتِ : ( اذكرْ ليَ الأخبارَ التي فيها الرجاءُ وحسنُ الظنِّ )(٢) .

والمقصودُ مِنْ ذلكَ كلِّهِ أَنْ يحبِّبَ اللهَ إلىٰ نفسِهِ .

ولذلكَ أوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ داوودَ عليهِ السلامُ : أَنْ حبِّبْني إلىٰ عبادي ، فقالَ : بماذا ؟ قالَ : بأنْ تذكِّرَهُمْ آلائي ونعمائي<sup>(٣)</sup> .

فإذاً ؛ غايةُ السعادةِ أَنْ يموتَ العبدُ محبّاً للهِ تعالىٰ ، وإنَّما تحصلُ المحبّةُ بالمعرفةِ ، وبإخراجِ حبّ الدنيا مِنَ القلبِ ، حتَّىٰ تصيرَ الدنيا كالسجنِ المانع مِنَ المحبوبِ .

ولذلكَ رأى بعضُ الصالحينَ أبا سليمانَ الدارانيَّ في المنامِ وهوَ يطيرُ ، فسألَهُ ، فقالَ : الآنَ أفلتُ ، فلمَّا أصبحَ . . سألَ عنْ حالِهِ ، فقيلَ لهُ : إنَّهُ ماتَ البارحةَ .

## \* \* \*

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ٢١٩/١ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ٢/ ٢١٩ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٣٢/٦) ، ولكن عنده مما أوحى الله إلى موسىٰ عليه السلام .

## سيان الدّواء الّذي برُبُ تنجلَب حال النخوف

اعلم : أنَّ ما ذكرناهُ في دواءِ الصبرِ ، وشرحناهُ في كتابِ الصبرِ والشكرِ . . هو كافٍ في هاذا الغرضِ ؛ لأنَّ الصبرَ لا يمكنُ إلا بعدَ حصولِ الخوفِ والرجاءِ ؛ لأنَّ أوَّلَ مقاماتِ الدينِ اليقينُ الذي هو عبارةٌ عنْ قوَّةِ الإيمانِ باللهِ تعالىٰ واليومِ الآخرِ والجنةِ والنارِ ، وهاذا اليقينُ بالضرورةِ يهيِّجُ الخوفَ مِنَ النارِ ، والرجاءَ للجنَّةِ ، والخوفُ والرجاءُ يقوِّيانِ على الصبرِ ؛ الخوفَ مِنَ النارِ ، والرجاءَ للجنَّةِ ، والخوفُ والرجاءُ يقوِّيانِ على الصبرِ ؛ فإنَّ الجنَّةَ قدْ حُفَّتْ بالمكارهِ ، فلا يُصبرُ علىٰ تحمُّلِها إلا بقوَّةِ الرجاءِ ، والنارُ قدْ حُفَّتْ بالشهواتِ ، فلا يُصبرُ علىٰ قمعِها إلا بقوَّةِ الخوفِ .

ولذلكَ قالَ عليٌّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ: ( مَنِ اشتاقَ إلى الجنَّةِ.. سلا عنِ الشهواتِ ، ومَنْ أشفقَ مِنَ النارِ.. رجعَ عنِ المحرَّماتِ ) .

ثمَّ يؤدي مقامُ الصبرِ المستفادُ مِنَ الخوفِ والرجاءِ إلىٰ مقامِ المجاهدةِ ، والتجرُّدِ لذكرِ اللهِ تعالىٰ ، والفكرِ فيهِ على الدوامِ ، ويؤدي دوامُ الذكرِ إلى الأنسِ ، ودوامُ الفكرِ إلى كمالِ المعرفةِ ، ويؤدِّي كمالُ المعرفةِ والأنسُ إلى المحبَّةِ ، ويتبعُها مقامُ الرضا والتوكُّلِ ، وسائرُ المقامات .

فهاذا هو الترتيبُ في سلوكِ منازلِ الدينِ ، وليسَ بعدَ أصلِ اليقينِ مقامٌ سوى الخوفِ والرجاءِ ، ولا بعدَهُما مقامٌ سوى الصبرِ ، وبه المجاهدةُ والتجرُّدُ للهِ باطناً وظاهراً ، ولا مقامَ بعدَ المجاهدة لمَنْ فُتِحَ لهُ الطريقُ إلا

الهدايةُ والمعرفةُ ، ولا مقامَ بعدَ المعرفةِ إلا المحبةُ والأنسُ ، ومِنْ ضرورةِ المحبّةِ الرضا بفعلِ المحبوبِ ، والثقةُ بعنايتِهِ ، وهوَ التوكُّلُ .

فإذاً ؛ فيما ذكرنا في علاجِ الصبرِ كفايةٌ ، ولكنَّا نفردُ الخوفَ بكلامٍ جُمَلِيِّ فنقولُ :

الخوفُ يحصلُ بطريقينِ مختلفينِ ، أحدُهُما أعلىٰ مِنَ الآخرِ ، ومثالهُ : أنَّ الصبيَّ إذا كانَ في بيتٍ ، فدخلَ عليهِ سبعٌ أوْ حيَّةٌ . ربما كانَ لا يخافُ ، وربما مدَّ اليدَ إلى الحيَّةِ ليأخذَها ويلعبَ بها ، ولكنْ إذا كانَ معَهُ أبوُه وهوَ عاقلٌ . خافَ مِنَ الحيَّةِ وهربَ منها ، فإذا نظرَ الصبيُّ إلىٰ أبيهِ وهوَ ترتعدُ فرائصهُ ، ويحتالُ في الهربِ . قامَ معَهُ ، وغلبَ عليهِ الخوفُ ، ووافقهُ في الهربِ ، فخوفُ الأبِ عنْ بصيرةٍ ومعرفةٍ بصفةِ الحيَّةِ وسمِّها وخاصيَّتِها ، وسطوةِ السبع وبطشِهِ وقلَّة مبالاتِه ، وأمَّا خوفُ الابنِ . فإيمانٌ بمجرّدِ التقليدِ ؛ لأنَّهُ يحسنُ الظنَّ بأبيهِ ، ويعلمُ أنَّهُ لا يخافُ إلا مِنْ سببٍ مَخُوفٍ في نفسِهِ ، فيعلمُ أنَّ السبع مَخُوفٌ ، ولا يعرفُ وجههُ .

فإذا عرفتَ هـنذا المثالَ. . فاعلمْ أنَّ الخوفَ مِنَ اللهِ تعالىٰ على مقامينِ :

أَحَدُهُما : الخوفُ مِنْ عذابِهِ .

والثاني : الخوفُ منهُ في ذاتِهِ .

فأمًّا الخوفُ منهُ. . فهوَ خوفُ العلماءِ وأربابِ القلوبِ العارفينَ مِنْ صفاتِهِ ما يقتضي الهيبةَ والخوفَ والحذرَ ، المطَّلعينَ على سرِّ قولِهِ تعالىٰ :

D2 02

﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَكُ ﴾ ، وقولِهِ تعالىٰ : ﴿ ٱتَّقُواۤٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ﴾ .

فَأُمَّا الْأَوَّلُ : فهوَ خوفُ عموم الخلقِ ، وهوَ حاصلٌ بأصلِ الإيمانِ بالجنَّةِ والنارِ ، وكونِهِما جزاءينِ على الطاعةِ والمعصيةِ ، وضعفُهُ بسبب الغفلةِ ، وبسبب ضعفِ الإيمانِ ، وإنَّما تزولُ الغفلةُ بالوعظِ والتذكير ، وملازمةِ الفكرِ في أهوالِ القيامةِ وأصنافِ العذابِ في الآخرةِ ، وتزولُ أيضاً بالنظر إلى الخائفينَ ومجالستِهمْ ، ومشاهدة ِ أحوالِهِمْ ، فإنْ فاتَتِ المشاهدةُ . . فالسماعُ لا يخلو عنْ تأثيرِ .

وأمَّا الثاني وهوَ الأعلىٰ: فأنْ يكونَ اللهُ تعالىٰ هوَ المَخُوفَ ؛ أعنى: أنْ إَ يَخَافَ البَعَدَ والحَجَابَ عَنْهُ ، ويرجوَ القربَ منهُ ، قالَ ذو النونِ رحمهُ اللهُ تَعَالَىٰ : إِذْ ﴿ خُوفُ النَّارِ عَنْدَ خُوفِ الفراقِ كَقَطْرَةٍ قُطْرَتْ في بَحْرِ لَجِّيِّ ﴾(١) ، وهـٰـذهِ خشيةً العلماءِ ، حيثُ قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأَ ﴾ .

ولعموم المؤمنينَ أيضاً حظٌّ مِنْ هاذهِ الخشيةِ ، ولكنْ هوَ بمجرَّدِ التقليدِ ، يضاهي خوفَ الصبيِّ مِنَ الحيَّةِ تقليداً لأبيهِ ، وذلكَ لا يستندُ إلىٰ بصيرةٍ ، فلا جرمَ يضعفُ ويزولُ عنْ قرْبِ ، حتَّىٰ إنَّ الصبيَّ ربما يرى المعزِّمَ يقدمُ علىٰ أخذِ الحيَّةِ ، فينظرُ إليهِ ويغترُّ بهِ ، فيتجرأُ علىٰ أخذِها تقليداً لهُ ، كما احترزَ مِنْ أخذِها تقليداً لأبيهِ ، والعقائدُ التقليديَّةُ ضعيفةٌ في الغالب ،

<sup>(</sup>١) أورده أبو طالب في « القوت » ( ١/ ٢٢٥ ) ، والخركوشي في « تهذيب الأسرار » ( ص٢٣٠ ) وزاد : ( ولا أعلم شيئاً أحمد للقلب من خوف الفراق ) .

ربع المنجيات

إلا إذا قويَتْ بمشاهدة أسبابها المؤكدة لها على الدوام ، وبالمواظبة على مقتضاها في تكثيرِ الطاعاتِ واجتنابِ المعاصي مدَّةً طويلةً على الاستمرارِ .

كتاب الرجاء والخوف حور حور المرجاء

فإذاً ؛ مَنِ ارتقىٰ إلىٰ ذروةِ المعرفةِ ، وعرفَ اللهَ تعالىٰ.. خافَهُ بالضرورةِ ، فلا يحتاجُ إلىٰ علاج لجلبِ الخوفِ ، كما أنَّ مَنْ عرفَ السبعَ ورأىٰ نفسَهُ واقعاً في مخالبِهِ لا يحتاجُ إلىٰ علاجٍ ليجلبَ الخوفَ إلىٰ قلبِهِ ، بلْ يخافُهُ بالضرورةِ شاءَ أمْ أبىٰ .

ولذلكَ أوحى اللهُ تعالىٰ إلىٰ داوودَ عليهِ الصلاةُ والسلامُ: (خفْني كما تخافُ السبع الضاري) (١) ، ولا حيلة في جلْبِ الخوفِ مِنَ السبعِ الضاري إلا معرفةُ السبعِ ، ومعرفةُ الوقوعِ في مخالبهِ ، فلا يحتاجُ إلىٰ حيلةِ سواهُ ، فمنْ عرفَ اللهَ تعالىٰ . عرفَ أنّهُ يفعلُ ما يشاءُ ولا يبالي ، ويحكمُ ما يريدُ ولا يخافُ (٢) ، قرّبَ الملائكةَ مِنْ غيرِ وسيلةٍ سابقةٍ ، وأبعدَ إبليسَ مِنْ غيرِ جريمةٍ سالفةٍ ، بلْ صفتهُ ما ترجمهُ قولُهُ تعالىٰ : «هؤلاءِ في الجنّةِ جريمةٍ سالفةٍ ، وهؤلاءِ في النار ولا أبالي ، وهؤلاءِ في النار ولا أبالي »(٣) .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ٢٤١ ) .

<sup>(</sup>٢) إذ قال من إليه الرهبوت والرغبوت : ﴿ فَكَمْنَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّنْهَا ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبُهَا ﴾ .

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ١٨٦/٤ ) ، وابن حبان في « صحيحه » ( ٣٣٨ ) من حديث عبد الرحمان السلمي رضي الله عنه مرفوعاً ، قال الحافظ الزبيدي في « إتحافه »
 ( ٢٢٣/٩ ) : (لكن يشترط في هاذه المعرفة أن يكون الفكر فيها بإمعان ، فإنه هو المستجلب للخوف، وإلا . . فالفكر الخفيف لا ينضج قساوة القلب، أرأيت لو أوقدت =

وإنْ خطرَ ببالِكَ أنّهُ لا يعاقبُ إلا على معصيةٍ ، ولا يشبُ إلا على طاعةٍ . . فتأمّلُ أنّهُ لِمَ يمدُّ المطيعَ بأسبابِ الطاعةِ حتَّىٰ يطيعَ شاءَ أم أبى ؟ ولِمَ يمدُّ العاصيَ بدواعي المعصيةِ حتَّىٰ يعصيَ شاءَ أمْ أبى ؟ فإنّهُ مهما خلقَ الغفلةَ والشهوةَ والقدرةَ علىٰ قضاءِ الشهوةِ . . كانَ الفعلُ واقعاً بها بالضرورةِ ، فإنْ كانَ أبعدَهُ لأنّهُ عصاهُ . . فلِمَ حملَهُ على المعصيةِ ؟

هلْ ذلكَ لمعصيةِ سابقةِ حتَّىٰ يتسلسلَ إلىٰ غيرِ نهايةِ ؟! أَوْ يقفَ ـ لا محالةَ ـ علىٰ أوَّلَ لا علَّةَ لهُ مِنْ جهةِ العبدِ ، بلْ قُضِيَ عليهِ في الأزلِ ؟

وعنْ هاذا المعنى عبَّرَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ إذْ قالَ : "احتجَّ آدمُ وموسى أَنْ قَالَ موسى : أنتَ عليهِما الصلاةُ والسلامُ عندَ ربِّهِما ، فحجَّ آدمُ موسى ، قالَ موسى : أنتَ وأسكنكَ جنَّتَهُ ، ثمَّ أهبطتَ الناسَ بخطيئتِكَ إلى الأرضِ ؟ فقالَ آدمُ : أنتَ موسى الذي اصطفاكَ اللهُ برسالتِهِ وبكلامِهِ ، وأعطاكَ الألواحَ فيها تبيانُ كلِّ شيء ، وقرَّبَكَ نجيّاً ، فبكمْ وجدتَ اللهَ كتبَ التوراةَ قبلَ أَنْ أُخلَقَ ؟ قالَ موسى : بأربعينَ عاماً ، قالَ آدمُ : فهلْ وجدتَ فيها : وعصىٰ آدمُ ربَّهُ فغوىٰ ، قالَ : نعمْ ، قالَ : أفتلومُني علىٰ أَنْ عملتُ عملاً كتبَ اللهُ عليَّ قبلَ في قبلَ اللهُ عليَّ قبلَ في قبلَ اللهُ عليَّ قبلَ

<sup>=</sup> ناراً تحت قدر ثم أخمدت قبل الإنضاج ، ثم أوقدت ، ثم أخمدت . . فني الوقود وما حصل الإنضاج ، فلا بد من الإقبال بكنه الهمة على الفكر المحتاج إليه حتى ينضج القلب على الفور ؛ لئلا يفنى الزمان ولا يتحصل المقصود ) .

أَنْ أَعَمَلَهُ قَبَلَ أَنْ يَخْلَقَنِي بَارْبِعِينَ سَنَةً ؟! قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ : فَحَجَّ آدمُ مُوسَىٰ »(١) .

فمَنْ عرفَ السببَ في هاذا الأمرِ معرفةً صادرةً عنْ نورِ الهدايةِ.. فهوَ مِنْ خصوصِ العارفينَ المطلعينَ على سرِّ القدرِ ، ومَنْ سمعَ هاذا فآمنَ بهِ وصدَّقَ بمجرَّدِ السماع. . فهوَ مِنْ عموم المؤمنينَ ، ويحصلُ لكلِّ واحدٍ مِنَ الفريقين خوفٌ ، فإنَّ كلَّ عبدٍ فهوَ واقعٌ في قبضةِ القدرةِ وقوعَ الصبيِّ الضعيفِ في مخالبِ السبع ، والسبعُ قدْ يغفُلُ بالاتفاقِ فيخلِّيهِ ، وقدْ يهجمُ عليه فيفترسُهُ ، وذلك بحسَبِ ما يتفقُ ، ولذلكَ الاتفاقِ أسبابٌ مرتبةٌ بقدَر معلوم ، لكنْ إذا أُضيفَ إلىٰ مَنْ لا يعرفُهُ. . سُمِّيَ اتفاقاً ، وإنْ أُضيفَ إلىٰ علم اللهِ. . لمْ يجزْ أَنْ يُسمَّى اتفاقاً ، والواقعُ في مخالبِ السبع لوْ كملَتْ معرفتُهُ. . لكانَ لا يخافُ السبعَ ؛ لأنَّ السبعَ مسخَّرٌ ؛ إنْ سلَّطَ عليهِ الجوعَ. . افترسَ ، وإنْ سلَّطَ عليهِ الغفلةَ . . خلَّىٰ وتركَ ، فإنَّما يُخافُ خالقُ السبع وخالقُ صفاتِهِ ، فلستُ أقولُ : ( مثالُ الخوفِ مِنَ اللهِ تعالى الخوفُ مِنَ السبع ) ، بلْ إذا كُشفَ الغطاءُ. . عُلمَ أنَّ الخوفَ مِنَ السبع هوَ عينُ الخوفِ مِنَ اللهِ تعالىٰ ، لأنَّ المهلِكَ بواسطةِ السبعِ هوَ اللهُ تعالىٰ .

فاعلم: أنَّ سباعَ الآخرةِ مثلُ سباعِ الدنيا ، وأنْ اللهَ تعالىٰ خلقَ أسبابَ العذابِ وأسبابَ الثوابِ ، وخلقَ لكلِّ واحدٍ أهلاً ، يسوقُهُ القدرُ المتفرِّعُ عنِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٤٠٩ ) ، ومسلم ( ٢٦٥٢ ) واللفظ له .

القضاءِ الجزْمِ الأزليِّ إلى ما خُلِقَ لهُ ، فخلقَ الجنَّةَ وخلقَ لها أهلاً سُخِّروا لأسبابِها شاؤوا لأسبابِها شاؤوا أمْ أبوا ، وخلقَ النارَ وخلقَ لها أهلاً سُخِّروا لأسبابِها شاؤوا أمْ أبوا ، فلا يرى أحدٌ نفسَهُ في ملتطمِ أمواجِ القدرِ إلا غلبَهُ الخوفُ بالضرورةِ .

فهالذهِ مخاوفُ العارفينَ بسرِّ القدرِ .

فمَنْ قعدَ بهِ القصورُ عنِ الارتفاعِ إلىٰ يفاعِ الاستبصارِ.. فسبيلُهُ أَنْ يعالَجَ نفسهُ بسماعِ الأخبارِ والآثارِ ، فيطالَعُ أحوالَ الخائفينَ العارفينَ وأقوالَهُمْ ، وينسبُ عقولَهُمْ ومناصبَهُمْ إلىٰ مناصبِ الراجينَ المغرورينَ ، فلا يتمارىٰ في أنَّ الاقتداءَ بهِمْ أولىٰ ؛ لأنَّهُمُ الأنبياءُ والأولياءُ والعلماءُ ، وأمَّا الآمنونَ .. فهُمُ الفراعنةُ والجهَّالُ والأغبياءُ .

أمَّا رسولُنا صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ. . فهوَ سيِّدُ الأولينَ والآخرينَ ، وكانَ أشَّ الناسِ خوفاً ، حتَّىٰ رُوِيَ أنَّهُ كانَ يصلِّي علىٰ طفلٍ ، ففي روايةٍ : أنَّهُ شُمِعَ في دعائِهِ يقولُ : « اللهمَّ ؛ قهِ عذابَ القبرِ وعذابَ النارِ »(١) ، وفي

وروى ابن أبي شيبة في « المصنف » (٣٠٤٥٥ ، ٣٠٤٥٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه :

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» ( ۲۲۹/۱) وبيَّن أن الطفل كان منفوساً ، وقد روى الطبراني في «الكبير» ( ۱۲۱/۶) من حديث أبي أيوب رضي الله عنه : أن صبياً دفن ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «لو أفلت أحد من ضمة القبر . . لأفلت هذا الصبي » ، وعنده في «الأوسط» ( ۲۷۷۶) من حديث أنس رضي الله عنه : أن النبي صلى الله عليه وسلم صلىٰ علىٰ صبي أو صبية فقال : «لو كان نجا أحد من ضمة القبر . . لنجا هلذا الصبي » .

روايةٍ ثانيةٍ : أنَّهُ سمعَ قائلاً يقولُ : هنيئاً لكَ ، عصفورٌ مِنْ عصافيرِ الجنَّةِ ، فغضبَ وقالَ : « ما يدريكَ أنَّهُ كذلكَ ؟! واللهِ ؛ إنِّي رسولُ اللهِ ، وما أدري ما يُصنعُ بي ، إنَّ اللهَ تعالىٰ خلقَ الجنةَ وخلقَ لها أهلاً ، لا يُزادُ فيهِمْ ، ولا ينقصُ منهُمْ »(١) .

وروِيَ أَنَّهُ قَالَ ذَلَكَ أَيضاً علىٰ جَنَازَةِ عَثْمَانَ بِنِ مَطْعُونٍ \_ وَكَانَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالأُوَّلِينَ \_ لمَّا قَالَتْ أَمُّ سَلَمَةً : هنيئاً لكَ الجنَّةُ ، فكَانَتْ تقولُ أَمُّ سَلَمَةً بعدَ ذَلَكَ : وَاللهِ ؛ لا أَزكِي أَحِداً بعدَ عثمانَ (٢) .

وقالَ محمدُ بنُ خولةَ الحنفيَّةِ : ( واللهِ ، لا أَزكِّي أحداً غيرَ رسولِ اللهِ

<sup>=</sup> أنه كان يقوم على المنفوس من ولده الذي لم يعمل خطيئة فيقول: ( اللهم ؛ أجره من عذاب القبر ) ، وفي الرواية الثانية: ( اللهم ؛ أجره من عذاب النار ) .

<sup>(</sup>١) كذا في « القوت » ( ٢٢٩/١ ) ، وروىٰ مسلم ( ٢٦٦٢ ) نحوه .

كذا في «القوت» ( ٢٩٩/١) ، ورواه أحمد في «المسند» ( ٢٣٧/١) ولم يعين المرأة القائلة ، وعنده في «المسند» ( ٤٣٦/٦) ، والبخاري ( ٤٠٠٤) والقائلة هي أم العلاء بنت الحارث الأنصارية ، قال ابن عبد البر في «الاستيعاب» ( ص٥٥٠) بعد رواية الخبر : «اختلفت الروايات في المرأة التي قال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم : «وما يدريك؟ » حين شهدت لعثمان بن مظعون بالجنة ، وقالت له : طبت ، هنياً لك الجنة أبا السائب. على ثلاث نسوة ، فقيل : كانت امرأته أم السائب، وذكر وقيل : أم العلاء الأنصارية وكان نزل عليها ، وقيل : كانت أم خارجة بن زيد) ، وذكر في ترجمة أم العلاء أنها قد تكون أم خارجة ، بل قال ابن حجر في «الإصابة» ( ٤٥٦/٤ ) : ( وهذا ظاهر في أن أم العلاء هي والدة خارجة ـ أحد الرواة ـ المذكور ) ، وقال الحافظ العراقي : ( ولم أجد فيه ذكر أم سلمة ) . «إتحاف » ( ٢٢٥/٩ ) .

صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، ولا أبي الذي ولدَني ) ، قالَ : فثارتِ الشيعةُ عليهِ ، فأخذَ يذكرُ مِنْ فضائلِ عليِّ ومناقبهِ (١) .

ورُوِيَ في حديثٍ آخرَ : أنَّ رجلاً مِنْ أهلِ الصفَّةِ استشهدَ ، فقالَتْ أُمُّهُ : هنيئاً لكَ ، عصفورٌ مِنْ عصافيرِ الجنَّةِ ، هاجرْتَ إلىٰ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، وقتلتَ في سبيلِ اللهِ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « وما يدريكِ ؟! لعلَّهُ كانَ يتكلَّمُ بما لا ينفعُهُ ويمنعُ ما لا يضرُّهُ »(٢) .

وفي حديثِ آخرَ : أنَّهُ دخلَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ على بعضِ أصحابِهِ وهوَ عليلٌ ، فسمعَ امرأةً تقولُ : هنيئاً لكَ الجنَّةُ ، فقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « مَنْ هاذهِ المتألِّيةُ على اللهِ عزَّ وجلَّ ؟! فقالَ المريضُ : هيَ أمِّي وسلَّمَ : « مَنْ هاذهِ المتألِّيةُ على اللهِ عزَّ وجلَّ ؟! فقالَ المريضُ : هيَ أمِّي إلى اللهِ ؛ فقالَ : « وما يدريكِ ؟! لعلَّ فلاناً كانَ يتكلَّمُ بما لا يعنيهِ ، ويبخلُ بما لا يعنيهِ » (٣) .

وكيفَ لا يخافُ المؤمنونَ كلُّهُمْ وهوَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ يقولُ : « شيَّبَتْني ( سورةُ هودٍ ) وأخواتُها ؛ ( سورةُ الواقعةِ ) ، و( إذا الشمسُ

 <sup>(</sup>۱) كـذا فـي « القـوت » ( ۲۲۹/۱ ) ، ورواه ابـن عسـاكـر فـي « تـاريـخ دمشـق »
 (۲) كـذا فـي « القـوت » ( ۲۲۹/۱ ) ، ورواه ابـن عسـاكـر فـي « تـاريـخ دمشـق »

<sup>(</sup>٢) كذا في «القوت» ( ٢٢٨/١)، وكان المقتول غلاماً، ورواه ابن أبي الدنيا في « الصمت وآداب اللسان» ( ١٠٩). وأبو يعلىٰ في « مسنده » ( ٤٠١٧).

 <sup>(</sup>٣) كذا في « القوت » ( ٢٢٨/١ ) ، ورواه ابن أبي الدنيا في « الصمت وآداب اللسان »
 ( ١١٠ ) والمريض هو كعب بن عجرة رضي الله عنه .

ج ربع المنجيات

كوِّرتْ) ، و( عمَّ يتساءلونَ ) »(١) ، فقالَ العلماءُ : لعلَّ ذاكَ لما في ( سورةِ هودٍ ) مِنَ الإبعادِ ؛ كقولِهِ تعالىٰ : ﴿ أَلَا بُعِّدًا لِعَادِ قَوْمِ هُودٍ ﴾ ، ﴿ أَلَا بُعُدًا لِعَادِ قَوْمِ هُودٍ ﴾ ، ﴿ أَلَا بُعُدًا لِتَمُودَ ﴾ ، ﴿ أَلَا بُعُدًا لِمَا يَنَ كُمَا بَعِدَتُ ثَمُودُ ﴾ ، معَ علمِهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ بأنَّهُ لوْ شاءَ اللهُ أَد ما أشركوا ؛ إذْ لوْ شاءَ . . لآتىٰ كلَّ نفسِ هداها .

وفي (سورةِ الواقعةِ ) : ﴿ لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ ﴿ خَافِضَةُ رَّافِعَةُ ﴾ أَيْ : جفَّ القلمُ بما هوَ كائنٌ ، وتمَّتِ السابقةُ ، حتَّىٰ نزلَتِ الواقعةُ ؛ إمَّا خافضةً قوماً كانوا مرفوعينَ في الدنيا ، وإمَّا رافعةً قوماً كانوا مخفوضينَ في الدنيا .

وفي ( سورةِ التِكويرِ ) أهوالُ القيامةِ وانكشافُ الخاتمةِ ، وهوَ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَإِذَا ٱلْجَيْمِ سُعِرَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أُزَّلِفَتْ ﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا ٱلْحَضَرَتْ ﴾ .

وفي ( عمَّ يتساءلونَ ) : ﴿ يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ ﴾ ، وقولُهُ : ﴿ لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ .

والقرآنُ مِنْ أُوَّلِهِ إلىٰ آخرِهِ مخاوفُ لَمَنْ قرأَهُ بِتدَبُّرٍ ، ولوْ لَمْ يكنْ فيهِ إلا قولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ ٱهۡتَدَىٰ ﴾ . . لكانَ كافياً ؛ إذْ علَّقَ المغفرةَ علىٰ أربعةِ شروطٍ يعجزُ العبدُ عنْ آحادِها .

وأشدُّ منهُ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ وَهَامَنَ وَعَمِلَ صَدَلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَمُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ ع

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( ۳۲۹۷) ، والحاكم في « المستدرك » ( ۳٤٣/۲) ، وكذا وقعت الرواية هنا بإثبات كلمة ( سورة ) في جميع النسخ إلا (ق) .

وقولُهُ تعالىٰ : ﴿ لِيَسْتُلَ ٱلصَّدِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ ﴾ .

وقولُهُ: ﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهُ ٱلثَّقَلَانِ ﴾ .

وقولُهُ: ﴿ أَفَأَمِنُواْ مَكَرَاللَّهِ... ﴾ الآية .

وقولُهُ : ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُـرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَةُ إِنَّ أَخْذَهُۥ ٱلِيتُ شَدِيدُ ﴾ .

وقولُهُ : ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفَدًا . . . ﴾ الآيتين (١) .

وقولُهُ : ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا. . . ﴾ الآية .

وقولُهُ: ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ . . . ﴾ الآية .

وقولُهُ : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرْثِهِ . . . ﴾ الآية .

وقولُهُ: ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ . . . ﴾ الآيتين (٢) .

وقولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَـٰهُ هَبِكَاءُ مَّنتُورًا ﴾ .

وكذلكَ قولُهُ تعالىٰ : ﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسِّرٍ . . . ﴾ إلىٰ آخر السورةِ ، فهاذهِ أربعةُ شروطٍ للخلاص مِنَ الخسرانِ .

وإنَّما كانَ خوفُ الأنبياءِ معَ ما فاضَ عليهمْ مِنَ النعم لأنَّهُمْ لمْ يأمنوا مَكْرَ اللهِ تعالَىٰ ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ ، حتَّىٰ رُوِيَ أنَّ النبيَّ

<sup>(</sup>١) إذ قال بعدها سبحانه: ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ .

<sup>(</sup>٢) إذ بعدها: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرَّا يَرَهُ ﴾ .

00 00 00CC

صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ وجبريلَ عليهِ السلامُ بكيا خوفاً مِنَ اللهِ تعالىٰ ، فأوحى اللهُ إليهِما: لم تبكيانِ وقدْ أمَّنتُكُما ؟ فقالا: ومَنْ يأمنُ مكرَكَ ؟ إ(١).

وكأنَّهُما إذْ علما أنَّ الله تعالى هوَ علاَّمُ الغيوبِ ، وأنَّهُ لا وقوفَ لهما على غايةِ الأمورِ . . لمْ يأمنا أنْ يكونَ قولُهُ : ( قدْ أَمَّنتُكما ) ابتلاءً لهما وامتحاناً ومكراً بهِما ، حتَّىٰ إنْ سكنَ خوفُهُما . . ظهرَ أنَّهُما قدْ أمنا مِنَ المكرِ ، وما وفيًا بقولِهما .

كما أنَّ إبراهيمَ عليهِ السلامُ لمَّا وُضِعَ في المنجنيقِ. قالَ : (حسبيَ اللهُ) ، وكانَتْ هاذهِ مِن الدعاوي العظامِ ، فامتُحنَ وعُورضَ بجبريلَ في الهواءِ ، حتى قالَ : ألكَ حاجةٌ ؟ فقالَ : أمَّا إليك . فلا ، فكانَ ذلكَ وفاءً بمقتضى قولِهِ : (حسبيَ اللهُ) ، فأخبرَ اللهُ تعالىٰ عنهُ فقالَ : ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِى وَفَى ﴾ أيْ : بموجَبِ قولِهِ : (حسبيَ اللهُ) .

<sup>(</sup>۱) كذا في «القوت» ( ٢٢٩/١)، ورواه ضمن خبر طويل الطبراني في «الأوسط» ( ٢٦٠٤)، وزاد الحافظ العراقي : ( وابن شاهين في « شرح السنة » من حديث عمر ، ورويناه في مجلس من «أمالي أبي سعيد النقاش» بسند ضعيف). « إتحاف» ( ٢٢٧/٩).

<sup>(</sup>٢) كذا في «القوت» ( ٢/٩/١)، وقال بعده: (ولأن الله تعالىٰ لا يدخل تحت الأحكام، ولا يلزمه ما حكم به على الأنام، ولا يختبر صدقه سبحانه وتعالىٰ، ولا يجوز أن يوصف بضد الصدق وإن بدل الكلم هو بتبديل منه ؛ لأن كلامه قائم به، فله أن يبدل ما شاء وهو الصادق في الكلامين، العادل في الحكمين، الحاكم في الحالين ؛ لأنه حاكم عليه ولا حكم يلزمه فيه ؛ لأنه قد جاوز العلوم والعقول التي هي =

وبمثلِ هاذا أخبرَ عنْ موسىٰ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ حيثُ قالَ : ﴿ إِنَّنَا نَخَافُ اللهُ عليهِ وسلَّمَ حيثُ قالَ : ﴿ إِنَّنَا نَخَافُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ الأَمنُ وقيلَ لهُ : ﴿ لَا تَخَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ولمّا ضعفَتْ شوكةُ المسلمينَ يومَ بدرٍ.. قالَ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ : « اللهم ّ ؛ إنْ تهلكُ هلذهِ العصابةَ .. لم يبقَ على وجهِ الأرضِ أحدٌ يعبدُكَ » ، فقالَ أبو بكر رضيَ اللهُ عنهُ : دعْ عنكَ مناشدتكَ ربّكَ ، فإنّهُ وافِ لكَ بما وعدَكَ (٢) ، فكانَ مقامُ الصديقِ رضيَ اللهُ عنهُ مقامَ الثقةِ بوعدِ اللهِ ، وهوَ وكانَ مقامُ رسولِ اللهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّمَ مقامَ الخوفِ مِنْ مكرِ اللهِ ، وهوَ أتم ً ؛ لأنّهُ لا يصدرُ إلا عنْ كمالِ المعرفةِ بأسرار اللهِ تعالى وخفايا أفعالِهِ ،

<sup>=</sup> أماكن للحدود من الأمر والنهي ، وفات الرسوم والمعقول التي هي أواسط الأحكام والأقدار) ، والخبر رواه الطبري في « تفسيره » ( ١٠/١٧/١٠) ، وهو عند الحكيم في « نوادر الأصول » ( ص ٤ ) .

<sup>(</sup>۱) قوت القلوب ( ۱/ ۲۳۰) ، وقال بعده : (لعلمه بسعة علمه أنه هو علام الغيوب التي لا نهاية لها ، وأن القول أحكام ، والحاكم لا تحكم عليه الأحكام ، كما لا تعود عليه الأحكام ، وإنما تفصل الأحكام من الحاكم العلام ، ثم تعود على المحكومات أبداً ، ولأنه \_ جلت قدرته \_ لا يلزمه ما لزم الخلق الذين هم تحت الحكم ، ولا يدخل تحت معيار العقل والعلم ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً عند من عرفه ، فأجله وعظمه عن معارف من جهله ) .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ( ١٧٦٣ ) .

ومعاني صفاتِهِ التي يُعبَّرُ عنْ بعضِ ما يصدرُ عنها بالمكْرِ ، وما لأحدٍ مِنَ البشرِ الوقوفُ علىٰ كنْهِ صفاتِ اللهِ عزَّ وجلَّ .

ومَنْ عرفَ حقيقة المعرفة قصورَ معرفته عن الإحاطة بكنه الأمور. عَظُمَ خُوفُهُ لا محالة ، ولذلكَ قالَ عيسىٰ عليه السلامُ لمّا قيلَ لهُ : ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ وَلَا اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وهاذا هو الذي قطَّعَ قلوبَ العارفينَ ؛ إذِ الطامَّةُ الكبرىٰ هيَ ارتباطُ أمرِكَ بمشيئةِ مَنْ لا يبطى بكَ إنْ أهلككَ ، فقدْ أهلكَ مَنْ لا يبطى مِنْ أمثالِكَ ، ولم يزلْ في الدنيا يعذِّبُهُمْ بأنواعِ الآلامِ والأمراضِ ، ويمرضُ معَ ذلكَ قلوبَهُمْ بالكفرِ والنفاقِ ، ثمَّ يخلِّدُ العقابَ عليهِمْ أبدَ الآبادِ ، ثمَّ يخبرُ عنهُ ويقولُ : ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا لَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَطهَا وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ ، وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ جَهَنَّمَ . . ﴾ الآية .

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٠ ) .

فكيفَ لا يُخافُ ما حُقَّ مِنَ القولِ في الأزلِ ولا مطمعَ في تداركِهِ ؟! ولوْ كَانَ الأمرُ أَنُفاً.. لكانتِ الأطماعُ تمتدُّ إلى حيلةٍ فيه (١) ، ولكنْ ليسَ إلا التسليمُ ، واستقراءُ خفي السابقةِ مِنْ جليّ الأسبابِ الظاهرةِ على القلبِ والجوارحِ ، فمَنْ يُسِّرَتْ لهُ أسبابُ الشرّ ، وحيلَ بينَهُ وبينَ أسبابِ الخيرِ ، وأحكمَتْ علاقتُهُ معَ الدنيا.. فكأنّهُ كُشِفَ لهُ على التحقيقِ سرُّ السابقةِ التي سبقَتْ لهُ بالشقاوةِ ؛ إذْ كلُّ ميسَّرٌ لما خُلقَ لهُ .

وإنْ كانَتِ الخيراتُ كلُّها ميسَّرةً ، والقلبُ بالكلِّيَّةِ عنِ الدنيا منقطعاً ، وبظاهرِهِ وباطنِهِ على اللهِ تعالىٰ مقبلاً.. كانَ هـٰذا يقتضي تخفيفَ الخوفِ لوْ كانَ الدوامُ علىٰ ذلكَ موثوقاً بهِ ، ولكنَّ خطرَ الخاتمةِ وعسرَ الثباتِ يزيدُ نيرانَ الخوفِ اشتعالاً ، ولا يمكِّنُها مِنَ الانطفاءِ .

وكيفَ يُؤمنُ تغيُّرُ الحالِ وقلبُ المؤمنِ بينَ إصبعينِ مِنْ أصابعِ الرحمانِ ؟! وإنَّ القلبَ أشدُّ تقلُّباً مِنَ القدرِ في غليانِها ، وقدْ قالَ مقلِّبُ الله القلوبِ عزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّ عَذَا بَرَبِهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ ﴾ .

فأجهلُ الناسِ مَنْ أمنَهُ وهوَ يناديهِ بالتحذيرِ مِنَ الأمنِ ، ولولا أنَّ اللهَ لطفَ بعبادِهِ العارفينَ ؛ إذْ روَّحَ قلوبَهُمْ برَوْحِ الرجاءِ. . لاحترقَتْ قلوبُهُمْ مِنْ نارِ الخوفِ ، فأسبابُ الرجاءِ رحمةٌ لخواصِّ اللهِ عزَّ وجلَّ ، وأسبابُ الغفلةِ

<sup>(</sup>١) والأمر الأنف : المبتدأ الذي لم يسبق به علم ولا قدر من الله تعالى ، فلا تعلَّق للأمور بالمشيئة الأزلية ، وهو مذهب غلاة القدرية ، الذين زعموا أن لا قدر ، وأن الأمر أنف ، وقد تبرَّأ منهم عبد الله بن عمر رضي الله عنهما كما جاء عند مسلم ( ٨ ) .

رحمةٌ على عوامِّ الخلقِ مِنْ وجهِ ؛ إذْ لوِ انكشفَ الغطاءُ.. لزهقَتِ النفوسُ ، وتقطَّعَتِ القلوبُ مِنْ خوفِ مقلِّبِ القلوبِ (١) .

قالَ بعضُ العارفينَ : ( لوْ حالَتْ بيني وبينَ مَنْ عرفتُهُ بالتوحيدِ خمسينَ سنةً أسطوانةٌ فماتَ. . لمْ أقطعْ لهُ بالتوحيدِ ؛ لأنّي لا أدري ما ظهرَ لهُ مِنَ التقليب )(٢) .

وقالَ بعضُهُمْ: (لو كانَتِ الشهادةُ على بابِ الدارِ والموتُ على الإسلامِ عندَ بابِ الحجرةِ.. لاخترتُ الموتَ على الإسلامِ ؛ لأنّي لا أدري ما يعرضُ لقلبي بينَ بابِ الحجرةِ وبابِ الدارِ )(٣).

وكانَ أبو الدرداءِ يحلفُ باللهِ ما أحدٌ أمِنَ على إيمانِهِ أَنْ يُسلبَهُ عندَ الموتِ إلا سُلِبَهُ (٤) .

وكانَ سهلٌ يقولُ: (خوفُ الصديقينَ مِنْ سوءِ الخاتمةِ عندَ كلِّ خطرةٍ وكانَ سهلٌ يقولُ: ﴿ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾)(٥).

ولمَّا احتضرَ سفيانُ.. جعلَ يبكي ويجزعُ ، فقيلَ لهُ : يا أبا عبدِ اللهِ ، عليكَ بالرجاءِ ؛ فإنَّ عفوَ اللهِ أعظمُ مِنْ ذنوبِكَ ، فقالَ : أوَعلىٰ ذنوبي

<sup>(</sup>١) السياق بنحوه في « القوت » ( ١/ ٢٣٠) .

<sup>(</sup>Y) قوت القلوب ( 1/ ٢٣٢ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢/ ١٣٧ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ١٥٤٧ ) عن محمد بن مسلم أنه بلغه عن أبي الدرداء رضى الله عنه أنه قاله .

<sup>(</sup>٥) قوت القلوب ( ٢٣٢ ) .

وحُكِيَ عنْ بعضِ الخائفينَ أنّهُ أوصىٰ بعضَ إخوانِهِ فقالَ : إذا حضرَتْني الوفاةُ.. فاقعدْ عندَ رأسي ، فإنْ رأيتني متُ على التوحيدِ.. فخذ جميعَ ما أملكُهُ واشترِ بهِ لوزاً وسكراً وانثرهُ علىٰ صبيانِ أهلِ البلدِ ، وقلْ : هاذا عرسُ المنفلتِ ، وإنْ متُ علىٰ غيرِ التوحيدِ.. فأعلمِ الناسَ بذلكَ حتَّىٰ لا يغترُوا بشهودِ جنازتي ليحضرَ جنازتي مَنْ أحبَّ علىٰ بصيرةٍ ؛ لئلا يلحقني الرياءُ بعدَ الوفاةِ ، قالَ : وبِمَ أعلمُ ذلكَ ؟ فذكرَ لهُ علامةً ، فرأىٰ علامة التوحيدِ عندَ موتِهِ ، فاشترى السكّرَ واللوزَ وفرَّقهُ (٢) .

وكانَ سهلٌ يقولُ: (المريدُ يخافُ أَنْ يُبتليٰ بالمعاصي، والعارفُ يخافُ أَنْ يُبتليٰ بالكفر) (٣).

وكانَ أبو يزيدَ يقولُ: (إذا توجهتُ إلى المسجدِ كأنَّ في وسطي زناراً، أخافُ أنْ يذهبَ بي إلى البيعةِ وبيتِ النارِ، حتَّىٰ أدخلَ المسجدَ، فينقطعُ عنِّي الزنَّارُ، فهاذا لي في كلِّ يومِ خمسَ مرَّاتِ)(١).

<sup>(1)</sup> قوت القلوب ( 1/ ٢٣٣ ) .

<sup>(</sup>۲) قوت القلوب ( ۱/ ۲۳۳ ) ، رواه عن بعض إخوانه .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب (١/ ٢٢٧).

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ٢/٧٢١ ) ، وقال : (لعلمهم بسرعة تقلب القلوب في قدرة علام الغيوب ) ، وقريب من هاذا رواه عنه القشيري في « رسالته » ( ص١٨٨ ) .

ربع المنجيات

ورُوِيَ عنْ عيسىٰ عليهِ السلامُ أنَّهُ قالَ : ( يا معشرَ الحواريينَ ؛ أنتمْ تخافونَ المعاصيَ ، ونحنُ ـ معاشرَ الأنبياءِ ـ نخافُ الكفرَ )(١) .

كتاب الرجاء والخوف من من الم

ورُوِيَ في أخبارِ الأنبياءِ: أنَّ نبيّاً شكا إلى اللهِ تعالى الجوعَ والقملَ والعرْيَ سنينَ ، وكانَ لباسُهُ الصوفَ ، فأوحى اللهُ عزَّ وجلَّ إليهِ: عبدي ؛ أما رضيتَ أنْ عصمتُ قلبَكَ أنْ تكفرَ بي حتَّىٰ تسألني الدنيا ؟! فأخذَ الترابَ فوضعَهُ علىٰ رأسِهِ وقالَ: بلیٰ ، قدْ رضیتُ یا ربِّ ، فاعصمْني مِنَ الكفر (٢).

فإذا كانَ خوفُ العارفينَ معَ رسوخِ أقدامِهِمْ وقوَّةِ إيمانِهِمْ مِنْ سوءِ الخاتمةِ.. فكيفَ لا يخافُهُ الضعفاءُ ؟!

ولسوءِ الخاتمةِ أسبابٌ تتقدَّمُ على الموتِ ، مثلُ البدعةِ ، والنفاقِ ، والكبرِ ، وجملةٍ مِنَ الصحابةِ مِنَ الصحابةِ مِنَ النفاقِ ، ولذلكَ اشتدَّ خوفُ الصحابةِ مِنَ النفاقِ ، حتَّىٰ قالَ الحسنُ : ( لوْ أنِّي أعلمُ أنِّي بريءٌ مِنَ النفاقِ . . كانَ أحبَّ إلىَّ ممَّا طلعَتْ عليهِ الشمسُ )(٣) .

قوت القلوب ( ١/ ٢٢٧ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ٢ / ٢٢٧ ) ، وقد روى الطبري في « تفسيره » ( ٢ / ٩ / ٦ ) عن مجاهد وسيًّار أن بلعام أو بلعم كان قد أوتي النبوة ، ونقل عن السدي وغيره أنه كان يعلم اسم الله الأعظم ، وكان مجاب المدعوة ، قال الإمام أبو طالب في « قوته » ( ١ / ٢٣٠ ) : (قال بعض أهل التفسير في أخبار بلعم بن باعوراء : إنه أوتي النبوة ، والمشهور أنه أوتي الاسم الأكبر ، فكان سبب هلاكه ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٤ ) ، ورواه الفريابي في ( صفة المنافق » ( ص ٧٣ ) .

وما عنوا بهِ النفاقَ الذي هوَ ضدُّ أصلِ الإيمانِ ، بلِ المرادُ بهِ ما يجتمعُ مع أصلِ الإيمانِ ، فيكونُ مسلماً منافقاً ، ولهُ علاماتُ كثيرةٌ ، قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « أربعٌ مَنْ كُنَّ فيهِ فهوَ منافقٌ خالصٌ ، وإنْ صامَ وصلَّىٰ وَزعمَ أَنَّهُ مسلمٌ ، وإنْ كانتُ فيهِ خصلةٌ منهُنَّ . . ففيهِ شعبةٌ مِنَ النفاقِ حتَّىٰ يدعها :

مَنْ إذا حدَّثَ. . كذبَ ، وإذا وعدَ. . أخلفَ ، و إذا اؤتمنَ. . خانَ ، وإذا

خاصمَ. . فجرَ » ، وفي لفظٍ آخرَ : « وإذا عاهدَ . . غدرَ »(١) .

وقدْ فسَّرَ الصحابةُ والتابعونَ النفاقَ بتفاسيرَ لا يخلو عنْ شيءٍ منهُ إلا صدِّيقٌ ، إذْ قالَ الحسنُ : (إنَّ مِنَ النفاقِ اختلافَ السرِّ والعلانيةِ ، صدِّيقٌ ، إذْ قالَ الحسنُ ! واختلافَ المدخلِ والمخرجِ )(٢) ، ومَنِ الذي واختلافَ اللسانِ والقلبِ ، واختلافَ المدخلِ والمخرجِ )(٢) ، ومَنِ الذي يخلو عنْ هاذهِ المعاني ؟ بلْ صارَتْ هاذهِ الأمورُ مألوفةً بينَ الناسِ معتادةً ، ونُسِيَ كونُها منكراً بالكلِّيَةِ ، بلْ جرىٰ ذلكَ علىٰ قرْبِ عهدِ بزمانِ النبوَّةِ ، فكيفَ الظنُّ بزمانِ النبوَّةِ ، فكيفَ الظنُّ بزمانِنا ؟!

حتًىٰ قالَ حذيفةُ رضيَ اللهُ تعالىٰ عنهُ: ( إِنْ كَانَ الرجلُ ليتكلَّمُ بالكلمةِ علىٰ عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ فيصيرُ بها منافقاً ، إنِّي الأسمعُها مِنْ أحدِكُمْ في اليوم عشرَ مرَّاتٍ )(٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٣٤ ) ، ومسلم ( ٥٨ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٦٧٩٢ ) ، وابن أبي الدنيا في « الصمت وآفات اللسان » ( ٤٨٣ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ٥/ ٣٩٠ ) .

وكانَ أصحابُ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ يقولونَ : ( إنَّكُمْ لتعملونَ أعمالاً هيَ أدقُّ في أعينِكُمْ مِنَ الشعرِ ، كنَّا نعدُّها على عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ مِنَ الكبائرِ )(١) .

وقالَ بعضُهُمْ : (علامةُ النفاقِ أَنْ تكرهَ مِنَ الناسِ ما تأتي مثلَهُ ، وأَنْ تحبَّ علىٰ شيءٍ مِنَ الحورِ ، وأَنْ تبغضَ علىٰ شيءٍ مِنَ الحقِّ )(٢) .

وقيلَ : ( مِنَ النفاقِ أَنَّهُ إذا مُدِحَ بشيءٍ ليسَ فيهِ . . أعجبَهُ ذلكَ ) (٣) .

وقالَ رجلٌ لابنِ عمرَ رضيَ اللهُ عنهما : إنَّا ندخلُ على هؤلاءِ الأمراءِ فنصدِّقُهُمْ فيما يقولونَ ، فإذا خرجنا. . تكلَّمنا فيهِمْ ، فقالَ : كنَّا نعدُ هاذا نفاقاً على عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ (٤) .

ورُوِيَ أَنَّهُ سمعَ رجلاً يذمُّ الحجَّاجَ ويقعُ فيهِ ، فقالَ : أرأيتَ لوْ كَانَ الحجَّاجُ حاضراً.. أكنتَ تتكلَّمُ بما تكلَّمتَ بهِ ؟ قالَ : لا ، قالَ : كنَّا نعدُّ هاذا نفاقاً علىٰ عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ (٥٠).

وأشدُّ مِنْ ذلكَ ما رُوِيَ أنَّ نفراً قعدوا علىٰ باب حذيفةَ ينتظرونَهُ ، فكانوا

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في «المسند» (٣/٣) من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ، وفيه: ( من الموبقات ) بدل ( من الكبائر ) ، وعنده (٣/ ٢٨٥) بلفظه من حديث أنس رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٤ ) .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٤ ) .

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٤ ) ، ورواه الخرائطي في « مساوىء الأخلاق » ( ٣٠٢ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن عبد البر في « التمهيد » ( ٢٤/٢٣ ) ، وأصله في « البخاري » ( ٧١٧٨ ) .

يتكلمونَ في شيءٍ مِنْ شأنِهِ ، فلمَّا خرجَ عليهِمْ . . سكتوا حياءً منهُ ، فقالَ : تكلموا فيما كنتُمْ تقولونَ ، فسكتوا ، فقالَ : كنَّا نعدُّ هاذا نفاقاً على عهدِ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ (١) .

وهاذا حذيفة كانَ قدْ خُصَّ بعلمِ المنافقينَ وأسبابِ النفاقِ ، وكانَ يقولُ : ( إنَّهُ يأتي على القلبِ ساعةٌ يمتلىءُ بالإيمانِ حتَّىٰ لا يكونَ للنفاقِ فيهِ مغرزُ إبرةٍ ، ويأتي عليهِ ساعةٌ يمتلىءُ بالنفاقِ حتَّىٰ لا يكونَ للإيمانِ فيهِ مغرزُ إبرةٍ ، ويأتي عليهِ ساعةٌ يمتلىءُ بالنفاقِ حتَّىٰ لا يكونَ للإيمانِ فيهِ مغرزُ إبرةٍ ) (٢) .

فقدْ عرفتَ بهاذا أنَّ خوفَ العارفينَ مِنْ سوءِ الخاتمةِ ، وأنَّ سببَهُ أمورٌ مقدَّمةٌ ، منها البدعُ ، ومنها المعاصي ، ومنها النفاقُ ، ومتىٰ يخلو العبدُ عنْ مقدَّمةٌ ، منها البدعُ ، ومنها المعاصي ، ومنها النفاقُ ، ومنها البدعُ ؛ وإنْ ظنَّ أنَّهُ قدْ خلا عنهُ . . فهوَ النفاقُ ، إذْ قيلَ : ( مَنْ أمنَ النفاقَ . . فهوَ منافقٌ ) (٣) .

وقالَ بعضُهُمْ لبعضِ العارفينَ : إنِّي أخافُ علىٰ نفسي النفاقَ ، فقالَ : لوْ كنتَ منافقاً . لما خفتَ النفاقَ (٤) .

فلا يزالُ العارفُ بينَ الالتفاتِ إلى السابقةِ والخاتمةِ خائفاً منهما ،

<sup>(</sup>١) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٤ ) .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١/ ٢٣٤ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في « الشعب » (  $\Lambda \Upsilon \Upsilon$  ) عن الحسن البصري .

 <sup>(</sup>٤) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٤٠٤ ) عن حذيفة رضي الله عنه ،
 والطبراني في « الكبير » ( ٩/ ١٨٠ ) عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

ولذلكَ قالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: « العبدُ المؤمنُ بينَ مخافتينِ ، بينَ أجلِ قدْ مضىٰ لا يدري ما اللهُ صانعٌ فيهِ ، وبينَ أجلِ قدْ بقيَ لا يدري ما اللهُ قاضٍ فيهِ ، فوالذي نفسي بيدِهِ ؛ ما بعدَ الموتِ منْ مستعتبِ ، ولا بعدَ الدنيا مِنْ دارِ إلا الجنةُ أو النارُ »(١) ، واللهُ المستعانُ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي الدنيا في «قصر الأمل» (١٩٠) عن الحسن مرسلاً ، والبيهقي في « الشعب » (١٠٠٩٠ ) عن الحسن عن بعض الصحابة مرفوعاً ، والديلمي في « مسند الفردوس » (٤٢٦١ ) من حديث جابر رضي الله عنه .

ربع المنا الرجاء والخوف مي مي مي المنا ربع المنا

## بپ ن معنی سود انخاتمت

فإنْ قلت : إنَّ أكثرَ هؤلاءِ يرجعُ خوفُهُمْ إلى سوءِ الخاتمةِ ، فما معنى سوءِ الخاتمةِ ؟

فاعلم : أنَّ سوءَ الخاتمةِ على رتبتينِ ، إحداهُما أعظمُ مِنَ الأخرى .

فأمّا الرتبةُ العظيمةُ الهائلةُ : فأنْ يغلبَ على القلبِ عندَ سكراتِ الموتِ وظهورِ أهوالِهِ إمّا الشكُ وإمّا الجحودُ ، فتُقبضَ الروحُ في حالةِ غلبةِ الجحودِ أو الشكّ ، فيكونَ ما غلبَ على القلبِ مِنْ عقدةِ الجحودِ حجاباً بينَهُ وبينَ اللهِ تعالىٰ أبداً ، وذلكَ يقتضي البعدَ الدائمَ والعذابَ المخلّدَ .

والثانية وهي دونها: أنْ يغلبَ على قلبِهِ عندَ الموتِ حبُّ أمرٍ مِنْ أمورِ الدنيا، وشهوةٍ مِنْ شهواتِها، فيتمثَّلَ ذلكَ في قلبِهِ ويستغرقَهُ، حتَّىٰ لا يبقىٰ في تلكَ الحالةِ متسعٌ لغيرِهِ، فيتفقَ قبضُ روحِهِ في تلكَ الحالِ، فيكونَ استغراقُ قلبِهِ بهِ منكساً رأسَهُ إلى الدنيا، وصارفاً وجههُ إليها، ومهما انصرفَ الوجهُ عنِ اللهِ تعالىٰ. . حصلَ الحجابُ، ومهما حصلَ الحجابُ. . نزلَ العذابُ، إذْ نارُ اللهِ الموقدةُ لا تأخذُ إلا المحجوبينَ عنهُ .

فأمَّا المؤمنُ السليمُ قلبُهُ عنْ حبِّ الدنيا ، المصروفُ همُّهُ إلى اللهِ تعالىٰ.. فتقولُ لهُ النارُ : جزْ يا مؤمنُ ؛ فإنَّ نورَكَ قدْ أطفاً لهبي (١).

<sup>(</sup>١) روي هـٰـذا مرفوعاً ، رواه الطبراني في ﴿ الكبيرِ ﴾ (٢٢/٢٨) ، وابن عدي في =

ربع المنجيات مورد مراد م

فمهما اتفقَ قبضُ الروحِ في حالةِ غلبةِ حبِّ الدنيا. . فالأمرُ مخطرٌ ؛ لأنَّ المرءَ يموتُ على ما عاشَ عليهِ ، ولا يمكنُ اكتسابُ صفةٍ أخرى للقلبِ بعدَ الموتِ تضادُّ الصفةَ الغالبةَ عليهِ ؛ إذ لا تصرُّفَ في القلوبِ إلا بأعمالِ الجوارحِ ، وقدْ بطلَتِ الجوارحُ بالموتِ ، فبطلَتِ الأعمالُ ، فلا مطمعَ في عملٍ ، ولا مطمعَ في رجوعِ إلى الدنيا ليتداركَ ، وعندَ ذلكَ تعظمُ الحسرةُ .

إلا أنَّ أصلَ الإيمانِ وحبَّ اللهِ تعالىٰ إذا كانَ قدْ رسخَ في القلبِ مدَّة طويلة ، وتأكَّدَ ذلكَ بالأعمالِ الصالحةِ.. فإنَّهُ يمحو عنِ القلبِ هاذهِ الحالة التي عرضَتْ لهُ عندَ الموتِ ، فإنْ كانَ إيمانُهُ في القوَّةِ إلىٰ حدِّ مثقالٍ.. أخرجَهُ مِنَ النارِ في زمانٍ أقربَ ، وإنْ كانَ أقلَّ مِنْ ذلكَ.. طالَ مكثهُ في النارِ ، ولو لمْ يكنْ إلا مثقالُ حبَّةٍ.. فلا بدَّ أنْ يخرجَهُ مِنَ النارِ ولوْ بعدَ آلافِ سنينَ .

\* \* \*

فإنْ قلت : فما ذكرتَهُ يقتضي أن تسرعَ النارُ إليهِ عقيبَ موتِهِ ، فما باللهُ يُؤخَّرُ إلىٰ يوم القيامةِ ويُمهلُ طولَ هاذهِ المدَّةِ ؟

فاعلمْ: أنَّ مَنْ أنكرَ عذابَ القبرِ.. فهوَ مبتدعٌ محجوبٌ عنْ نورِ اللهِ تعالىٰ وعنْ نورِ اللهِ الصحيحُ عندَ ذوي الأبصارِ ما صحَّتْ بِهِ الأخبارُ ، وهوَ أنَّ القبرَ إمَّا حفرةٌ مِنْ حفرِ النيرانِ أوْ روضةٌ مِنْ من

<sup>= «</sup> الكامل » ( 7/ ٢٩٤ ) ، والخطيب في « تاريخ بغداد » ( ٩/ ٣٣١ ) عن يعلى بن منية رضي الله عنه مرفوعاً .

رياضِ الجنانِ ، وأنَّهُ قَدْ يُفتحُ إلىٰ قبرِ المعذَّبِ سبعونَ باباً مِنَ الجحيم كما وردَتْ بِهِ الأخبارُ(١) ، فلا تفارقُهُ روحُهُ إلا وقدْ نزلَ بِهِ البلاءُ إنْ كانَ قدْ شقيَ بسوءِ الخاتمةِ ، وإنَّما تختلفُ أصنافُ العذابِ باختلافِ الأوقاتِ ، فيكونُ سؤالُ مُنكَرٍ ونَكِيرٍ عندَ الوضع في القبرِ ، والتعذيبُ بعدَهُ ، ثمَّ المناقشةُ في الحسابِ ، والافتضاحُ على ملاً منَ الأشهادِ في القيامةِ (٢) ، ثمَّ بعدَ ذلكَ خطرُ الصراطِ ، وهولُ الزبانيةِ (٣) ، إلىٰ آخر ما وردَتْ بهِ الأخبارُ ، فلا يزالُ الشقيُّ مردَّداً في جميع أحوالِهِ بينَ أصنافِ العذابِ ، وهوَ في جملةِ الأحوالِ معذَّبٌ إلا أنْ يتغمَّدَهُ اللهُ برحمتِهِ .



<sup>(</sup>١) روى أبو داوود ( ٤٧٥٣ ) في الحديث الذي يذكر فيه عذاب القبر : « وافتحوا له باباً إلى النار ، فيأتيه من حرِّها وسمومها. . . ، الحديث ، أما ذكر السبعين. . فقال الحافظ العراقي : ( لم أجد له أصلاً ) . « إتحاف » ( ٩/ ٢٣٥ ) .

<sup>(</sup>٢) فمن ذلك ما رواه البخاري ( ٢٤٤١ ) ، ومسلم ( ٢٧٦٨ ) عن ابن عمر رضي الله عنهما مرفوعاً : « وأما الكفار والمنافقون. . . فينادى بهم على رؤوس الخلائق : هـنؤلاء الذين كذبوا على الله » .

ومن ذلك ما رواه أحمد في « المسند » ( ٢٦/٢ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٤٠/١٢ ) عنه أيضاً مرفوعاً : « من انتفىٰ من ولده ليفضحه في الدنيا. . فضحه الله يوم القيامة على رؤوس الأشهاد، قصاص بقصاص ».

<sup>(</sup>٣) فمن ذلك ما رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٨٦/٨ ) ، والديلمي في « مسند الفردوس » ( ٣٣٧٦ ) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً : « الزبانية يوم القيامة أسرع إلىٰ فسقة حملة القرآن منها إلى عبدة الأوثان والنيران ، فيقولون : ليس من علم كمن لا يعلم » .

ولا تظنَّنَّ أَنَّ محلَّ الإيمانِ يأكلُهُ الترابُ ، بلِ الترابُ يأكلُ جميعَ الجوارحِ ويبدِّدُها ، إلى أن يبلغ الكتابُ أجلَهُ ، فتجتمعُ الأجزاءُ المتفرِّقةُ ، وتُعادُ إليها الروحُ التي هي محلُّ الإيمانِ ، وقدْ كانتْ مِنْ وقتِ الموتِ إلى الإعادةِ إمَّا في حواصلِ طيرٍ خضرٍ معلَّقةٍ تحتَ العرشِ إنْ كانتْ سعيدةً ، وإمَّا علىٰ حالةٍ تضادُّ هاذهِ الحالَ إنْ كانتْ ـ والعياذُ باللهِ ـ شقيَّةً .

\* \* \*

فإنْ قلت : فما السببُ الذي يفضي إلى سوءِ الخاتمةِ ؟

فاعلم : أنَّ أسبابَ هاذهِ الأمورِ لا يمكنُ إحصاؤُها على التفصيلِ ، ولكنْ يمكنُ الإشارةُ إلى مجامعِها :

أمَّا الختمُ على الشكِّ والجحودِ. . فينحصرُ سببُهُ في شيئين :

أحدُهُما: يُتصوَّرُ مع تمامِ الورعِ والزهدِ ، وتمامِ الصلاحِ في الأعمالِ ؟ كالمبتدعِ الزاهدِ ، فإنَّ عاقبتَهُ مخطرة جدًا وإنْ كانَتْ أعمالُهُ صالحة ، ولستُ أعني مذهباً فأقولُ : ( إنَّهُ بدعةٌ ) ؛ فإنَّ بيانَ ذلكَ يطولُ القولُ فيهِ ، بلْ أعني بالبدعةِ : أنْ يعتقدَ الرجلُ في ذاتِ اللهِ وصفاتِهِ وأفعالِهِ خلافَ الحقِّ ، فيعتقدُهُ على خلافِ ما هوَ عليهِ ؛ إمَّا برأيهِ ومعقولِهِ ونظرِهِ الذي بهِ يجادلُ الخصومَ وعليهِ يعوِّلُ وبهِ يغترُّ ، وإمَّا أخذاً بالتقليدِ ممَّنْ هاذا حالُهُ .

فإذا قربَ الموتُ ، وظهرَتْ لهُ ناصيةُ ملكِ الموتِ ، واضطربَ القلبُ بما فيهِ. . فربما ينكشفُ لهُ في حالِ سكراتِ الموتِ بطلانُ ما اعتقدَهُ جهلاً ؛

إذْ حالُ الموتِ حالُ كشفِ الغطاءِ ، ومبادىءُ سكراتِهِ منهُ ، فقدْ ينكشفُ بهِ بعضُ الأمورِ ، فمهما بطلَ عندَهُ ما كانَ اعتقدَهُ ، وقدْ كانَ قاطعاً بهِ متيقناً لهُ عندَ نفسِهِ . لمْ يظنَّ بنفسِهِ أنَّهُ أخطاً في هاذا الاعتقادِ خاصةً ؛ لالتجائِهِ فيهِ إلى رأيهِ الفاسدِ وعقلِهِ الناقصِ ، بلُ ظنَّ أنَّ كلَّ ما اعتقدَهُ لا أصلَ لهُ ؛ إذْ لمْ يكنْ عندَهُ فرقٌ بينَ إيمانِهِ باللهِ ورسولِهِ وسائرِ اعتقاداتِهِ الصحيحةِ وبينَ اعتقادِهِ الفاسدِ ، فيكونُ انكشافُ بعضِ اعتقاداتِهِ عنِ الجهلِ سبباً لبطلانِ بقيَّةِ العامدةِ أَوْ لشكِّهِ فيها .

فإنِ اتفقَ زهوقُ روحِهِ في هاذهِ الخطرةِ قبلَ أن ينيبَ ويعودَ إلىٰ أصلِ الإيمانِ (١). . فقدْ خُتمَ لهُ بالسوءِ ، وخرجَتْ روحُهُ على الشركِ والعياذُ باللهِ منهُ ، فهؤلاءِ هُمُ المرادونَ بقولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَبَدَا لَهُم مِن اللهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ يَعْشِبُونَ ﴾ ، وبقولِهِ عزَّ وجلَّ : ﴿ قُلْ هَلْ نُنْتِئُكُم فِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُواْ فَي مَسِبُونَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْمَعْرَانَ أَمْ يَعْسَبُونَ صَنَّا اللهُ مَا لَهُ يَكُونُواْ فِي الْمَيْوَقِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَمَّهُمْ يُعْسِنُونَ صَنَعًا ﴾ .

وكما أنّه قدْ ينكشفُ في النوم ما سيكونُ في المستقبلِ وذلكَ بسببِ خفّةِ أشغالِ الدنيا عنِ القلبِ. . فكذلكَ ينكشفُ في سكراتِ الموتِ بعضُ الأمورِ ، إذْ شواغلُ الدنيا وشهواتُ البدنِ هي المانعةُ للقلبِ مِنْ أنْ ينظرَ إلى الملكوتِ ، فيطالعَ ما في اللوحِ المحفوظِ لتنكشفَ لهُ الأمورُ على ما هي الملكوتِ ، فيكونُ مثلُ هاذهِ الحالِ سببَ الكشفِ ، ويكونُ الكشفُ سببَ الشكّ في بقيّةِ الاعتقاداتِ .

<sup>(</sup>۱) في غير (أ): (يثبت) بدل (ينيب).

الحقَّ .

وكلُّ مَن اعتقدَ في اللهِ تعالىٰ وفي صفاتِهِ وأفعالِهِ شيئاً علىٰ خلافِ ما هوَ بهِ ؛ إمَّا تقليداً ، وإمَّا نظراً بالرأي والمعقولِ.. فهوَ في هـُذا الخطرِ ، والزهدُ والصلاحُ لا يكفي لدفع هـٰـذا الخطرِ ، بلْ لا ينجي منهُ إلا الاعتقادُ

والبُّلَّهُ بمعزلٍ عنْ هـٰذا الخطرِ ؛ أعني : الذينَ آمنوا باللهِ ورسولِهِ واليوم الآخرِ إيماناً مجملاً راسخاً ؛ كالأعرابِ ، والسواديَّةِ ، وسائرِ العوامِّ الذينَ لمْ يخوضوا في البحثِ والنظرِ ، ولمْ يشرعوا في الكلام استقلالاً ، ولا أصغُوا إلىٰ أصنافِ المتكلمينَ في تقليدِ أقاويلِهِمُ المختلفةِ ، ولذلكَ قالَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : ﴿ أَكْثَرُ أَهْلِ الْجَنَّةِ البُّلْهُ ﴾(١) .

ولذلكَ منعَ السلفُ مِنَ البحثِ والنظرِ والخوضِ في الكلام ، والتفتيشِ عنْ هـٰـذهِ الأمور ، وأمروا الخلقَ أنْ يقتصروا علىٰ أنْ يؤمنوا بما أنزلَ اللهُ ا جميعاً ، وبكلِّ ما جاءَ مِنَ الظواهرِ ، معَ اعتقادِ نفي التشبيهِ ، ومنعوهُمْ عنِ الخوضِ في التأويل ؛ لأنَّ الخطرَ في البحثِ عن الصفاتِ عظيمٌ ، وعقباتُهُ كؤودةٌ ، ومسالكُهُ وعرةٌ ، والعقولُ عنْ درْكِ جلالِ اللهِ تعالىٰ قاصرةٌ ، وهدايةَ اللهِ تعالىٰ بنورِ اليقينِ عنِ القلوبِ بما جُبلَتْ عليهِ مِنْ حبِّ الدنيا

<sup>(</sup>١) رواه الطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٧/ ٤٣١ ) ، وابن عدي في « الكامل » ( ٣١٣/٣ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٩٨٩ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ۱۳۰٤ ) من حدیث أنس رضی الله عنه مرفوعاً ، ورواه ( ۱۳۰۳ ) من حدیث جابر رضى الله عنه أيضاً مرفوعاً.

محجوبة ، وما ذكرَهُ الباحثونَ ببضاعةِ عقولِهِمْ مضطربٌ ومتعارضٌ ، والقلوبُ لما أُلقيَ إليها في مبدأِ النشأةِ آلفة ، وبهِ متعلّقة ، والتعصباتُ الثائرة بينَ الخلقِ مساميرُ مؤكدة للعقائدِ الموروثةِ ، أوِ المأخوذة بحسنِ الظنّ مِنَ المعلّمينَ في أوّلِ الأمرِ ، ثمّ الطباعُ بحبّ الدنيا مشغوفة ، وعليها مقبلة ، وشهواتُ الدنيا بمُخَنّقِها آخذة ، وعن تمام الفكرِ صارفة .

فإذا فُتِحَ بابُ الكلامِ في اللهِ وفي صفاتِهِ بالرأي والمعقولِ ، مع تفاوتِ الناسِ في قرائحِهِمْ ، واختلافِهِمْ في طبائعِهمْ ، وحرصِ كلِّ جاهلِ منهُمْ علىٰ أَنْ يدَّعيَ الكمالَ أو الإحاطة بكنهِ الحقِّ. . انطلقَتْ ألسنتُهُمْ بما يقعُ لكلِّ واحدٍ منهُمْ ، وتعلَّقَ ذلكَ بقلوبِ المصغينَ إليهِمْ ، وتأكَّدَ ذلكَ بطولِ الإلفِ فيهِمْ ، وانسدَّ بالكلِّيةِ طريقُ الخلاصِ عليهِمْ ، فكانَتْ سلامةُ الخلقِ في أنْ فيهِمْ ، وانسدَّ بالكلِّيةِ طريقُ الخلاصِ عليهِمْ ، فكانَتْ سلامةُ الخلقِ في أنْ يشتغلوا بالأعمالِ الصالحةِ ، ولا يتعرَّضوا لما هوَ خارجُ عنْ حدِّ طاقتِهِمْ .

ولكنِ الآنَ قدِ استرخى العِنانُ ، وفشا الهذيانُ ، ونزلَ كلُّ جاهلِ على ما وافقَ طبعَهُ بظنِّ وحسبانٍ ، وهوَ يعتقدُ أنَّ ذلكَ علمٌ واستيقانٌ ، وأنَّهُ صفوُ الإيمانِ ، ويظنُّ أنَّ ما قَنِعَ بهِ مِنْ حدسٍ وتخمينِ علمُ اليقينِ وعينُ اليقينِ ، ولتعلمُنَّ نبأَهُ بعدَ حين .

وينبغي أنْ يُنشدَ في هؤ لاءِ عند كشف الغطاء (١): [من السيط]

أَحْسَنْتَ ظَنَّكَ بِٱلأَيَّامِ إِذْ حَسُنَتْ وَلَمْ تَخَفْ سُوءَ مَا يَأْتِي بِهِ ٱلْقَدَرُ

<sup>(</sup>۱) البيتان متنازع في نسبتهما ، وهما في « ديوان سيدنا علي » ( ص ١٣٢ ) ، و« ديوان الإمام الشافعي » ( ص ٦٥ ) ، و « ديوان أبي العتاهية » ( ص ٥٣٦ ) .

ربع المنجيات <u>ده ده مه هم هم کتاب الرج</u>

وَسَالَمَتُكَ ٱللَّيَالِي فَٱغْتَرَرْتَ بِهَا وَعِنْدَ صَفْوِ ٱللَّيَالِي يَحْدُثُ ٱلْكَدَرُ

واعلمْ يقيناً أنَّ كلَّ مَنْ فارقَ الإيمانَ الساذجَ باللهِ ورسولِهِ وكتبهِ (١) ، وخاضَ في البحثِ. . فقد تعرَّضَ لهاذا الخطرِ ، ومثالُهُ : مَنِ انكسرَتْ سفينتُهُ وهوَ في ملتطمِ الأمواجِ ، يرميهِ موجٌ إلىٰ موجٍ ، فربما يتفقُ أنْ يلقيهُ إلى الساحلِ ، وذلكَ بعيدٌ ، والهلاكُ أغلبُ عليهِ .

وكلُّ نازلٍ علىٰ عقيدة تلقَّفها مِنَ الباحثينَ ببضاعة عقولِهِمْ ؛ إمَّا معَ الأدلَّةِ التي حرَّرُوها في تعصباتِهِمْ ، أوْ دونَ الأدلَّةِ ؛ إنْ كانَ شاكَّا فيهِ. . فهوَ فاسدُ الدينِ ، وإنْ كانَ واثقاً بهِ . . فهوَ آمنٌ مِنْ مكْرِ اللهِ ، مغترُّ بعقلِهِ الناقصِ ، وكلُّ خائضِ في البحثِ فلا ينفكُ عنْ هاتينِ الحالتينِ إلا إذا جاوزَ حدودَ المعقولِ(٢) إلىٰ نورِ المكاشفةِ الذي يشرقُ في عالم الولايةِ والنبوَّةِ ، وذلكَ هوَ الكبريتُ الأحمرُ ، وأنَّىٰ يتيسَّرُ ؟! وإنَّما يسلمُ عنْ هاذا الخطرِ البلهُ مِنَ العوامِّ ، أوِ الذينَ شغلَهُمْ خوفُ النارِ بطاعةِ اللهِ ، فلمْ يخوضوا في هاذا الفضولِ .

فهاذا أحدُ الأسبابِ المخطرةِ في سوءِ الخاتمةِ.

وأمَّا السببُ الثاني : فهوَ ضعْفُ الإيمانِ في الأصلِ ، ثمَّ استيلاءُ حبِّ الدنيا على القلبِ ، ومهما ضعفَ الإيمانُ . . ضعفَ حبُّ اللهِ ، وقويَ حبُّ

<sup>(</sup>١) الساذج: يطلقه أهل الكلام على ما ليس ببرهان قاطع.

<sup>(</sup>۲) في (أ): (العقل) بدل (المعقول).

الدنيا، فيصيرُ بحيثُ لا يبقىٰ في القلبِ موضعٌ لحبِّ اللهِ تعالىٰ، إلا مِنْ حيثُ حديثُ النفسِ والعدولِ عنْ طريقِ حيثُ حديثُ النفسِ ، لا يظهرُ لهُ أثرٌ في مخالفةِ النفسِ والعدولِ عنْ طريقِ الشيطانِ ، فيورثُ ذلكَ الانهماكَ في اتباعِ الشهواتِ ، حتَّىٰ يظلمَ القلبُ ، ويقسوَ ويسودٌ ، وتتراكمَ ظلمةُ الذنوبِ على القلبِ ، فلا يزالُ يطفىءُ ما فيهِ مِنْ نور الإيمانِ علىٰ ضعفِهِ حتَّىٰ يصيرَ طبعاً ورَيْناً .

فإذا جاءَتْ سكراتُ الموتِ. ازدادَ ذلكَ الحبُّ - أعني : حبَّ اللهِ صعفاً ؛ لما يبدو مِنِ استشعارِ فراقِ الدنيا ، وهيَ المحبوبُ الغالبُ على القلبِ (۱) ، فيتألَّمُ القلبُ باستشعارِ فراقِ الدنيا ، ويرى ذلكَ مِنَ اللهِ ، فيختلجُ ضميرُهُ بإنكارِ ما قدَّرَ عليهِ مِنَ الموتِ ، وكراهةِ ذلكَ مِنْ حيثُ إنَّهُ مِنَ اللهِ ، فيُخشىٰ أنْ يثورَ في باطنِهِ بغضٌ للهِ تعالىٰ بدلَ الحبِّ ، كما أنَّ الذي يحبُّ ولدَهُ حبّاً ضعيفاً إذا أخذَ ولدُهُ أموالَهُ التي هيَ أحبُ إليهِ مِنْ ولدِهِ وأحرقها . انقلبَ ذلكَ الحبُ الضعيفُ بغضاً ، فإنِ اتفقَ زهوقُ روحِهِ في تلكَ اللحظةِ التي خطرَتْ فيها هاذهِ الخطرةُ . فقدْ خُتِمَ لهُ بالسوءِ ، وهلكَ ملاكاً مؤبّداً .

والسببُ الذي يفضي إلى مثلِ هاذهِ الخاتمةِ هوَ غلبةُ حبِّ الدنيا ، والركونُ إليها ، والفرحُ بأسبابِها ، مع ضعفِ الإيمانِ الموجبِ لضعفِ حبِّ اللهِ تعالىٰ ، فمَنْ وجد في قلبِهِ حبَّ اللهِ أغلبَ مِنْ حبِّ الدنيا \_ وإنْ

<sup>(</sup>١) في (أ) : (وبقي) بدل (وهي) .

ربع المنجيات ٥٠٥٥،٥٥٥ ٥٠٥٥،٥٥٥

كانَ يحبُّ الدنيا أيضاً \_ فهوَ أبعدُ عنْ هـٰذا الخطرِ .

وحبُّ الدنيا رأسُ كلِّ خطيئةِ ، وهوَ الداءُ العضالُ ، وقدْ عمَّ أصنافَ الخلقِ ، وذلكَ كلُّهُ لقلَّةِ المعرفةِ باللهِ تعالىٰ ، إذْ لا يحبُّهُ إلا مَنْ عرفَهُ ، ولهذا قالَ تعالىٰ : ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمُ وَأَبْنَآ وُكُمُ مَ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزْوَجُكُم وَعَشِيرُتُكُو وَعَشِيرُتُكُو وَعَشِيرُتُكُو وَعَشِيرُتُكُو وَعَشِيرُتُكُو وَعَشِيرُتُكُم وَأَنْوَاجُكُم وَأَزْوَجُكُم وَأَنْوَجُكُم وَأَنْوَجُكُم وَأَبْنَا وَحَالَىٰ اللهِ وَاللهِ عَلَىٰ اللهِ وَمَسْرِكُنُ تَرْضُونَهَا آحَبَ إِلَيْكُم وَأَنْوَلَهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَفَرَّا كَسُّادَهَا وَمَسْرِكُنُ تَرْضُونَهَا آمْرِهِ . . . ﴾ الآية مِن الله وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَفَرَّا كَانَ مَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

فإذاً ؛ مَنْ فارقَتْهُ روحُهُ في حالةِ خَطْرةِ الإنكارِ على اللهِ تعالىٰ ببالِهِ ، وظهورِ بغضِ فعلِ اللهِ تعالىٰ بقلبِهِ في تفريقِهِ بينَهُ وبينَ أهلِهِ ومالِهِ وسائرِ محابِّهِ. . فيكونُ موتُهُ قدوماً علىٰ ما أبغضَهُ ، وفراقاً لما أحبَّهُ ، فيقدمُ على اللهِ تعالىٰ قدوماً المبغضِ الآبقِ إذا قُدِمَ بهِ علىٰ مولاهُ قهراً ، فلا يخفىٰ ما يستحقُّهُ مِنَ الخزي والنَّكالِ .

وأمَّا الذي يُتوفَّىٰ على الحبِّ. فإنَّهُ يقدمُ على اللهِ تعالىٰ قدومَ العبدِ المحسنِ المشتاقِ إلىٰ مولاهُ ، الذي تحمَّلَ مشاقَّ الأعمالِ ووعثاءَ الأسفارِ طمعاً في لقائِهِ ، فلا يخفىٰ ما يلقاهُ مِنَ الفرحِ والسرورِ بمجرَّدِ القدومِ ، فضلاً عمَّا يستحقُّهُ مِنْ لطائفِ الإكرام وبدائع الإنعام .

وأمَّا الخاتمةُ الثانيةُ التي هيَ دونَ الأولىٰ ، وليسَتْ مقتضيةً للخلودِ في النارِ . . فلها أيضاً سببانِ :

أحدُهُما : كثرةُ المعاصي وإنْ قويَ الإيمانُ .

والآخرُ: ضعفُ الإيمانِ وإنْ قلَّتِ المعاصي.

وذلك لأنّ مقارفة المعاصي سببها غلبة الشهوات ورسوخها في القلب بكثرة الإلف والعادة ، وجميع ما ألفه الإنسان في عمره يعود ذكره إلى قلبه عند موته ، فإنْ كان ميله الأكثر إلى الطاعات . كان أكثر ما يحضره ذكر طاعة الله ، وإنْ كان ميله الأكثر إلى المعاصي . غلب ذكرها على قلبه عند الموت ، فربما تُقبض روحه عند غلبة شهوة مِنْ شهوات الدنيا ، ومعصية مِن المعاصي ، فيتقيّد بها قلبه ، ويصير محجوبا عن الله تعالى ، فالذي المعاصي ، فيتقيّد بها قلبه ، ويصير محجوبا عن الله تعالى ، فالذي لا يقارف الذنب إلا الفينة بعد الفينة . فهو أبعد عنْ هاذا الخطر ، والذي لم يقارف ذنبا أصلاً . فهو بعيد جدا عنْ هاذا الخطر ، والذي غلبت عليه المعاصي ، وكانت أكثر مِنْ طاعاتِه ، وقلبه بها أفرح منه بالطاعات . فهاذا الخطر عظيم في حقّه جداً .

ويعرفُ هاذا بمثالي: وهوَ أنَّهُ لا يخفىٰ عليكَ أنَّ الإنسانَ يرىٰ في منامِهِ جملةً مِنَ الأحوالِ التي عهدَها طولَ عمرِهِ ، حتَّىٰ إنَّهُ لا يرىٰ إلا ما يماثلُ مشاهداتِهِ في اليقظةِ ، وحتَّىٰ إنَّ المراهقَ الذي يحتلمُ لا يرىٰ صورةَ الوقاعِ إذا لمْ يكنْ قدْ واقعَ في اليقظةِ ، ولوْ بقي كذلكَ مدةً. . لمَا رأىٰ عندَ الاحتلامِ صورةَ الوقاع .

ثمَّ لا يخفىٰ أنَّ الذي قضىٰ عمرَهُ في التفقُّهِ يرىٰ مِنَ الأحوالِ المتعلَّقةِ بالعلم والعلماءِ أكثرَ ممَّا يراهُ النجَّارُ الذي قضىٰ عمرَهُ في النجارةِ ، والنجَّارُ بالعلم

<u>وه وه وه موه مي کتاب الرجاء والخوف وه وي ده مي ه</u>

يرى مِنَ الأحوالِ المتعلِّقةِ بأسبابِ النجارةِ أكثرَ ممَّا يراهُ الطبيبُ والفقيهُ ؛ لأنَّهُ إنَّما يظهرُ في حالةِ النومِ ما حصلَ لهُ مناسبةٌ معَ القلبِ بطولِ الإلفِ أوْ بسببِ آخرَ مِنَ الأسبابِ .

والموتُ شبهُ النومِ ، ولكنّهُ فوقهُ ، ولكنّ سكراتِ الموتِ وما يتقدّمهُ مِنَ الغشيةِ قريبٌ مِنَ النومِ ، فيقتضي ذلكَ تذكّرَ المألوفاتِ وعودَها إلى القلبِ ، وأحدُ الأسبابِ المرجّحةِ لحصولِ ذكرِهِ في القلبِ طولُ الإلفِ ، فطولُ الإلفِ ، نطولُ الإلفِ بالمعاصي والطاعاتِ أيضاً مرجّع ؛ ولذلكَ أيضاً تُخالفُ مناماتُ الصالحينَ مناماتِ الفسّاقِ ، فتكونُ غلبةُ الإلفِ سبباً لأنْ تتمثّلَ صورةُ فاحشةِ في قلبهِ وتميلَ إليها نفسهُ ، فربّما تُقبضُ عليها روحُهُ ، فيكونُ ذلكَ سببَ سوءِ خاتمتِهِ ، وإنْ كانَ أصلُ الإيمانِ باقياً ، بحيثُ يُرجىٰ لهُ الخلاصُ منها .

وكما أنَّ ما يخطرُ في اليقظةِ إنَّما يخطرُ بسببِ خاصِّ يعلمُهُ اللهُ تعالىٰ. . فكذلكَ آحادُ المناماتِ لها أسبابٌ عندَ اللهِ ، نعرفُ بعضَها ولا نعرفُ بعضَها ، كما أنَّا نعلمُ أنَّ الخاطرَ ينتقلُ مِنَ الشيءِ إلىٰ ما يناسبُهُ : إمَّا بالمشابهةِ ، وإمَّا بالمضادَّةِ ، وإمَّا بالمقارنةِ ، بأنْ يكونَ قدْ وردَ على الحسِّ معَهُ .

أُمَّا بِالمشابِهِةِ : فَبَأَنْ يَنْظُرَ إِلَىٰ جَمِيلٍ ، فَيَتَذَكَّرَ جَمِيلًا آخرَ .

وأمَّا بالمضادَّةِ: فبأنُ ينظرَ إلىٰ جميلٍ ، فيتذكَّرَ قبيحاً ، ويتأمَّلَ في شدةِ التفاوتِ بينَهُما .

وأمَّا بالمقارنة : فبأنْ ينظرَ إلىٰ فرسٍ قدْ رآهُ مِنْ قبلُ معَ إنسانٍ ، فيتذكَّرَ ذلكَ الإنسانَ .

وقدْ ينتقلُ الخاطرُ مِنْ شيءِ إلىٰ شيءِ ولا يُدرىٰ وجهُ مناسبتِهِ لهِ ، وإنَّما يكونُ ذلكَ بواسطةٍ وواسطتينِ ، مثلَ أنْ ينتقلَ مِنْ شيءِ إلىٰ ثانٍ ، ومنهُ إلىٰ ثالثٍ ، ثمَّ ينسى الثاني ولا يكونُ بينَ الثالثِ والأوَّلِ مناسبةٌ ، ولكنْ يكونُ بينَ الثالثِ والأوّلِ مناسبةٌ ؛ فكذلكَ لانتقالاتِ بينهُ وبينَ الثاني مناسبةٌ ، وبينَ الثاني والأوّلِ مناسبةٌ ؛ فكذلكَ لانتقالاتِ الخواطرِ في المنامِ أسبابٌ مِنْ هلذا الجنسِ ، وكذا عندَ سكراتِ الموتِ ؛ فإنَّ الخواطرَ تنتقلُ فيها في أمورِ بعضُها مرتبطٌ بالبعض بأسبابِ مختلفةٍ .

فعلىٰ هاذا ـ والعلمُ عندَ اللهِ ـ منْ كانتِ الخياطةُ أكثرَ أَشِغالِهِ. . فإنَّكَ تراهُ يومىءُ إلىٰ رأسهِ كأنَّهُ يأخذُ إبرتَهُ ليخيطَ بها ، ويبلُ إصبعَهُ التي لها عادةٌ بالكشتبانِ ، ويأخذُ الإزارَ منْ فوقهِ ويقدرُهُ ويشبرهُ كأنَّهُ يتعاطىٰ تفصيلَهُ ، ثمَّ يمدُّ يذهُ إلى المقراضِ .

ومَنْ أرادَ أَنْ يكفّ خاطرَهُ عنِ الانتقالِ إلى المعاصي والشهواتِ. فلا طريقَ لهُ إلا المجاهدةُ طولَ العمرِ في فطامِ نفسِهِ عنها ، وفي قمعِ الشهواتِ مِنَ القلبِ ، فهاذا هوَ القدْرُ الذي يدخلُ تحتَ الاختيارِ ، ويكونُ طولُ المواظبةِ على الخيرِ ، وتخليةُ الفكرِ عنِ الشرِّ. . عدَّةً وذخيرةً لحالةِ سكراتِ الموتِ ، فإنَّهُ يموتُ المرءُ على ما عاشَ عليهِ ، ويحشرُ على ما ماتَ عليهِ .

ولذلكَ نُقِلَ عنْ بقَّالٍ أنَّهُ كانَ يُلقَّنُ عندَ الموتِ كلمتي الشهادةِ ، فيقولُ :

ربع المنجيات

( خمسةٌ ، ستةٌ ، أربعةٌ ) ، فكانَ مشغولَ النفسِ بالحسابِ الذي طالَ إلفَهُ لهُ قبلَ الموتِ .

وقالَ بعضُ العارفينَ مِنَ السلفِ : العرشُ جوهرةٌ تتلألأ نوراً ، فلا يكونُ العبدُ على حالٍ إلا انطبعَ مثالُهُ في العرش على الصورةِ التي كانَ عليها ، فإذا كَانَ في سكراتِ الموتِ. . كُشفَتْ لهُ صورتُهُ مِنَ العرش ، فربما يرى نفسَهُ علىٰ صورةِ معصيةٍ ، وكذلكَ يُكشفُ لهُ يومَ القيامةِ ، فيرىٰ أحوالَ نفسِهِ ، فيأخذُهُ مِنَ الحياءِ والخوفِ ما يجلُّ عن الوصفِ (١) .

وما ذكرَهُ صحيحٌ ، وسببُ الرؤيا الصادقةِ قريبٌ مِنْ ذلكَ ، فإنَّ النائمَ يدركُ ما يكونُ في المستقبلِ مِنْ مطالعةِ اللوحِ المحفوظِ ، وهيَ جزءٌ مِنْ أجزاءِ النبوَّةِ (٢).

فإذاً ؛ رجعَ سوءُ الخاتمةِ إلىٰ أحوالِ القلبِ واختلاج الخواطرِ ، ومقلَّبُ القلوب هوَ اللهُ ، والاتفاقاتُ المقتضيةُ لسوءِ الخواطرِ (٣) غيرُ داخلةٍ تحتَ الاختيار دخولاً كلِّياً وإنْ كانَ لطولِ الإلفِ فيهِ تأثيرٌ ، فلهـٰذا عظمَ خوفُ العارفينَ مِنْ سوءِ الخاتمةِ ؟ لأنَّهُ لوْ أرادَ الإنسانُ ألا يرى في المنام إلا أحوالَ الصالحينَ وأحوالَ الطاعاتِ والعباداتِ. . عسرَ عليهِ ذلكَ ، وإنْ كانَتْ كثرةُ

قوت القلوب ( ۲۳۳/۱ ) بتصرف .

كما روى البخاري ( ٦٩٨٣ ) ، ومسلم ( ٢٢٦٤ ) من حديث أنس رضي الله عنه (Y)مرفوعاً: « الرؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة » .

في ( أ ، س ) : ( الخاتمة ) بدل ( الخواطر ) .

الصلاحِ والمواظبةُ عليهِ ممَّا يؤثرُ فيهِ ، ولكنَّ اضطراباتِ الخيالِ لا تدخلُ بالكلِّيَّةِ تحتَ الضبطِ ، وإنْ كانَ الغالبُ مناسبةَ ما يظهرُ في النومِ لما غلبَ في اليقظةِ .

حتى سمعتُ الشيخ أبا علي الفارمُذي رحمةُ الله عليه يصفُ لي وجوب حسْنِ أدبِ المريدِ لشيخِهِ ، وألا يكونَ في قلبِه إنكارٌ لكلِّ ما يقولُهُ ، ولا في لسانِهِ مجادلةٌ عليهِ ، فقالَ : حكيتُ لشيخي أبي القاسم الكُرْكانيِّ (١) مناماً لي ، وقلتُ : رأيتُكَ قلتَ لي كذا ، فقلتُ : لِمَ ذاكَ ؟ قالَ : فهجرَني شهراً ولمْ يكلِّمني ، وقالَ : لولا أنَّهُ كانَ في باطنِكَ تجويزُ المطالبةِ وإنكارُ ما أقولُهُ لكَ . . لما جرى ذلكَ على لسانِكَ في المنام .

وهو كما قال ؛ إذْ قلَّما يرى الإنسانُ في منامِهِ خلافَ ما يغلبُ في اليقظةِ علىٰ قلبهِ .

فهاذا هوَ القدرُ الذي نسمحُ بذكرِهِ في علم المعاملةِ مِنْ أسرارِ أمرِ

(۱) وهو جدُّ أبي علي الفارمذي لأمه ، روى الحافظ السلفي في « معجم السفر » ( ۱۳۷ ) عن أخي الغزالي أحمد أنه قال : ( كان أبو القاسم الكركاني بطوس شيخ خراسان في عصره في التصوف . . . ) ، قال العلامة ياقوت في « معجم البلدان » ( ٤/ ٤٥٢ ) : ( كُركان : بالضم ، وآخره نون ، وإذا عرَّب . قيل : جُرجان ) ، قال الحافظ الزبيدي في « إتحافه » ( ١٩/ ١٤٢ ) : ( وكان أبو علي الفارمذي قد صاهر أبا القاسم الكركاني هاذا ، والمصنف رحمه الله تعالىٰ قد أخذ عن كل من الفارمذي ويوسف النساج ، وهما جميعاً عن أبي القاسم الكركاني هاذا ، وقد دفن الكركاني والنساج كلاهما في قبر واحد بطوس ، وكل هاؤلاء الثلاثة من كبار مشايخ السلسلة النقشبندية ، وللكركاني في الأخذ طريقان ) وذكرهما .

ربع المنجيات موريون مو

الخاتمةِ ، وما وراءَ ذلكَ فهوَ داخلٌ في علم المكاشفةِ .

وقدْ ظهرَ لكَ بهاذا أنَّ الأمنَ مِنْ سوءِ الخاتمةِ بأنْ ترى الأشياءَ كما هي عليهِ مِنْ غيرِ جهلٍ ، وتزجِّي جميع العمرِ في طاعةِ اللهِ مِنْ غيرِ معصيةٍ (١) ، فإنْ كنتَ تعلمُ أنَّ ذلكَ محالٌ أوْ عسيرٌ . فلا بدَّ أنْ يغلبَ عليكَ مِنَ الخوفِ ما غلبَ على العارفينَ ، حتَّى يطولَ بسببهِ بكاؤُكَ ونياحتُكَ ، ويدومَ بهِ حزنُكَ وقلقُكَ ، كما سنحكيهِ مِنْ أحوالِ الأنبياءِ والأولياءِ والسلفِ الصالحينِ ؛ ليكونَ ذلكَ أحدَ الأسبابِ المهيِّجةِ لنارِ الخوفِ مِنْ قلبِكَ .

وقد عرفت بهذا أنَّ أعمالَ العمرِ كلَّها ضائعةٌ إنْ لمْ يسلمْ في النفَسِ الأخيرِ الذي عليهِ خروجُ الروحِ ، وأنَّ سلامتَهُ مع اضطرابِ أمواجِ الخواطرِ مشكلٌ جداً ، ولذلك كانَ مطرِّفُ بنُ عبدِ اللهِ يقولُ : ( إنِّي لا أعجبُ ممَّنْ هلكَ كيفَ هلكَ ، ولكنِّي أعجبُ ممَّن نجا كيفَ نجا ؟!! )(٢) .

ولذلكَ قالَ حامدٌ اللقَّافُ : ( إذا صعدَتِ الملائكةُ بروحِ العبدِ المؤمنِ وقدْ ماتَ على الخيرِ والإسلامِ . . تعجبَتِ الملائكةُ منهُ ، وقالوا : كيفَ نجا هاذا مِنْ دنيا فسدَ فيها خيارُنا ؟! )(٣) .

<sup>(</sup>۱) تزجي : زجَّيت الشيء تزجية ؛ إذا دفعته برفق ، يقال : كيف تزجِّي الأيام ؟ أي : كيف تدفعها ؟ ودفعها يكون بالرضا بقوت قليل .

 <sup>(</sup>۲) نقله صاحب «القوت». « إتحاف» (۲۱/۹)، ورواه أبو نعيم في « الحلية »
 (۲) عن سليمان ينصح به ابنه .

<sup>(</sup>٣) يشيرون بذلك إلى إبليس وهاروت وماروت . « إتحاف » ( ٩/ ٢٤١ ) .

وكانَ الثوريُّ يوماً يبكي ، فقيلَ لهُ : علامَ تبكي ؟ فقالَ : بكينا على الذنوبِ زماناً ، فالآنَ نبكي على الإسلام (١١) .

وبالجملة : مَنْ وقعَتْ سفينتُهُ في لجَّةِ البحرِ ، وهجمَتْ عليهِ الرياحُ العاصفةُ ، واضطربَتْ الأمواجُ . كانتِ النجاةُ في حقِّهِ أبعدَ مِنَ الهلاكِ ، وقلبُ المؤمنِ أشدُّ اضطراباً مِنَ السفينةِ ، وأمواجُ الخواطرِ أعظمُ التطاماً مِنْ أمواجِ البحرِ ، وإنَّما المَخُوفُ عندَ الموتِ خاطرُ سوءِ يخطرُ فقطْ ، وهوَ الذي قالَ فيهِ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّ الرجلَ ليعملُ بعملِ أهلِ الجنَّةِ خمسينَ سنةً ، حتَّىٰ لا يبقىٰ بينَهُ وبينَ الجنَّةِ إلا فُواقُ ناقةٍ ، فيُختمُ لهُ بما سبقَ بهِ الكتابُ »(٢) ، ولا يتسعُ فُواقُ الناقةِ لأعمالِ توجبُ الشقاوة ، بلُ هيَ الخواطرُ التي تضطربُ وتخطرُ خطورَ البرقِ الخاطفِ .

وقالَ سهلٌ : ( رأيتُ كأنِّي أُدخلتُ الجنَّةَ ، فرأيتُ ثلاثَ مئةِ نبيٍّ ، فسألتُهُمْ : ما أخوفُ ما كنتُمْ تخافونَ في الدنيا ؟ قالوا : سوءُ الخاتمةِ )(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في « الحلية » . « إتحاف » ( ۲٤١/٩ ) ، وقد روى أبو نعيم في « الحلية » ( ٧/ ١٢ ) عن عبد الرحمان بن مهدي قال : مات سفيان الثوري عندي ، فلما اشتد به . . جعل يبكي ، فقال له رجل : يا أبا عبد الله ؛ أراك كثير الذنوب! فرفع شيئاً من الأرض فقال : والله ؛ لذنوبي أهون عندي من ذا ، إني أخاف أن أسلب الإيمان قبل الموت .

<sup>(</sup>٢) قوت القلوب ( ١/٢٢٦) ، ورواه مسلم ( ٢٦٥١) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٢٤٦٩ ) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً بنحوه .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢٢٩/١ ) .

ربع المنجيات موجود موجود موجود المنجيات موجود موجود موجود المنجيات موجود موجود موجود المنجيات الرجاء والخوف المنجيات

ولأجلِ هاذا الخطرِ العظيمِ كانَتِ الشهادةُ مغبوطاً عليها ، وكانَ موتُ الفجأةِ مكروهاً .

أمَّا الموتُ فجأةً. . فلأنَّهُ ربما يتفقُ عندَ غلبةِ خاطرِ سوءٍ واستيلائِهِ على القلب، والقلبُ لا يخلو عنْ أمثالِهِ ، إلا أنْ يُدفعَ بالكراهةِ أوْ بنورِ المعرفةِ .

وأمّا الشهادةُ.. فلأنّها عبارةٌ عنْ قبضِ الروحِ في حالةٍ لمْ يبقَ في القلبِ سوىٰ حبّ الله تعالىٰ ، وخرجَ حبُّ الدنيا والأهلِ والمالِ ، والولدِ وجميعِ الشهواتِ عنِ القلبِ ، إذْ لا يهجمُ علىٰ صفّ القتالِ موطّناً نفسهُ على الموتِ الشهواتِ عنِ القلبِ ، وطلباً لمرضاتِهِ ، وبائعاً دنياهُ بآخرتِهِ ، وراضياً بالبيعِ الذي بايعةُ اللهُ بهِ ؛ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللّهَ الشّرَىٰ مِن المُؤمِنِين الفُسَهُ مَ وَأَمَوْهُم بايعةُ اللهُ بهِ ؛ إذْ قالَ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ اللّهَ الشّرَىٰ مِن المبيعِ لا محالةَ ، ومخرجٌ حبّهُ مِن القلبِ ، ومجرّدٌ حبّ العوضِ المطلوبِ في قلبهِ ، ومثلُ هاذهِ الحالةِ قدْ يغلبُ على القلبِ في بعض الأحوالِ ، ولكنْ لا يتفقُ زهوقُ الروحِ فيها ، يغلبُ على القالبِ في بعض الأحوالِ ، ولكنْ لا يتفقُ زهوقُ الروحِ فيها ، فصفُّ القتالِ سببُ لزهوقِ الروحِ علىٰ مثلِ هاذهِ الحالةِ ، هاذا فيمَنْ ليسَ يقصدُ الغلبةَ والغنيمةَ وحسنَ الصيتِ بالشجاعةِ ، فإنَّ مَنْ هاذا حالُهُ وإنْ قُتِلَ في المعركةِ فهوَ بعيدٌ عنْ مثلِ هاذهِ الرتبةِ كما دلَّتْ عليهِ الأخبارُ (١) .

<sup>(</sup>۱) إذ روى البخاري ( ۲۸۱۰) ، ومسلم ( ۱۹۰٤) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال : (جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : الرجل يقاتل للمغنم ، والرجل يقاتل للذكر ، والرجل يقاتل ليرئ مكانه ، فمن في سبيل الله ؟ قال : « من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا . . فهو في سبيل الله » .

وإذْ بانَ لكَ معنىٰ سوءِ الخاتمةِ ، وما هوَ مخوفٌ فيها. . فاشتغلْ بالاستعدادِ لها ؛ فواظبْ علىٰ ذكرِ اللهِ تعالىٰ ، وأخرج مِنْ قلبِكَ حبَّ الدنيا ، واحرسْ عنْ فعلِ المعاصي جوارحَكَ ، وعن الفكرِ فيها قلبَكَ ، واحترزْ عنْ مشاهدةِ المعاصي ومشاهدةِ أهلِها جهدَكَ ، فإنَّ ذلكَ أيضاً يؤثرُ في قلبكَ ، ويصرفُ إليهِ فكرَكَ وخواطرَكَ .

وإِيَّاكَ أَنْ تَسَوِّفَ وَتَقُولَ : (سَأَسَتَعَدُّ لَهَا إِذَا جَاءَتِ الْخَاتَمَةُ ) ، فإنَّ كلَّ نَفَسٍ مِنْ أَنفَاسِكَ خَاتَمَتُكَ ، إِذْ يَمَكُنُ أَنْ تُخْتَطَفَ فَيهِ رَوْحُكَ ، فراقبْ قَلْبَكَ في كلِّ تَطْرِيفَةٍ ، وإِيَّاكَ أَنْ تَهِمَلَهُ لَحَظَةً ، فلعلَّ تلكَ اللَّحَظَةَ خَاتَمَتُكَ ؛ إِذْ يَمَكُنُ أَنْ تُخْتَطَفَ فَيها رَوْحُكَ ، هاذا ما دمتَ في يقظتِكَ .

وأمَّا إذا نمتَ.. فإيَّاكَ أَنْ تنامَ إلا على طهارةِ الظاهر والباطنِ ، وأَنْ يغلبَكَ النومُ إلا بعدَ غلبةِ ذكرِ اللهِ علىٰ قلبِكَ ، لستُ أقولُ : علىٰ لسانِكَ ، فإنَّ حركةَ اللسانِ بمجرَّدِها ضعيفةُ الأثرِ .

واعلمْ قطعاً: أنّهُ لا يغلبُ عندَ النومِ على قلبِكَ إلا ما كانَ قبلَ النومِ غالباً عليهِ ، وأنّهُ لا يغلبُ في النومِ إلا ما كانَ غالباً قبلَ النومِ ، ولا تُبعثُ عنْ نومِكَ إلا على ما غلبَ على قلبِكَ في نومِكَ ، والموتُ والبعثُ شبهُ النومِ واليقظةِ ، فكما لا ينامُ العبدُ إلا على ما غلبَ عليهِ في يقظتِهِ ، ولا يستيقظ واليقظةِ ، فكما لا ينامُ العبدُ إلا على ما غلبَ عليهِ في يقظتِهِ ، ولا يستيقظ إلا على ما كانَ عليهِ في نومِهِ . فكذلكَ لا يموتُ المرءُ إلا على ما عاش عليه ، ولا يُحشرُ إلا على ما ماتَ عليهِ .

وتحقَّقْ قطعاً ويقيناً أنَّ الموتَ والبعث حالتانِ مِنْ أحوالِكَ كما أنَّ النومَ واليقظة حالتانِ مِنْ أحوالِكَ ، وآمنْ بهاذا تصديقاً باعتقادِ القلبِ ، إنْ لمْ تكنْ أهلاً لمشاهدة ذلكَ بعينِ اليقينِ ونورِ البصيرةِ ، وراقبْ أنفاسَكَ ولحظاتِكَ ، وإيَّاكَ أنْ تغفُلَ عنِ اللهِ طرفة عينٍ ، فإنَّكَ إذا فعلتَ ذلكَ كلَّهُ (١) . كنتَ معَ ذلكَ في خطرٍ عظيم ، فكيفَ إذا لمْ تفعلْ ؟! فالناسُ كلُّهُمْ هلكيٰ إلا ذلكَ في خطرٍ عظيم ، فكيفَ إذا لمْ تفعلْ ؟! فالناسُ كلُّهُمْ هلكيٰ إلا العالمونَ ، والعالمونَ كلُّهُمْ هلكيٰ إلا العاملونَ ، والعاملونَ كلُّهُمْ هلكيٰ إلا العاملونَ ، والعاملونَ كلُّهُمْ هلكيٰ إلا العاملونَ ، والعاملونَ والمخلصونَ عليٰ خطرِ عظيم .

واعلم : أنَّ ذلكَ لا يتيسَّرُ لكَ ما لمْ تقنعْ مِنَ الدنيا بقدْرِ ضرورتِكَ ، وضرورتُكَ مطعمٌ وملبسٌ ومسكنٌ ، والباقي كلُّهُ فضولٌ .

والضرورة مِنَ المطعم : ما يقيمُ صلبَكَ ويسدُّ رمقَكَ ، فينبغي أنْ يكونَ تناولُكَ تناولَ مضطرِّ كارهٍ لهُ ، ولا تكونَ رغبتُكَ فيهِ أكثرَ مِنْ رغبتِكَ في قضاءِ حاجتِكَ ، إذْ لا فرقَ بينَ إدخالِ الطعامِ في البطنِ وبينَ إخراجِهِ ، فهما ضرورتانِ في الجبلَّةِ ، وكما لا يكونُ قضاءُ الحاجةِ مِنْ همَّتِكَ التي يشتغلُ بها قلبُكَ . . فلا ينبغي أنْ يكونَ تناولُ الطعامِ مِنْ همَّتِكَ ، واعلمْ أنَّهُ إنْ كانَ همَّتُكَ ما يدخلُ في بطنِكَ . . فقيمتُكَ ما يخرجُ مِنْ بطنِكَ .

وإذا لمْ يكنْ قصدُكَ مِنَ الطعامِ إلا التقوِّيَ على عبادةِ اللهِ تعالى ؛ كقصدِكَ

<sup>(</sup>١) أي : من الإيمان القلبي ومراقبة الأنفاس واللحظات . « إتحاف » ( ٢٤٣/٩ ) .

مِنْ قضاءِ حاجتِكَ. . فعلامةُ ذلكَ تظهرُ في ثلاثةِ أمورٍ مِنْ مأكولِكَ : في وقتهِ ، وقدرِهِ ، وجنسِهِ .

أَمَّا الوقتُ. . فأقلُّهُ أن يكتفيَ في اليومِ والليلةِ بمرَّةٍ واحدةٍ ، فيواظبَ على الصوم .

وأمَّا قدرُهُ. . فألا يزيدَ علىٰ ثلثِ البطنِ .

وأمَّا جنسُهُ. . فألا يطلبَ اللذائذَ مِنَ الأطعمةِ ، بلْ يقنعُ بما يتفقُ .

فإنْ قدرتَ على هاذهِ الثلاثِ ، وسقطَتْ عنكَ مؤنةُ الشهواتِ اللذائذِ . . قدرتَ بعدَ ذلكَ على تركِ الشبهاتِ ، وأمكنكَ ألا تأكلَ إلا مِنْ حلّهِ ، فإنَّ قدرتَ بعدُ ذلكَ على تركِ الشبهاتِ ، وأمكنكَ ألا تأكلَ إلا مِنْ حلّهِ ، فإنَّ الحلالَ يعزُّ ولا يفي بجميع الشهواتِ .

وأمّا ملبشك : فليكنْ غرضُك منه دفع الحرِّ والبردِ وستر العورةِ ، فكلُّ ما دفع البردَ عنْ رأسِك ـ ولوْ قلنسوة بدانق ـ فطلبُك غيرَه فضولٌ منك ، يضيع ما دفع البردَ عنْ رأسِك ـ ولوْ قلنسوة بدانق ـ فطلبُك غيرَه فضولٌ منك ، يضيع زمانك ، ويلزمُك الشغل الدائم والعناء القائم في تحصيلِهِ بالكسبِ مرَّة ، وبالطمع أخرى مِنَ الحرامِ والشبهةِ ، وقسْ بهاذا ما تدفع به الحرَّ والبردَ عنْ بدنِك ، فكلُّ ما حصَّلَ مقصودَ اللِّباسِ إنْ لمْ تكتفِ بهِ في خساسةِ قدرِهِ وجنسِهِ . بدنِك ، فكلُّ ما حصَّلَ مقصودَ اللِّباسِ إنْ لمْ تكتفِ بهِ في خساسةِ قدرِهِ وجنسِهِ . لم يكنْ لكَ موقفٌ ومردٌ بعدَهُ ، بلْ كنتَ ممَّنْ لا يملأُ بطنَهُ إلا الترابُ .

وكذلك المسكنُ : إنِ اكتفيتَ بمقصودِهِ . . كفتك السماءُ سقفاً ، والأرضُ مستقرّاً ، فإنْ غلبكَ حرُّ أوْ بردٌ . . فعليكَ بالمساجدِ (١) ، فإنْ طلبتَ

<sup>(</sup>١) في غير (ب، ج): (فالمساجد) بدل (فعليك بالمساجد).

مسكناً خاصاً. . طالَ عليكَ ، وانصرفَ إليهِ أكثرُ عمرِكَ ، وعمرُكَ هوَ بضاعتُكَ ، ثمَّ إنْ تيسَّرَ لكَ فقصدتَ مِنَ الحائطِ سوىٰ كونِهِ حائلاً بينكَ وبينَ الأبصارِ ، ومِنَ السقفِ سوىٰ كونِهِ دافعاً للأمطارِ ، فأخذتَ ترفعُ الحيطانَ ، وتزيِّنُ السقوفَ . . فقدْ تورَّطتَ في مهواةٍ يبعدُ رقيُّكَ منها .

وهكذا جميعُ ضروراتِ أمورِكَ ؛ إنِ اقتصرتَ عليها. تفرغتَ للهِ ، وقدرتَ على التزوُّدِ لآخرتِكَ ، والاستعدادِ لخاتمتِكَ ، وإنْ جاوزتَ حدَّ الضرورةِ إلىٰ أوديةِ الأمانيِّ . تشعبَتْ همومُكَ ، ولمْ يبالِ اللهُ في أي وادٍ أهلكَكَ .

فاقبلْ هاندهِ النصيحة ممَّنْ هو أحوجُ إلى النصيحةِ منك .

واعلم : أنَّ متسعَ التدبيرِ والتزوُّدِ والاحتياطِ هـنذا العمرُ القصيرُ ، فإذا دفعتَهُ يوماً بيومٍ في تسويفِكَ أوْ غفلتِكَ . اختُطفتَ فجأةً في غيرِ وقتِ إرادتِكَ ، ولمْ تفارقْكَ حسرتُكَ وندامتُكَ .

فإنْ كنتَ لا تقدرُ على ملازمةِ ما أرشدتُ إليهِ لضعفِ خوفِكَ ؛ إذْ لمْ يكنْ فيما وصفناهُ مِنَ أمرِ الخاتمةِ كفايةٌ في تخويفِكَ . فإنّا سنوردُ عليكَ مِنْ أحوالِ الخائفينَ ما نرجو أنْ يزيلَ بعضَ القساوةِ عنْ قلبِكَ ، فإنّكَ تتحقّقُ أنّا عقلَ الأنبياءِ والأولياءِ والعلماءِ وعلمَهُمْ ومكانَهُمْ عندَ اللهِ لمْ يكنْ دونَ عقلِكَ وعلمِكَ وعلمِكَ وعلمِكَ وعمشِ عينِ قلبِكَ ـ في وعلمِكَ ومكانِكَ وعمشِ عينِ قلبِكَ ـ في

<sup>(</sup>۱) في غير (أ، ب): (وعملهم... وعملك) بدل (وعلمهم... وعلمك).

كتاب الرجاء والخوف <u>دو دو دوه موه مه مه مه م</u>

أحوالِهِمْ: لِمَ اشتدَّ بهِمُ الخوفُ ، وطالَ بهِمُ الحزنُ والبكاءُ ؟ حتَّىٰ كانَ بعضُهُمْ يصعقُ ، وبعضُهُمْ يسقطُ مغشيّاً عليهِ ، وبعضُهُمْ يسقطُ مغشيّاً عليهِ ، وبعضُهُمْ يخرُ ميتاً إلى الأرضِ .

ولا غرو إنْ كانَ ذلكَ لا يؤثّرُ في قلبِكَ ؛ فإنَّ قلوبَ الغافلينَ مثلُ الحجارةِ أوْ أشدُّ قسوةً ، وإنَّ مِنَ الحجارةِ لَما يتفجَّرُ منهُ الأنهارُ ، وإنَّ منها لما يشقَّقُ فيخرجُ منهُ الماءُ ، وإنَّ منها لما يهبطُ مِنْ خشية اللهِ ، وما اللهُ بغافلٍ عمَّا تعملونَ .

\* \* \*

## بيان أحوال لأنبياء والملائكة عليهم الصلاة ولهتلام في المخوف

روَتْ عائشةُ رضيَ اللهُ عنها: أنَّ رسولَ الله صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ كانَ إذا تغيَّرَ الهواءُ ، وهبَّتْ ريحٌ عاصفةٌ . يتغيَّرُ وجههُ ، ويقومُ ويتردَّدُ في المحجرةِ ، ويدخلُ ويخرجُ ، كلُّ ذلكَ خوفاً مِنْ عذابِ اللهِ عزَّ وجلَّ (۱) . وقرأ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ آيةً في (سورةِ الحاقَّةِ ) فصعق (۲) . وقالَ تعالىٰ : ﴿ وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً ﴾ .

ورأىٰ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ صورةَ جبريلَ عليهِ السلامُ بالأبطحِ فصعقَ (٣) .

ورُوِيَ أَنَّهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ كانَ إذا دخلَ في الصلاةِ يُسمعُ لصدرِهِ أَرْيَزُ كأزيز المرْجَل<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( ٤٨٢٩ ) ، ومسلم ( ٨٩٩ ) ، وفيه قوله لأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها : « ما يُؤْمِنِي أن يكون فيه عذاب ؟! عذب قوم بالريح ، وقد رأى قوم العذاب فقالوا : ﴿ هَلَا اَعَارِضُ مُتَطِرُنَا ﴾ » .

 <sup>(</sup>۲) كذا في «القوت» ( ۲/ ۲۳۸) ، قال : (وروئ حمزة عن حمران بن أعين...)
 وذكره ، وتقدم أنه صلى الله عليه وسلم قرأ أو قُرِىء عنده : ﴿ إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالًا وَجَيالًا الله وَ وَطَعَامًا ذَا عُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ فصعق ، وأنها رواها ابن عدي في « الكامل » ( ۲۲۲۲ ) ،
 وهناد في « الزهد » ( ۲۲۷ ) .

 <sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « المسند » ( ٢/٢٢١) ، والبزار في « مسنده » ( ٤٧١٨ ) ، والطبراني
 في « الكبير » ( ٢١/ ٥٧) .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داوود ( ٩٠٤ ) ، والنسائي ( ١٣/٣ ) .

وقالَ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « ما جاءَني جبريلُ قطُّ إلا وهوَ يُرعَدُ فرقاً مِنَ الجبَّارِ »(١) .

وقيلَ: لما ظهرَ على إبليسَ ما ظهرَ. طفقَ جبريلُ وميكائيلُ عليهما السلامُ يبكيانِ ، فأوحى اللهُ إليهِما: ما لكما تبكيانِ كلَّ هاذا البكاءِ ؟ فقالا: يا ربُّ ؛ ما نأمنُ مكرَكَ ، فقالَ اللهُ تعالىٰ : هاكذا كونا ، لا تأمنا مكري (٢) .

وعنْ محمدِ بنِ المنكدرِ قالَ : (لمَّا خُلقَتِ النارُ.. طارَتْ أفئدةُ الملائكةِ مِنْ أماكنِها ، فلمَّا خُلقَ بنو آدمَ.. عادَتْ ) (٣) .

وعنْ أنسِ أنَّهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ سألَ جبريلَ : « ما لي لا أرى ميكائيلَ

<sup>(</sup>۱) عند الديلمي في « مسند الفردوس » ( ۸۳۵۷ ) من حديث أبي ذر : « والذي بعثني بالحق ؛ ما أتاني جبريل قط إلا رأيت بين عينيه مصوراً ، فقلت : يا جبريل ؛ ما لي أراك تأتيني وبين عينيك مصوراً ؟ قال : والذي بعثك بالحق وجعلني أميناً فيما بينه وبينك ؛ ما ضحكت منذ خلقت جهنم » ، وروى أبو الشيخ في « العظمة » ( ٣٦٣ ) عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : إن جبريل يوم القيامة لقائم بين يدي الجبار تبارك وتعالى تُرعَدُ فرائصه فرقاً من عذاب الله تعالى ، يقول : سبحانك لا إلله إلا أنت ، ما عبدناك حق عبادتك ، وروى البيهقي في « الشعب » ( ۸۸۷ ) عن أبي عمران الجوني قال : بلغني أن جبريل عليه السلام جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو يبكي ، فقال : « ما يبكيك ؟ » ، قال : ما جفت لي عين منذ خلق الله جهنم ؛ مخافة أن أعصيه فيلقيني فيها .

<sup>(</sup>٢) كذا في « الرسالة القشيرية » ( ص٢٤٠ ) ، ورواه أبو الشيخ في « العظمة » ( ٣٨٣ ) وليس فيه ذكر إبليس .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( 2/6 ) من كلام طاووس بن كيسان .

يضحكُ ؟ » فقالَ جبريلُ : ما ضحكَ ميكائيلُ منذُ خُلقَتِ النارُ (١) .

ويُقالُ: إِنَّ للهِ تعالىٰ ملائكةً لمْ يضحكْ أحدٌ منهُمْ منذُ خُلقَتِ النارُ ؟ مخافةَ أَنْ يغضبَ اللهُ عليهِمْ فيعذِّبَهُمْ بها<sup>(٢)</sup>.

وقالَ ابنُ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُما : خرجتُ معَ رسولِ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ حتَّىٰ دخلَ بعض حيطانِ الأنصارِ ، فجعلَ يلتقطُ مِنَ التمرِ ويأكلُ ، قالَ : «يا بنَ عمرَ ؛ مالكَ لا تأكلُ ؟ » فقلتُ : يا رسولَ اللهِ ؛ لا أشتهيهِ ، فقالَ : « لكنِّي أشتهيهِ ، وهذا صبحُ رابعةِ مُذْ لمْ أذقْ طعاماً ولمْ أجدْهُ ، ولوْ سألْتُ ربِّي. . لأعطاني ملكَ كسرىٰ وقيصرَ ، فكيفَ بكَ \_ يا بنَ عمرَ \_ إذا بقيتَ في قومٍ يخبؤونَ رزقَ سنتِهمْ ، ويضعفُ اليقينُ في قلوبِهمْ ؟ » قالَ : فواللهِ ؛ ما برحنا ولا قمنا حتَّىٰ نزلَتْ : ﴿ وَكَأَنِّ مِن دَآبَةِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّ اللهَ لم يأمرْكُمْ بكنزِ المالِ ، ولا باتباعِ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « إنَّ اللهَ لمْ يأمرْكُمْ بكنزِ المالِ ، ولا باتباعِ الشهواتِ ، مَنْ كنزَ دنانيرَ يريدُ بها حياةً فانيةً . . فإنَّ الحياةَ بيدِ اللهِ ، ألا وإنِّي لا أكنزُ ديناراً ولا درهماً ، ولا أخباً رزقاً لغدِ »(٣) .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في « المسند » ( ٢٢٤/٣ ) ، ورواه كذلك في حق إسرافيل عليه السلام البيهقي في « الشعب » ( ٨٨٥ ) .

<sup>(</sup>٢) فقد رُوى البيهقي في « الشعب » ( ٨٨٦ ) مرفوعاً : « إن لله عز وجل ملائكة تُرعَد فرائصهم من مخافته ، ما منهم ملك يقطر من عينيه دمعة إلا وقعت ملكاً قائماً يسبح » .

 <sup>(</sup>٣) رواه أبو الشيخ في « أخلاق النبي » ( ٨٣١ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق »
 ( ١٢٧/٤ ) .

وقالَ أبو الدرداءِ : (كانَ يُسمعُ أزيزُ قلبِ إبراهيمَ خليلِ الرحمانِ عليهِ السلامُ إذا قامَ في الصلاةِ مِنْ مسيرةِ ميلِ ؛ خوفاً مِنْ ربّه )(١) .

وقالَ مجاهدٌ: بكى داوودُ عليهِ السلامُ أربعينَ يوماً ساجداً لا يرفعُ رأسَهُ ، حتَىٰ نبتَ المرعیٰ مِنْ دموعِهِ ، وحتَّیٰ غطّیٰ رأسَهُ ، فنُوديَ: يا داوودُ ؛ أجائعٌ أنتَ فتُطعمُ ، أمْ ظمآنُ فتُسقیٰ ، أمْ عارٍ فتُكسی ؟ فنَحَبَ نحبةً هاجَ العودُ فاحترقَ مِنْ حرِّ جوفِهِ ، ثمَّ أنزلَ اللهُ تعالیٰ علیهِ التوبة والمغفرة ، فقالَ : يا ربِّ ، اجعلْ خطيئتي في كفِّي ، فصارَتْ خطيئتهُ في كفّي مكتوبة ، فكانَ لا يبسطُ كفّهُ لطعام ولا لشرابِ ولا لغيرِهِ إلا رآها فأبكتهُ ، قالَ : وكانَ يُؤتىٰ بالقدحِ ثلثاهُ ماءٌ ، فإذا تناولَهُ . أبصرَ خطيئتهُ ، فما يضعُهُ علىٰ شفتِهِ حتَّىٰ يفيضَ القدحُ مِنْ دموعِهِ (٢) .

ويُروىٰ عنهُ عليهِ الصلاةُ والسلامُ أنَّهُ ما رفعَ رأسَهُ إلى السماءِ حتَّىٰ ماتَ ، حياءً مِنَ اللهِ تعالىٰ<sup>(٣)</sup> .

وكانَ يقولُ في مناجاتِهِ : ( إلـٰهي ؛ إذا ذكرتُ خطيئتي. . ضاقَتْ عليَّ الأرضُ برُحْبِها ، وإذا ذكرتُ رحمتكَ . . ارتدَّتْ إليَّ روحي ، سبحانكَ الأرضُ برُحْبِها ، وإذا ذكرتُ رحمتكَ . .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ۲۱۸/۲ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٧٤ ) ، وهاج : يبس ، قال تعالى : ﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَ نَرَنَهُ مُصَفَرَّا ﴾ .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٧٥ ) .

إللهي ، أتيتُ أطباءَ عبادِكَ ليداووا خطيئتي ، فكلُّهُمْ عليكَ يدلُّني ، فبؤساً للقانطينَ مِنْ رحمتِكَ )(١) .

وقالَ الفضيلُ: بلغَني أنَّ داوودَ عليهِ السلامُ ذكرَ ذنبَهُ ذاتَ يومٍ ، فوثبَ صارخاً واضعاً يدَهُ على رأسِهِ حتَّىٰ لحقَ بالجبالِ ، فاجتمعَتْ إليهِ السباعُ ، فقالَ: ارجعوا لا أريدُكُمْ ، إنَّما أريدُكلَّ بكَّاءِ علىٰ خطيئتِهِ ، فلا يستقبلُني إلا بالبكاءِ ، ومَنْ لمْ يكنْ ذا خطيئةٍ . . فما يصنعُ بداوودَ الخطَّاءِ (٢) .

وكانَ يُعاتبُ في كثرةِ البكاءِ فيقولُ: (دعوني أبكي قبلَ خروجِ يومِ البكاءِ ، قبلَ تخريقِ العظامِ واشتعالِ الحشا ، وقبلَ أَنْ يُؤمرَ بي ملائكةٌ غلاظً شدادٌ لا يعصونَ اللهَ ما أمرَهُمْ ويفعلونَ ما يُؤمرونَ )(٣) .

وقالَ عبدُ العزيزِ بنُ عميرٍ : لمَّا أصابَ داوودُ الخطيئةَ . . نقصَ صوتُهُ ، فقالَ : ( إللهي ؛ بُحَّ صوتي في صفاءِ أصواتِ الصدِّيقينَ )(٤) .

ورُوِيَ أَنَّهُ عليهِ السلامُ لمَّا طالَ بكاؤُهُ ولمْ ينفعْهُ ذلكَ ، فضاقَ ذرعُهُ ، واشتدَّ غمُّهُ. . قالَ : يا ربِّ ؛ أما ترحمُ بكائي ، فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ : يا داوودُ ؛ نسيتَ ذنبَكَ وذكرتَ بكاءَكَ ؟! فقالَ : إلهي وسيِّدي ؛ كيفَ أنسىٰ ذنبي وكنتُ إذا تلوتُ الزبورَ . كفَّ الماءُ الجاري عنْ جريِهِ ، وسكنَ أنسىٰ ذنبي وكنتُ إذا تلوتُ الزبورَ . كفَّ الماءُ الجاري عنْ جريِهِ ، وسكنَ

<sup>(</sup>١) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٥٢ ) عن عثمان ابن عاتكة يحكيه .

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب « الخائفين » . « إتحاف » ( ٩ / ٢٤٧ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٨٣ ) ، وفيه : ( اللحيٰ ) بدل ( الحشا ) .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا في « الرقة والبكاء » ( ٣٩٤ ) .

هبوبُ الريحِ ، وأظلّني الطيرُ على رأسِي ، وأنسَتِ الوحوشُ إلى محرابي ؟ اللهي وسيّدي ؛ فما هاذه الوحشةُ التي بيني وبينكَ ؟ فأوحى اللهُ تعالىٰ إليهِ : يا داوودُ ؛ ذاكَ أنسُ الطاعةِ ، وهاذهِ وحشةُ المعصيةِ ، يا داوودُ ؛ آدمُ خلقٌ مِنْ خلقي ، خلقتُهُ بيدي ، ونفختُ فيهِ مِنْ روحي ، وأسجدتُ لهُ ملائكتي ، وألبستُهُ ثوبَ كرامتي ، وتوجتُهُ بتاجِ وقاري ، وشكا إليَّ ملائكتي ، وألبستُهُ حوَّاءَ أَمتي ، وأسكنتُهُ جنَّتي ، عصاني ، فطردتُهُ عنْ الوحدة ، فزوجتُهُ حوَّاءً أَمتي ، وأسكنتُهُ جنَّتي ، عصاني ، فطردتُهُ عنْ جواري عرياناً ذليلاً ، يا داوودُ ؛ اسمعْ منِّي والحقَّ أقولُ : أطعتنا فأطعناكَ ، وسألتنا فأعطيناكَ ، وعصيتنا فأمهلناكَ ، وإنْ عدتَ إلينا علىٰ ماكانَ منكَ . قبلناكَ () . قبلناكَ ()

وقالَ يحيىٰ بنُ أبي كثيرٍ : بلغنا أنَّ داوودَ عليهِ السلامُ كانَ إذا أرادَ أنْ ينوحَ . . مكثَ قبلَ ذلكَ سبعاً لا يأكلُ الطعامَ ، ولا يشربُ الشرابَ ، ولا يقربُ النساءَ ، فإذا كانَ قبلَ ذلكَ بيومٍ . . أخرجَ لهُ منبرٌ إلى البريَّةِ ، فيأمرُ سليمانَ عليهِ السلامُ أنْ يناديَ بصوتٍ يستقرىءُ البلادَ وما حولَها مِنَ الغياضِ والآكامِ والجبالِ والبراري والصوامعِ والبيعِ ، فينادي فيها : ألا مَنْ أرادَ أنْ يسمعَ نوحَ داوودَ علىٰ نفسِهِ . فليأتِ ، قالَ : فتأتي الوحوشُ مِنَ البراري والآكامِ ، وتأتي السباعُ مِنَ الغياضِ ، وتأتي الهوامُ مِنَ الجبالِ ، وتأتي الطيرُ مِنَ الجبالِ ، وتأتي الطيرُ مِنَ الأوكارِ ، وتأتي العذارَىٰ مِنْ خدورِهِنَّ ، وتجتمعُ الناسُ لذلكَ اليومِ ، ويأتي داوودُ حتَّىٰ يرقىٰ على المنبرِ ، ويحيطُ بهِ بنو إسرائيلَ ، لذلكَ اليومِ ، ويأتي داوودُ حتَّىٰ يرقىٰ على المنبرِ ، ويحيطُ بهِ بنو إسرائيلَ ،

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب « الخائفين » . « إتحاف » ( ٢٤٧/٩ ) .

کاب الرجاء والخوف می میں المجاد الرجاء والخوف میں المجاد الرجاء والخوف میں المجاد الم

وكلُّ صنفٍ علىٰ حدتِهِ محيطونَ بهِ ، وسليمانُ عليهِ السلامُ قائمٌ علىٰ رأسِهِ ، فيأخذُ في الثناءِ علىٰ ربِّهِ ، فيضجُّونَ بالبكاءِ والصراخ ، ثمَّ يأخذ في ذكرِ الجنَّةِ والنارِ ، فتموتُ الهوامُّ وطائفةٌ مِنَ الوحوشِ والسباع والناسِ ، ثمَّ يأخذُ في أهوالِ القيامةِ ، وفي النياحةِ علىٰ نفسِهِ ، فيموتُ مِنْ كلِّ نوع طائفةٌ ، فإذا رأى سليمانُ كثرة الموتى.. قالَ : يا أبتاهُ ؛ قدْ مزَّقتَ المستمعينَ كلَّ ممزَّقٍ ، وماتَتْ طوائفُ مِنْ بني إسرائيلَ ومِنَ الوحوشِ والهوامِّ ، فيأخذَ في الدعاءِ ، فبينا هوَ كذلكَ . . إذْ ناداهُ بعضُ عبَّادِ بني إسرائيلَ : يا داوودُ ؛ عجلْتَ بطلبِ الجزاءِ علىٰ ربُّكَ ، قالَ : فيخرُّ داوودُ مغشيّاً عليهِ ، فإذا نظرَ سليمانُ إلى ما أصابَهُ . . أتى بسرير فحملَهُ عليهِ ، ثمَّ أمرَ منادياً ينادي : ألا مَنْ كانَ لهُ معَ داوودَ حميمٌ أوْ قريبٌ. . فليأتِ بسريرِ فليحملْهُ ، فإنَّ الذينَ كانوا معَهُ قَدْ قَتْلَهُمْ ذكرُ الجنَّةِ والنار ، فكانَتِ المرأةُ تأتي بالسريرِ وتحملُ قريبَها وتقولُ : يا مَنْ قتلَهُ ذكرُ النار ، يا مَنْ قتلَهُ خُوفُ اللهِ ، ثُمَّ إذا أَفاقَ داوودُ. . قامَ ووضعَ يدَهُ علىٰ رأسِهِ ، ودخلَ بيتَ عبادتِهِ ، وأغلقَ بابَهُ ، ويقولُ : يا إلـٰهَ داوودَ ؛ أغضبانُ أنتَ علىٰ داوودَ ؟ ولا يزالُ يناجي ربَّهُ، فيأتي سليمانُ ويقعدُ على الباب، ويستأذنُ ، ثمَّ يدخلُ ومعَهُ قرصٌ مِنْ شعيرٍ ، فيقولُ : يا أبتاهُ ؛ تقوَّ بهاذا علىٰ ما تريدُ ، فيأكلُ مِنْ ذلكَ القرص ما شاءَ اللهُ ، ثمَّ يخرجُ إلىٰ بني إسرائيلَ فيكونُ بينَهُمْ (١).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب « الخائفين » . « إتحاف » ( ۲٤٨/۹ ) ، ورواه السراج القاري في « مصارع العشاق » ( ۲۷۲/۱ ) .

وقالَ يزيدُ الرقاشيُّ : خرجَ داوودُ ذاتَ يومِ بالناسِ يعظُهُمْ ويخوِّفُهُمْ ، فخرجَ في أربعينَ ألفاً ، فماتَ منهُمْ ثلاثونَ ألفاً ، وما رجع إلا في عشرةِ الافي ، قالَ : وكانَ لهُ جاريتانِ اتخذَهُما ، حتَّىٰ إذا جاءَهُ الخوفُ ، وسقطَ فاضطربَ . قعدتا على صدرِهِ وعلى رجليهِ مخافة أنْ تتفرَّقَ أعضاؤُهُ ومفاصلُهُ فيموتَ (١) .

وقالَ ابنُ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُما : دخلَ يحيىٰ بنُ زكريا عليهما السلامُ بيتَ المقدسِ وهوَ ابنُ ثمانِ حججٍ ، فنظرَ إلىٰ عبَّادِهِمْ قدْ لبسوا مدارعَ الشعرِ والصوفِ ، ونظرَ إلىٰ مجتهديهِمْ قدْ خرقوا التراقيَ وسلكوا فيها السلاسلَ ، وشدُّوا أنفسَهُمْ إلىٰ أطرافِ بيتِ المقدسِ ، فهالَهُ ذلكَ ، فرجعَ إلىٰ أبويهِ ، فمرَّ بصبيانٍ يلعبونَ ، فقالوا لهُ : يا يحيىٰ ؛ هلمَّ بنا لنلعبَ ، فقالَ : إنِّي لمْ أخلقُ للَّعبِ ، قالَ : فأتىٰ أبويهِ ، فسألَهُما أنْ يدرِّعاهُ الشعرَ ، ففعلا ، فرجعَ ألىٰ بيتِ المقدسِ ، وكانَ يخدمُهُ نهاراً ، ويصبحُ فيهِ ليلاً(٢) ، حتَّىٰ أتتْ عليهِ خمسَ عشرةَ سنةً ، فخرجَ ولزمَ أطوادَ الأرضِ وغيرانَ الشعابِ ، فخرجَ أبواهُ في طلبهِ ، فأدركاهُ علىٰ بحيرةِ الأردنِ وقدْ أنقعَ رجليهِ في الماءِ وقدْ كادَ في طلبهِ ، فأدركاهُ علىٰ بحيرةِ الأردنِ وقدْ أنقعَ رجليهِ في الماءِ وقدْ كادَ

<sup>(</sup>۱) وروى ابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٥٣٩٩ ) عن ثابت البناني قال : ( كان داوود نبي الله عليه السلام إذا ذكر عقاب الله . . تخلعت أوصاله ، لا يشدها إلا الأسر ، فإذا ذكر رحمة الله . . تراجعت ) ، والأسر : العصب والشد ، والمراد هنا : الأعصاب والعروق لشبهها بالحبل .

<sup>(</sup>٢) أي: يسرج السرج . « إتحاف » ( ٢٤٨/٩ ) .

ربع المنجيات موجود موجود

العطشُ يذبحُهُ وهوَ يقولُ : وعزَّتِكَ وجلالِكَ ؛ لا أذوقُ باردَ الشراب حتَّىٰ ا أعلمَ أينَ مكاني منكَ ، فسألَهُ أبواهُ أنْ يفطرَ على قرْص كانَ معهما مِنْ شعير ، ويشربَ مِنْ ذلكَ الماءِ ، ففعلَ وكفَّرَ عنْ يمينِهِ ، فمُدِحَ بالبرِّ ، فردَّهُ أبواهُ إلىٰ بيتِ المقدس ، فكانَ إذا قامَ يصلِّي . . بكىٰ حتَّىٰ يبكيَ معَهُ الشجرُ والمدرُ ، ويبكيَ زكريا عليهِ السلامُ لبكائِهِ ، حتَّىٰ يُغمىٰ عليهِ ، فلمْ يزلْ يبكى حتَّىٰ أحرقَتْ دموعُهُ لحمَ خدَّيهِ ، وبدَتْ أضراسُهُ للناظرينَ ، فقالَتْ لهُ أَمُّهُ : يَا بِنِيَّ ؛ لَوْ أَذِنتَ لِي أَنْ أَتَخَذَ لَكَ شَيًّا تُوارِي بِهِ أَضْرَاسَكَ عَن الناظرينَ ، فأذنَ لها ، فعمدَتْ إلىٰ قطعتي لبودٍ فألصقَتْهُما علىٰ خدَّيهِ ، فكانَ إذا قامَ يصلَي . . بكي ، فإذا استنقعَتْ دموعُهُ في القطعتين . . أتتْ إليهِ أُمُّهُ فعصرتهُما ، فإذا رأى دموعَهُ تسيلُ علىٰ ذراعي أمِّهِ . . قالَ : اللهمَّ ؟ هـٰـذهِ دموعى ، وهـٰـذهِ أمِّى ، وأنا عبدُكَ ، وأنتُ أرحمُ الراحمينَ ، فقالَ لهُ زكريا يوماً : يا بنيَّ ؛ إنَّما سألتُ ربِّي أنْ يهبَكَ لي لتقرَّ عيناي بكَ ، فقالَ يحيىٰ : يا أبتِ ؛ إنَّ جبريلَ أخبرَني أنَّ بينَ الجنَّةِ والنار مفازةً لا يقطعُها إلا كلُّ بكَّاءِ ، فقالَ زكريا عليهِ السلامُ : فابكِ يا بنيَّ (١) .

وقالَ عيسىٰ عليهِ السلامُ: (معاشرَ الحواريينَ ؛ خشيةُ اللهِ وحبُّ الفردوسِ يورثانِ الصبرَ على المشقَّةِ ، ويباعدانِ مِنَ الدنيا ، وبحقَّ أقولُ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن قتيبة في «عيون الأخبار» ( ٢٩٤/٢ ) إلىٰ قوله : ( وأنت أرحم الراحمين ) عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق» ( ١٩٨/٩٥ ) عن يزيد بن أبي منصور .

لكُمْ: إِنَّ أَكلَ الشعيرِ والنومَ على المزابلِ مع الكلابِ في طلبِ الفردوسِ قليلٌ )(١).

وقيلَ : كَانَ الخليلُ عليهِ السلامُ إذا ذكرَ خطيئتَهُ . يُغشىٰ عليهِ ، ويُسمعُ اضطرابُ قلبهِ ميلاً في ميلٍ ، فيأتيهِ جبريلُ فيقولُ لهُ : الجبَّارُ يقرئُكَ السلامَ ويقولُ : هلْ رأيتَ خليلاً يخافُ خليلَهُ ؟ فيقولُ : يا جبريلُ ؛ إنِّي إذا ذكرتُ خطيئتي . نسيتُ خليد حليد .

فهاذه أحوالُ الأنبياءِ عليهِمُ السلامُ ، فدونكَ والتأمَّلَ فيها ؛ فإنَّهُمْ أعرفُ خلقِ اللهِ باللهِ تعالىٰ وبصفاتِهِ صلواتُ اللهِ عليهِمْ أجمعينَ ، وعلىٰ كلِّ عبادِ اللهِ المقربينَ ، وحسبُنا اللهُ ونعمَ الوكيلُ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في «الحلية» (٣٦٩/٢)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٤٢٢/٤٧).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي الدنيا في كتاب « الخائفين » . « إتحاف » ( ٩/ ٢٤٩ ) .

ربع المنجيات

كتأب الرجاء والخوف من من الم

## ببابن حوال لصحابة والتّابعين والسّلف الصّائحين في ستّدة المحوف

رُوِيَ أَنَّ أَبِا بِكْرِ الصِّدِّيقَ رَضِيَ اللهُ عنهُ قَالَ لَطَائدٍ : ( لَيْتَنِي مِثْلُكَ يَا طَائرُ وَلَمْ أُخِلَقْ بِشُراً )(١) .

وقالَ أبو ذرِّ رضيَ اللهُ عنهُ : (وددتُ لوْ أنِّي شجرةٌ تُعضدُ )(٢) ، وكذا قالَ طلحةُ (٣) .

وقالَ عثمانُ رضيَ اللهُ عنهُ : (وددتُ أنِّي إذا متُّ لمْ أُبعثْ )(٤) .

وقالَتْ عائشةُ رضيَ اللهُ عنها : ( وددتُ أنِّي كنتُ نسياً منسياً ) (٥٠) .

ورُوِيَ أَنَّ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُ كَانَ يسقطُ مِنَ الخوفِ إذا سمعَ آيةً مِنَ القرآنِ مغشيًا عليهِ ، فكانَ يُعادُ أيَّاماً (٦) .

وأخذَ يوماً تبنةً مِنَ الأرضِ فقالَ : ( يا ليتني كنتُ هـٰـذهِ التبنةَ ، يا ليتني

<sup>(</sup>١) رواه بنحوه البيهقي في « الشعب » ( ٧٦٩ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ( ٢٣١٢ ) ، وذكره موقوفاً عليه رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣) قوت القلوب ( ٢٢٨/١ ) .

<sup>(</sup>٤) كذا في « القوت » ( ٢٢٨/١ ) ، وروى ابن أبي الدنيا في « المتمنين » ( ٧٢ ) عنه رضي الله عنه قال : ( لو وقفت بين الجنة والنار ، فخيِّرت بين أن أصير رماداً أو أخير إلىٰ أي الدارين أصير . لاخترت أن أكون رماداً ) .

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري ( ٣٥٧٤ ) .

<sup>(</sup>٦) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ١/١٥) .

لَمْ أَكُ شَيئًا مَذَكُوراً ، يَا لَيْتَنِي كَنْتُ نَسْياً مَنْسَيّاً ، يَا لَيْتَنِي لَمْ تَلَدُّنِي أُمِّي )(١) . وكَانَ في وجهِ عمرَ رضيَ اللهُ عنهُ خطَّانِ أسودانِ مِنَ الدموعِ(٢) .

وقالَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ: ( مَنْ خافَ اللهَ. لمْ يشفِ غيظَهُ ، ومَنِ اللهَ. لمْ يشفِ غيظَهُ ، ومَنِ اللهَ. لم يصنع ما يريدُ ، ولولا يومُ القيامةِ . لكانَ غيرَ ما ترونَ ) (٣) .

ولمَّا قرأَ عمرُ رضيَ اللهُ عنهُ: ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ ﴾ ، وانتهىٰ إلىٰ قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَإِذَا ٱلصُّعُفُ نُشِرَتْ ﴾ . خرَّ مغشيّاً عليه (٤) .

ومرَّ يوماً بدارِ إنسانٍ وهوَ يصلِّي ويقرأُ (سورةَ الطورِ) فوقفَ يستمعُ ، فلمَّا بلغَ قولَهُ تعالىٰ : ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَيِّكَ لَوَقِعٌ ﴾ . . نزلَ عنْ حمارِهِ ، واستندَ إلىٰ حائطٍ ، ومكثَ زماناً ، ورجع إلىٰ منزلِهِ ، فمرضَ شهراً يعودُهُ الناسُ ولا يدرونَ ما مرضُهُ (٥) .

وقالَ عليٌّ كرَّمَ اللهُ وجهَهُ وقدْ سلَّمَ مِنْ صلاةِ الفجرِ وقدْ علاهُ كآبةٌ وهوَ يقلِّبُ وهوَ يقلِّبُ يدَهُ : ( لقدْ رأيتُ أصحابَ محمدٍ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ فلمْ أرَ اليومَ

<sup>(</sup>١) رواه ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٣٤ ) .

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد في « فضائل الصحابة » ( ۳۱۸ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص ٤٠٥ ) من طريق ابن أبي الدنيا ،وأبو نعيم في « الحلية » ( ٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أورده المحب الطبري في « الرياض النضرة » (  $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ 0) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ٣٠٨/٤٤ ) .

شيئاً يشبهُهُمْ ، لقدْ كانوا يصبحونَ شعثاً صفراً غبراً ، بينَ أعينهِمْ أمثالُ رُكَبِ المعزىٰ ، قدْ باتوا للهِ سجّداً وقياماً يتلونَ كتابَ اللهِ ، يراوحونَ بينَ جباهِهِمْ وأقدامِهِمْ ، فإذا أصبحوا وذكروا اللهَ . . مادوا كما يميدُ الشجرُ في يومِ الريحِ ، وهملَتْ أعينُهُمْ الدموعَ حتَّىٰ تبلَّ ثيابَهُمْ ، واللهِ ؛ كأنِي بالقومِ باتوا غافلينَ ) ، ثمَّ قامَ فما رُئِيَ بعدَ ذلكَ ضاحكاً حتَّىٰ ضربَهُ ابنُ ملجم (١) .

وقالَ عمرانُ بنُ الحصينِ : (وددتُ أنِّي رمادٌ تسفيني الرياحُ في يومٍ عاصف ) (٢) .

وقالَ أبو عبيدةَ ابنُ الجرَّاحِ رضيَ اللهُ عنهُ : ( وددتُ أنِّي كبشٌ فيذبحُني أهلي ، فيأكلونَ لحمي ، ويحسونَ مرقي ) (٣) .

وكانَ عليُّ بنُ الحسينِ رضيَ اللهُ عنهُ إذا توضَّأَ. اصفرَّ لونهُ ، فيقولُ لهُ أهلُهُ : ما هاذا الذي يعتادُكَ عندَ الوضوءِ ؟ فيقولُ : أتدرونَ بينَ يدي مَنْ أريدُ أنْ أقومَ ؟! (٤) .

وقالَ موسىٰ بنُ مسعودٍ : كنَّا إذا جلسنا إلى الثوريِّ كأنَّ النارَ قدْ أحاطَتْ بنا ؛ لما نرىٰ مِنْ خوفِهِ وجزعِهِ (٥) .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي الدنيا في « التهجد وقيام الليل » ( ۲۰۵ ) ، والدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص ۲۵۵ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ۲۱/۱ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق في « المصنف » ( ٢١/ ٣٠٧) ، والبيهقي في « الشعب » ( ٧٧٠) .

<sup>(</sup>٣) هو ضمن الخبر المروي قبله .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في «الزهد» (٢١٣٨)، وابن أبي الدنيا في « الرقة والبكاء » (١٤٨).

<sup>(</sup>٥) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص ١٤٠ ) .

ربع المنجيات

وقرأ مضرُ القارىءُ يوماً : ﴿ هَٰذَا كِنَبُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمُ بِٱلْحَقِّ . . . ﴾ الآية ، فبكىٰ عبدُ الواحدِ بنُ زيدٍ حتَّىٰ غُشِيَ عليهِ ، فلمَّا أفاقَ . . قالَ : وعزَّتِكَ ؛ لا عصيتُكَ جهدي أبداً ، فأعنِّي بتوفيقِكَ علىٰ طاعتِكَ (١) .

وكانَ المسورُ بنُ مخرمةَ لا يقوى أنْ يسمعَ شيئاً منَ القرآنِ لشدَّةِ خوفِهِ ، ولقدْ كانَ يُقرأُ عندَهُ الحرفُ أو الآيةُ فيصيحُ صيحةً فما يعقلُ أياماً ، حتَّىٰ أتىٰ عليهِ رجلٌ مِنْ خثعم ، فقرأً عليهِ : ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّمَنِ وَفَدًا ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّمَنِ وَفَدًا ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ ، ولستُ مِنَ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ ، ولستُ مِنَ المجرمينَ ، ولستُ مِنَ المتقينَ ، أعدْ عليّ القولَ أيُها القارىءُ ، فأعادَها عليهِ ، فشهقَ شهقةً فلحقَ بالآخرة (٢٠) .

وقُرِىءَ عندَ يحيى البَكَاءِ: ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ ﴾ ، فصاحَ صيحةً مكثَ منها مريضاً أربعةَ أشهرِ يُعادُ مِنْ أطرافِ البصرةِ (٣) .

وقالَ مالكُ بنُ دينارِ : بينما أنا أطوفُ بالبيتِ إذْ أنا بجُويريةَ المتعبدةِ متعلقةً بأستارِ الكعبةِ وهيَ تقولُ : يا ربِّ ؛ كمْ مِنْ شهوةٍ ذهبَتْ لذَّاتُها وبقيَتْ

<sup>(</sup>۱) بنحوه رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ۲۳۰/۳۷ ) .

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ الزبيدي في « إتحافه » ( ٢٥٢/٩ ) : ( هكذا ذكره المصنف في سبب موته ، والذي ثبت من قول عمرو بن علي الفلاس أنه أصابه المنجنيق في فتنة ابن الزبير وهو يصلي في الحجر ، فمكث خمسة أيام ثم مات ، فلعل هاذه القصة إن صحت . كانت في أثناء هاذه الأيام الخمسة ، أو حصل التصحيف من النساخ في صاحب القصة ) .

<sup>(</sup>٣) رواه الدينوري في « المجالسة وجواهر العلم » ( ص٢١٣ ) .

تبعاتُها ؟! يا ربِّ ؛ أما كانَ لكَ أدبٌ وعقوبةٌ إلا النارُ ؟! وتبكي ، فما زالَ ذلكَ مقامُها حتَّىٰ طلعَ الفجرُ ، قالَ مالكٌ : فلمَّا رأيتُ ذلكَ . وضعتُ يدي علىٰ رأسي صارخاً أقولُ : ثكلَتْ مالكاً أمُّهُ (١) .

ورُوِيَ أَنَّ الفضيلَ رُئِيَ يومَ عرفةَ والناسُ يدعونَ وهوَ يبكي بكاءَ الثكلى المحترقةِ ، حتَّىٰ إذا كادَتِ الشمسُ تغربُ. . قبضَ علىٰ لحيتِهِ ، ثمَّ رفعَ رأسَهُ إلى السماءِ وقالَ : واسوءتاهُ منكَ وإنْ غفرتَ ، ثمَّ انقلبَ معَ الناس (٢) .

وسُئِلَ ابنُ عباسِ رضيَ اللهُ عنهُما عنِ الخائفينَ ، فقالَ : (قلوبُهُمْ بالخوفِ قرحةٌ ، وأعينُهُمْ باكيةٌ ، يقولونَ : كيفَ نفرحُ والموتُ مِنْ ورائِنا ، والقبرُ أمامَنا ، والقيامةُ موعدُنا ، وعلىٰ جهنَّمَ طريقُنا ، وبينَ يدي ربِّنا موقفُنا ؟! ) (٣) .

ومرَّ الحسنُ بشابِّ وهوَ مستغرقٌ في ضحكِهِ وهوَ جالسٌ معَ قومٍ في مجلسٍ ، فقالَ لهُ الحسنُ : يا فتىٰ ؛ هلْ مررتَ بالصراطِ ؟ قالَ : لا ، قالَ : فما هاذا قالَ : فهلْ تدري إلى الجنَّةِ تصيرُ أمْ إلى النارِ ؟ قالَ : لا ، قالَ : فما هاذا

<sup>(</sup>۱) رواه الفاكهي في «أخبار مكة» (٣١٩/١)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣١/٥٦)، وكذا وقع في النسخ: (المتعبدة) بالتعريف، وعند الحافظ الزبيدي في «إتحافه» (٢٥٢/٩): (بجويريةٍ متعبدة).

 <sup>(</sup>۲) رواه البيهقي في « الشعب » ( ۳۸۹۷ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق »
 (۲) (۲۸/۶۸ ) .

<sup>(</sup>٣) أورده ابن عبد ربه في « العقد الفريد » ( ٣/ ١٧٧ ) .

الضحكُ ؟! قالَ : فما رُئِيَ ذلكَ الفتى بعدَها ضاحكاً ١١) .

وكانَ حمَّادُ بنُ عبدِ ربِّهِ إذا جلسَ. . جلسَ مستوفزاً علىٰ قدميهِ ، فيُقالُ لهُ : لوِ اطمأننتَ ، فيقولُ : تلكَ جلسةُ الآمنِ ، وأنا غيرُ آمنٍ ؛ إذْ عصيتُ اللهَ عزَّ وجلَّ .

وقالَ عمرُ بنُ عبدِ العزيزِ : ( إنَّما جعلَ اللهُ تعالىٰ هـٰذهِ الغفلةَ في قلوبِ العبادِ رحمةً ؛ كي لا يموتوا مِنْ خشيةِ اللهِ عزَّ وجلَّ )(٢) .

وقالَ مالكُ بنُ دينارِ : ( لقدْ هممتُ إذا أنا متُّ أنْ آمرَهُمْ أنْ يقيِّدوني ويغلُّوني ، ثمَّ ينطلقوا بي إلىٰ ربِّي كما يُنطلقُ بالعبدِ الآبقِ إلىٰ سيِّدهِ ) (٣) .

وقالَ حاتمٌ الأصمُّ: (لا تغترَّ بموضع صالحٍ ؛ فلا مكانَ أصلحُ مِنَ الجنَّةِ وقدْ لقي آدمُ عليهِ السلامُ فيها ما لقي ، ولا تغترَّ بكثرةِ العبادةِ ؛ فإنَّ إبليسَ بعدَ طولِ تعبُّدِهِ لقي ما لقي ، ولا تغترَّ بكثرةِ العلمِ ؛ فإنَّ بلعامَ كانَ يحسنُ اسمَ اللهِ الأعظمَ ، فانظرْ ماذا لقي ، ولا تغترَّ برؤيةِ الصالحينَ ؛ فلا شخصَ أكبرُ منزلةً عندَ اللهِ مِنَ المصطفىٰ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ولمْ ينتفعْ بلقائِهِ أقاربُهُ وأعداؤُهُ )(3) .

<sup>(</sup>١) نقله صاحب « القوت » . « إتحاف » ( ٢٥٣/٩ ) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو نعيم في « الحلية » . « إتحاف » ( ٢٥٣/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في « الزهد » ( ١٨٨٠ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٤) الرسالة القشيرية ( ص٢٤١ ) .

ربع المنجيات

وقالَ السريُّ : ( إنِّي لأنظرُ إلىٰ أنفي كلَّ يومٍ مراتٍ ؛ مخافةَ أنْ يكونَ قدِ اسودَّ وجهي )(١) .

وقالَ أبو حفص : ( منذُ أربعينَ سنةً اعتقادي في نفسي أنَّ اللهَ تعالىٰ ينظرُ إليَّ نظرَ السخطِ ، وأعمالي تدلُّ علىٰ ذلكَ )(٢) .

وخرجَ ابنُ المباركِ يوماً علىٰ أصحابِهِ فقالَ : ( إنِّي اجترأتُ البارحةَ على اللهِ تعالىٰ ؛ سألتُهُ الجنَّةَ ) (٣) .

وقالَتْ أَمُّ محمدِ بنِ كعبِ القرطيِّ لابنِها: يا بنيَّ ؛ إنِّي أعرفُكَ صغيراً طيِّباً ، وكبيراً طيِّباً ، وكأنَّكَ أحدَثتَ حدثاً موبقاً لما أراكَ تصنعُ في ليلِكَ ونهارِكَ ! (٤) فقالَ: يا أمَّاهُ ؛ ما يؤمنني أنْ يكونَ اللهُ عزَّ وجلَّ قدِ اطلعَ عليَّ وأنا علىٰ بعضِ ذنوبي فمقتني وقالَ: وعزَّتي وجلالي؛ لا غفرتُ لكَ ؟! (٥).

وقالَ الفضيلُ : ( إنِّي لا أغبطُ نبيّاً مرسلاً ، ولا ملكاً مقرباً ، ولا عبداً صالحاً ، أليسَ هؤلاءِ يعاينونَ يومَ القيامةِ ؟! إنَّما أغبطُ مَنْ لمْ يُخلقْ )(٦) .

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في « الحلية » (١١٦/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الرسالة القشيرية ( ص ٢٤٠) ، وأبو حفص هو عمر بن مسلمة الحداد .

<sup>(</sup>٣) الرسالة القشيرية ( ص ٢٤١ ).

<sup>(</sup>٤) أي : من الاجتهاد في العبادة ، والبكاء من الخوف . « إتحاف » ( ٢٥٣/٩ ) .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن أبي الدنيا في «التهجد وقيام الليل» (٩٠)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/٢١).

<sup>(</sup>٦) رواه بنحوه أبو نعيم في « الحلية » ( ٩/٨ ) ، ويعاينون : يشاهدون أهوالها .

ورُوِيَ أَنَّ فتى مِنَ الأنصارِ دخلتهُ خشيةُ النارِ ، فكانَ يبكي حتَّىٰ حبسَهُ ذلكَ في البيتِ ، فجاءَ النبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ ، فدخلَ عليهِ واعتنقَهُ ، فخرَّ ميتاً ، فقالَ النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ : « جهِّزوا صاحبَكُمْ ؛ فإنَّ الفَرَقَ مِنَ النارِ فتَّتَ كبدَهُ »(١) .

ورُوِيَ عن أبي ميسرةَ أنَّهُ كَانَ إِذَا أُوى إِلَىٰ فَرَاشِهِ قَالَ : يَا لَيْتَ أُمِّي لَمْ تَلَدُني ، فَقَالَتْ لَهُ أُمُّهُ : يَا أَبَا ميسرةَ ؛ إِنَّ اللهَ تَعَالَىٰ قَدْ أَحَسنَ إِلَيْكَ ؛ هَدَاكَ لِلْإِسلامِ ، قَالَ : أَجَلْ ، ولكنَّ اللهَ تَعَالَىٰ قَدْ بَيَّنَ لَنَا أَنَّا وَارِدُو النَّارِ ، ولمْ يَبِيِّنْ لِنَا أَنَا صَادِرُونَ عَنَهَا (٢) .

وقيلَ لفرقدِ السَّبَخِيِّ : أخبرْنا بأعجبِ شيءٍ بلغَكَ عنْ بني إسرائيلَ ، فقالَ : بلغَني أنَّهُ دخلَ بيتَ المقدسِ خمسُ مئةِ عذراءَ ، لباسُهُنَّ الصوفُ والمسوحُ ، فتذاكرْنَ ثوابَ اللهِ وعقابَهُ ، فمتنَ جميعاً في يوم واحدِ (٣) .

وكانَ عطاءٌ السَّليميُّ مِنَ الخائفينَ ، ولمْ يكنْ يسألُ اللهَ الجنَّةَ أبداً ، إنَّما كانَ يسألُ اللهَ العفوَ<sup>(٤)</sup> .

<sup>(</sup>۱) رواه ابن المبارك في «الزهد» (۳۲۰)، من زيادات نعيم بن حماد، وأحمد في «الـزهـد» (۲/ ۲۳٤)، والبيهقي في «الـمستـدرك» (۲/ ۹۰۶)، والبيهقي في «الشعب» (۹۰۸).

<sup>(</sup>٢) رواه النسائي في «الكبرى» (١١٨٣٧)، وابن المبارك في «الزهد» (٣١٢)، وفي غير (ب): (وروي عن ابن أبي ميسرة).

<sup>(</sup>٣) أورده ابن الجوزي في « المدهش » ( ٦١٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) روىٰ ذلك له أبو نعيم في « الحلية » ( ٦/ ٢١٧ ) .

كتاب الرجاء والعوف

وقيلَ لهُ في مرضِهِ : ألا تشتهي شيئاً ؟ فقالَ : إنَّ خوفَ جهنَّمَ لمْ يدعْ في قلبي موضعاً للشهوةِ (١) .

ويُقالُ: إنَّهُ ما رفعَ رأسَهُ إلى السماءِ ولا ضحكَ أربعينَ سنةً ، وإنَّهُ رفعَ رأسَهُ يوماً ، ففزعَ ، فسقط ، فانفتقَ في بطنِهِ فتقُ<sup>(٢)</sup> .

وكانَ يمسُّ جسدَهُ في بعضِ الليلةِ مخافةَ أنْ يكونَ قدْ مُسِخَ (٣) .

وكانَ إذا أصابَتْهُمْ ريحٌ أوْ برقٌ أوْ غلاءُ طعامٍ. . قالَ : هاذا مِنْ أجلي يصيبُهُمْ ، لوْ ماتَ عطاءٌ . . لاستراحَ الناسُ (٤) .

وقالَ عطاءٌ: خرجنا مع عتبة الغلام وفينا كهولٌ وشبّانٌ يصلُونَ صلاة الفجرِ بطهورِ العشاءِ ، قدْ تورَّمَتْ أقدامُهُمْ مِنْ طولِ القيامِ ، وغارَتْ أعينُهُمْ في رؤوسِهِمْ ، وبقيَتِ العروقُ كأنّها في رؤوسِهِمْ ، وبقيَتِ العروقُ كأنّها الأوتارُ ، يصبحونَ كأنّ جلودَهُمْ قشورُ البطيخ ، وكأنّهُمْ قدْ خرجوا مِنَ القبورِ يخبرونَ كيفَ أكرمَ اللهُ المطيعينَ ، وكيفَ أهانَ العاصينَ ، فبينَما هُمْ يمشونَ . إذْ مرَّ بمكانٍ ، فخرَّ مغشيّاً عليهِ ، فجلسَ أصحابُهُ حولَهُ يبكونَ في يوم شديدِ البردِ ، وجبينُهُ يرشحُ عرقاً ، فجاؤوا بماءِ فمسحوا وجههُ ،

<sup>(</sup>١) روى ما يفيد هاذا أبو نعيم في « الحلية » (٢١٩/٦).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ۲/ ۲۲۱ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٢٢/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٢١/٦ ) .

فأفاق ، وسألوهُ عنْ أمرِهِ ، فقالَ : إنِّي ذكرتُ أنِّي كنتُ عصيتُ اللهَ في ذلكَ المكانِ (١) .

وقالَ صالحٌ المريُّ : قرأتُ على رجلٍ مِنَ المتعبدينَ : ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلَيْتَنَا آطَعْنَا ٱللَّهَ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولا ﴾ ، فصعق ، ثمَّ أفاق فقالَ : زدْني يا صالحُ ؛ فإنِّي أجدُ غمّاً ، فقرأتُ : ﴿ كُلَّمَا أَرَادُوَ أَنَ يَغْرُجُواْ مِنْهَا أَعِيدُواْ فِيهَا ﴾ ، فخرَّ ميتاً .

ورُوِيَ أَنَّ زرارةَ بنَ أُوفِي صلَّىٰ بالناسِ الغداةَ ، فلمَّا قرأَ : ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴾ . . خرَّ مغشيّاً عليهِ ، فحُملَ ميتاً (٢) .

ودخلَ يزيدُ الرقاشيُّ على عمرَ بنِ عبدِ العزيزِ ، فقالَ : عظْني يا يزيدُ ؛ فقالَ : يا أميرَ المؤمنينَ ؛ اعلمْ أنَّكَ لستَ أوَّلَ خليفةِ يموتُ ، فبكىٰ ، ثمَّ قالَ : يا أميرَ المؤمنينَ ؛ ليسَ بينكَ وبينَ آدمَ أَبُّ إلا ميِّتُ ، فبكىٰ ، ثمَّ قالَ : يا أميرَ المؤمنينَ ؛ ليسَ بينكَ وبينَ آدمَ أبُ إلا ميِّتُ ، فبكىٰ ، ثمَّ قالَ : يا يزيدُ ، فقالَ : يا أميرَ المؤمنينَ ؛ ليسَ بينكَ وبينَ المجنّةِ والنارِ منزلٌ ، فسقطَ مغشيًا عليهِ (٣) .

وقالَ ميمونُ بنُ مهرانَ : لمَّا نزلَتْ هلذهِ الآيةُ : ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ . . صاحَ سلمانُ الفارسيُّ ، ووضعَ يدَهُ علىٰ رأسِهِ ،

<sup>(</sup>۱) خبر أنه مرَّ بمكان فأصابه ما أصابه رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٢٨/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي ( ٤٤٥ ) بنحوه .

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في « الزهد الكبير » ( ٥٥١ ) .

ربع المنجيات موجود موجود معدم المنجيات محدوف موجود موجود معدم معدود المنجيات الرجاء والمخوف معدود معدود المنجيات المرجاء والمخوف معدود معدود المنجيات المرجاء والمخوف معدود معدود المنجيات المرجاء والمخوف معدود معدود المنجيات المن

وخرجَ هارباً ثلاثةً أيامٍ لا يقدرونَ عليهِ (١) .

ورأى داوودُ الطائيُّ امرأةً تبكي على رأسِ قبرِ والدِها وهيَ تقولُ : يا أبتاهُ ؛ ليتَ شعري أيُّ خديكَ بدأ بهِ الدودُ أوَّلاً ؟ فصعقَ داوودُ وسقطَ مكانَهُ (٢) .

وقيلَ : مرضَ سفيانُ الثوريُّ ، فعُرِضَ بولُهُ على طبيبٍ ذميٌّ ، فقالَ : هاذا رجلٌ قطعَ الخوفُ كبدَهُ ، ثمَّ جاءَ وجسَّ عروقَهُ ، ثمَّ قالَ : ما علمتُ أنَّ في الملةِ الحنيفيةِ مثلَهُ (٣) .

وقالَ أحمدُ ابنُ حنبلِ رحمَهُ اللهُ : سألتُ اللهَ عزَّ وجلَّ أَنْ يفتحَ عليَّ باباً مِنَ الخوفِ ، ففتحَ ، فخفتُ علىٰ عقلي ، فقلتُ : يا ربِّ ؛ علىٰ قدْرِ ما أطيقُ ، فسكنَ قلبي (٤) .

وقالَ عبدُ اللهِ بنُ عمرِو بنِ العاصِ : ( ابكوا ، فإنْ لمْ تبكوا. . فتباكُوا ، فوالذي نفسي بيدِهِ ؛ لوْ يعلمُ العلمَ أحدُكُمْ . . لصرخَ حتَّىٰ ينقطعَ صوتُهُ ، وصلَّىٰ حتَّىٰ ينكسرَ صلبُهُ ) (٥) ، وكأنَّهُ أشارَ إلىٰ معنىٰ قولِهِ صلَّى اللهُ عليهِ

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي: (لم أقف له على أصل). « إتحاف » ( ٩/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في « الزهد الكبير » ( ٥٢٤ ) ، وعند القشيري في « الرسالة » ( ص٥٩ ) أن سبب زهد داوود رحمه الله تعالى أنه سمع نائحة تنوح وتقول :

بأيِّ خديك تبدَّى البلس وأي عينيك إذا سالا

<sup>(</sup>٣) الرسالة القشيرية (ص ٢٤١).

<sup>(</sup>٤) الرسالة القشيرية (ص٢٤٢).

<sup>(</sup>٥) رواه الحاكم في « المستدرك » ( ٥٧٨/٤ ) .

ربع المنجيات مودون

وسلَّمَ : « لوْ تعلمونَ ما أعلمُ . . لضحكتُمْ قليلاً ، ولبكيتُمْ كثيراً »(١) .

وقالَ العنبريُّ : اجتمع أصحابُ الحديثِ على بابِ الفضيلِ بنِ عياضٍ ، فاطلعَ عليهِمْ مِنْ كوَّةٍ وهوَ يبكي ولحيتُهُ ترجفُ ، فقالَ : عليكمْ بالقرآنِ ، عليكُمْ بالصلاةِ ، ويحَكُمْ ، ليسَ هاذا زمانَ حديثٍ ، إنَّما هاذا زمانُ بكاءٍ وتضرُّع واستكانةٍ ، ودعاءٍ كدعاءِ الغريقِ ، إنَّما هاذا زمانُ : احفظْ لسانكَ ، وأخفِ مكانكَ ، وعالجْ قلبكَ ، وخذْ ما تعرفُ ، ودعْ ما تنكرُ (٢) .

ورُئِيَ الفضيلُ يوماً وهوَ يمشي ، فقيلَ لهُ : إلىٰ أينَ ؟ فقالَ : لا أدري ، وكانَ يمشى والها مِنَ الخوفِ (٣) .

وقالَ ذرُّ بنُ عمرَ لأبيهِ عمرَ بنِ ذرِّ : ما بالُ المتكلمينَ يتكلَّمونَ فلا يبكي أحدٌ ، فإذا تكلمتَ أنتَ. . سمعتُ البكاءَ مِنْ كلِّ جانبٍ ؟ فقالَ : يا بنيَّ ، ليسَتِ النائحةُ الثكليٰ كالنائحةِ المستأجرةِ (١٤) .

وحُكِيَ أَنَّ قوماً وقفوا بعابدٍ وهوَ يبكي ، فقالوا: ما الذي يبكيكَ يرحمُكَ اللهُ ؟ قالَ : روعةٌ يجدُها الخائفونَ في قلوبِهِمْ ، قالوا : وما هيَ ؟

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ١٠٤٤ ) ، ومسلم ( ٤٢٦ ) .

 <sup>(</sup>۲) روى أبو نعيم في « الحلية » ( ٩٤/٨ ) من طريق الحسين بن زياد قال : سمعت الفضيل
 يقول : ( احفظ لسانك ، وأقبل علىٰ شأنك ، واعرف زمانك ، وأخف مكانك ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في « الحلية » . « إتحاف » ( ٢٥٦/٩ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٥/ ١١٠ ) .

قَالَ : روعةُ النداءِ بالعرضِ على اللهِ عزَّ وجلَّ (١) .

وكانَ الخوَّاصُ يبكي ويقولُ في مناجاتِهِ : (قدْ كبرتُ وضعفَ جسمي عنْ خدمتِكَ ، فأعتقْني )(٢) .

وقالَ صالحٌ المرِّيُّ : قدمَ علينا ابنُ السمَّاكِ مرَّةً فقالَ : أرني شيئاً مِنْ بعض عجائب عُبَّادِكُمْ ، فذهبتُ به إلى رجلِ في بعضِ الأحياءِ في خُصِّ لهُ ، فاستأذنا عليهِ ، فإذا رجلٌ يعملُ خوصاً ، فقرأتُ عليهِ : ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِيَ أَعْنَقِهِمْ وَٱلسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ ﴿ فِي ٱلْخَمِيمِ ثُكَّ فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ ، فشهقَ الرجلُ شهقةً وخرَّ مغشيّاً عليهِ ، فخرجنا مِنْ عندِهِ وتركناهُ علىٰ حالِهِ ، وذهبنا إلىٰ آخرَ ، فدخلنا عليهِ ، فقرأتُ هـٰـذهِ الآيةَ ، فشهقَ شهقةً وخرَّ مغشيّاً عليهِ ، فذهبنا واستأذنا علىٰ ثالثٍ ، فقالَ : ادخلوا إنْ لمْ تشغلونا عنْ ربِّنا ، فقرأتُ : ﴿ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ ، فشهقَ شهقةً ، فبدا الدمُ مِنْ منخريهِ ، وجعلَ يتشحَّطُ في دمِهِ حتَّىٰ يبسَ ، فتركناهُ علىٰ حالِهِ وخرجنا ، فأدرتُهُ علىٰ ستَّةِ أنفس ، كلُّ نخرجُ مِنْ عندِهِ ونتركُهُ مغشيًّا عليهِ ، ثمَّ أتيتُ بهِ السابعَ ، فاستأذنا ، فإذا امرأةٌ من وراءِ الخُصِّ تقولُ : ادخلوا ، فدخلنا ، فإذا شيخٌ فان جالسٌ في مصلاَّهُ ، فسلَّمنا عليهِ ، فلمْ يشعرْ بسلامِنا ، فقلتُ بصوتٍ عالٍ ، ألا إنَّ للخلقِ غداً مقاماً ، فقالَ الشيخُ : بينَ يدي مَنْ ويحَكَ ؟ ثمَّ بقيَ مبهوتاً ، فاتحاً فاهُ ، شاخصاً بصرَهُ ، يصيحُ بصوتِ لهُ

<sup>(</sup>١) نقله صاحب « القوت » . « إتحاف » ( ٢٥٧/٩ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي الدنيا في « الرقة والبكاء » ( ٢٨٢ ) بنحوه .

ضعيفٍ : أَوْهِ أَوْهِ ، حتَّى انقطعَ ذلكَ الصوتُ ، فقالَتِ امرأتُهُ : اخرجوا ، فإنَّكُمْ لا تنتفعونَ بهِ الساعةَ ، فلمَّا كانَ بعدَ ذلكَ. . سألتُ عنِ القوم ، فإذا ثلاثةٌ قدْ أَفاقُوا ، وثلاثةٌ قدْ لحقوا باللهِ تعالىٰ ، وأمَّا الشيخُ . . فإنَّهُ مكثَ ثلاثةَ أيام علىٰ حالتِهِ مبهوتاً متحيِّراً ، لا يؤدِّي فرضاً ، فلمَّا كانَ بعدَ ثلاثٍ..

وكانَ يزيدُ بنُ الأسودِ يُرى أنَّهُ مِنَ الأبدالِ ، وكانَ قدْ حلفَ ألا يضحكَ أبداً ، ولا ينامَ مضطجعاً ، ولا يأكلَ سميناً أبداً ، فما رُئِيَ ضاحكاً ، ولا مضطجعاً ، ولا أكلَ سميناً حتَّىٰ ماتَ رحمَهُ اللهُ (٢) .

وقالَ الحجَّاجُ لسعيدِ بنِ جبيرِ : بلغَني أنَّكَ لمْ تضحكْ قطُّ ، فقالَ : كيفَ أضحكُ وجهنَّمُ قدْ سُعرَتْ ، والأغلالُ قدْ نُصبَتْ ، والزبانيةُ قدْ أُعدَّتْ <sup>(٣)</sup> .

وقالَ رجلٌ للحسن : يا أبا سعيدٍ ؛ كيفَ أصبحتَ ؟ قالَ : بخيرٍ ، قَالَ : كَيْفَ حَالُكَ ؟ فَتَبَسَّمَ الحَسنُ وقَالَ : تَسَأَلُني عَنْ حَالَي ؟! مَا ظُنُّكَ بناسِ ركبوا سفينةً حتَّىٰ توسَّطوا البحرَ فانكسرَتْ سفينتُهُمْ ، فتعلَّقَ كلُّ إنسانِ

رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ١٦٩/٦ ) .

رواه ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ( ١١١/٦٥ ) من طريق ابن أبي الدنيا ، وصوَّب الزبيدي في « إتحافه » ( ٩/ ٢٥٧ ) أنه الأسود بن يزيد ، ولكن في النسخ والأصل المنقول عنه كما أثبت .

رواه أبو نعيم في « الحلية » ( ٢٩١/٤ ) ضمن خبر طويل ، ولفظه : ( وكيف يضحك مخلوق خلق من الطين ، والطين تأكله النار ) .

ربع المنجيات

م مورد من من من من الرجاء والخوف من من من المن الرجاء والخوف

منهُمْ بخشبةٍ ، على أيِّ حالٍ هُمْ ؟ قالَ الرجلُ : على حالٍ شديدةٍ ، قالَ الحسنُ : حالي أشدُّ مِنْ حالِهِمْ (١) .

ودخلَتْ مولاةٌ لعمرَ بن عبدِ العزيزِ عليهِ ، فسلَّمَتْ عليهِ ، ثمَّ قامَتْ إلىٰ مسجدٍ في بيتِهِ ، فصلَّتْ فيهِ ركعتينِ ، وغلبَتها عيناهَا ، فرقدَتْ ، فاستبكَتْ في منامِها(٢) ، ثمَّ انتبهتْ فقالَتْ : يا أميرَ المؤمنينَ ؛ إنِّي رأيتُ ـ واللهِ ـ عجباً ، قَالَ : وما ذَاكِ ؟ قَالَتْ : رأيتُ النارَ وهيَ تزفرُ على أهلِها ، ثمَّ جيءَ بالصراطِ فَوُضِعَ عَلَىٰ مَتَنِهَا ، فقالَ : هيهِ ، قالَتْ : فجيءَ بعبدِ الملكِ بن مروانَ ، فحُملَ عليهِ ، فما مضى عليهِ إلا يسيراً حتَّى انكفأ بهِ الصراطُ ، فهوى إلى جهنَّمَ ، فقالَ عمرُ : هيهِ ، قالَتْ ثمَّ جِيءَ بالوليدِ بن عبدِ الملكِ ، فحُملَ عليهِ ، فما مضى إلا يسيراً حتَّى انكفاً بهِ الصراطُ ، فهوىٰ إلىٰ جهنَّمَ ، فقالَ عمرُ : هيهِ ، قالَتْ : ثمَّ جِيءَ بسليمانَ بن عبدِ الملكِ ، فما مضى عليهِ إلا يسيراً حتَّى انكفأ بهِ الصراطُ ، فهوىٰ كذلكَ ، فقالَ عمرُ : هيهِ ، قالَتْ : ثمَّ جيءَ بكَ ـ واللهِ ـ يا أميرَ المؤمنينَ ، فصاحَ عمرُ رحمةُ اللهِ عليهِ صيحةً خرَّ مغشيّاً عليهِ ، فقامَتْ إليهِ ، فجعلَتْ تنادي في أذنِهِ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، إِنِّي رأيتُكَ \_ واللهِ \_ حتَّىٰ نجوتَ (٣) ، قالَ : وهيَ تنادي وهو يصيحُ ويفحصُ برجليهِ (١٤) .

<sup>(</sup>۱) نقله صاحب « القوت » . « إتحاف » ( ۲٥٨/٩ ) .

<sup>(</sup>۲) أي : انتبهت باكية مذعورة . « إتحاف » ( ۲۵۸/۹ ) .

<sup>(</sup>٣) في ( د ) : ( إني رأيتك والله حتىٰ نجوت ، إني رأيتك والله حتىٰ نجوت ) ، وكذا في ( ج ) دون ( حتىٰ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو نعيم في « الحلية » . « إتحاف » ( ٢٥٨/٩ ) .

ويُحكىٰ أنَّ أويساً القرنيَّ رحمَهُ اللهُ كانَ يحضرُ عندَ القاصِّ فيبكي مِنْ كلامِهِ ، فإذا ذكرَ النارَ. . صرخَ أويسٌ ، ثمَّ يقومُ منطلقاً ، فيتبعُهُ الناسُ ، فيقولونَ : مجنونٌ مجنونٌ .

وقالَ معاذُ بنُ جبلِ رضيَ اللهُ عنهُ : ( إنَّ المؤمنَ لا تسكنُ روعتُهُ حتَّىٰ يخلِّفَ جسرَ جهنَّمَ وراءَهُ )(١) .

وكانَ طاووسٌ يفرشُ فراشَهُ ، ثمَّ يضطجعُ ويتقلَّىٰ كما تتقلَّى الحبَّةُ في المقلَىٰ ، ثمَّ يثبُ فيدرجُهُ (٢) ويستقبلُ القبلةَ حتَّى الصباحِ ، ويقولُ : (طيَّرَ ذكرُ جهنَّمَ نومَ الخائفينَ ) (٣) .

وقالَ الحسنُ البصريُّ رحمهُ اللهُ : ( يخرجُ مِنَ النارِ رجلٌ بعدَ ألفِ عامِ ويا ليتني كنتُ ذلكَ الرجلَ ) (٤) ، وإنَّما قالَ ذلكَ لخوفِهِ منَ الخلودِ وسوءِ الخاتمة .

ورُوِيَ أَنَّهُ مَا ضَحَكَ أَرْبِعِينَ سَنَّةً ، قَالَ : وكَنْتُ إِذَا رَأَيْتُهُ قَاعِداً كَأَنَّهُ أَسَيرٌ

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ۱۹۲۷۰ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ( ۱۹/۱۰ ) من حديث معاذ رضي الله عنه مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) أي : يطوي الفراش .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي الدنيا في « التهجد وقيام الليل » ( ٩١ ) ، وفيه : ( العابدين ) بدل( الخائفين ) .

<sup>(</sup>٤) قوت القلوب ( ٢/ ١٥٠) ، وقد رواه أحمد في « المسند » ( ٣/ ٢٣٠) من حديث أنس رضي الله عنه مرفوعاً ، ولم يذكر قول الحسن ، وساق قول الحسن من رواية أبي بكر الآجري ابنُ حجر في « القول المسدد في الذب عن مسند أحمد » ( ص ٣٥ ) .

ربع المنجيات ميرون مورون مورون

قدْ قدمَ لتُضربَ عنقُهُ ، وإذا تكلَّمَ كأنَّهُ يعاينُ الآخرةَ فيخبرُ عنْ مشاهدتِها ، فإذا سكتَ كأنَّ النارَ تُسعرُ بينَ عينيهِ ، وعُوتبَ في شدَّةِ حزنِهِ وخوفِهِ فقالَ : (ما يؤمنني أنْ يكونَ اللهُ تعالىٰ قدِ اطلعَ عليَّ في بعضِ ما يكرهُ ، فمقتني ، فقالَ : اذهبْ فلا غفرتُ لكَ ، فأنا أعملُ في غيرِ معملٍ ؟! )(١) .

وعنِ ابنِ السمَّاكِ قالَ : وعظتُ يوماً في مجلسٍ ، فقامَ شابٌّ مِنَ القومِ فقالَ : يا أبا العباسِ ؛ لقدْ وعظتَ اليومَ بكلمةٍ ما كنّا نبالي ألا نسمعَ غيرَها ، قلتُ : وما هي رحمَكَ اللهُ ؟ قالَ : قولُكَ : لقدْ قطعَ قلوبَ الخائفينَ طولُ الخلودينِ ؛ إمَّا في الجنّةِ أوْ في النارِ ، ثمَّ غابَ عني ، فتفقدتُهُ في المجلسِ الآخرِ فلمْ أرَهُ ، فسألتُ عنهُ ، فأخبرتُ أنّهُ مريضٌ يُعادُ ، فأتبتُهُ أعودُهُ ، فقلتُ : يا أخي ، ما الذي أرىٰ بكَ ؟ فقالَ : يا أبا العباسِ ؛ ذلكَ مِنْ قولِكَ : لقدْ قطعَ قلوبَ الخائفينَ طولُ الخلودينِ ؛ إمَّا في الجنّةِ أوْ في النارِ ، قالَ : ثمَّ ماتَ رحمَهُ اللهُ ، فرأيتُهُ في المنامِ ، فقلتُ : يا أبكِ ؟ قالَ : غفرَ لي ورحمَني ، وأدخلني فقلتُ : يا أبكِي ، ما فعلَ اللهُ بكَ ؟ قالَ : غفرَ لي ورحمَني ، وأدخلني فقلتُ : يا أبكي ، ما فعلَ اللهُ بكَ ؟ قالَ : غفرَ لي ورحمَني ، وأدخلني الجنّةَ ، قلتُ : بماذا ؟ قالَ : بالكلمةِ .

فهاذه مخاوفُ الأنبياءِ والأولياءِ والعلماءِ والصالحين ، ونحنُ أجدرُ بالخوفِ منهُمْ ، لكنْ ليسَ الخوفُ بكثرةِ الذنوبِ ، بلْ بصفاءِ القلوبِ وكمالِ المعرفةِ ، وإلا. . فليسَ أمنُنا لقلَّةِ ذنوبِنا وكثرةِ طاعاتِنا ، بلْ قادَتنا شهوتُنا ،

قوت القلوب ( ۱/ ۲۲۸ ) .

ھ ﴿ ﴾ کی۔ ربع المنجیات

وغلبَتْ علينا شقوتُنا ، وصدَّتنا عنْ ملاحظةِ أحوالِنا غفلتُنا وقسوتُنا ، فلا قرْبُ الرحيلِ ينبِّهُنا ، ولا كثرةُ الذنوبِ تحرِّكُنا ، ولا مشاهدةُ أحوالِ الخائفينَ تخوِّفُنا ، ولا خطرُ الخاتمةِ يزعجُنا ، فنسألُ اللهَ تعالىٰ أنْ يتداركَ بفضلِهِ وجودِهِ أحوالَنا فيصلحَنا ، إنْ كانَ تحريكُ اللسانِ بمجرَّدِ السؤالِ دونَ الاستعدادِ ينفعُنا .

ومِنَ العجائبِ أنَّا إذا أردنا المالَ في الدنيا. . زرعنا وغرسنا واتجرنا ، وركبنا البحارَ والبراريَ وخاطرنا ، وإنْ أردنا طلبَ رتبةِ العلمِ . . تفقّهنا ، وتعبنا في حفظِهِ وتكرارِهِ وسهرنا ، ونجتهدُ في طلبِ أقواتِنا ولا نثقُ بضمانِ اللهِ لنا ، ولا نجلسُ في بيوتِنا فنقولَ : اللهمَّ ؛ ارزقْنا ، ثمَّ إذا طمحَتْ أعيننا نحو الملكِ الدائمِ المقيمِ . . قنعنا بأنْ نقولَ بألسنتِنا : اللهمَّ ؛ اغفرْ لنا وارحمْنا ، والذي إليهِ رجاؤُنا وبهِ اعتزازُنا ينادينا ويقولُ : ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلّا ماسَعَى ﴾ ، ﴿ وَلا يَعْرَنَّكُم بِاللهِ الغَرُورُ ﴾ ، و ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلإِنسَنُ مَاغَلُكُ لِي يَبهُنا ولا يخرجُنا عنْ أوديةِ غرورِنا بِي اللهِ عَلْ ذلكَ لا ينبهُنا ولا يخرجُنا عنْ أوديةِ غرورِنا وأمانينا ! فما هلذه إلا محنةٌ هائلةٌ إنْ لمْ يتفضَّلِ اللهُ علينا بتوبةٍ نصوحٍ يتداركُنا بها ويجبرُنا .

فنسألُ الله تعالىٰ أنْ يتوبَ علينا ، بلْ نسألُهُ أنْ يشوِّقَ إلى التوبةِ سرائرَ قلوبنا ، وألا يجعلَ حركة اللسانِ بسؤالِ التوبةِ غاية حظِّنا ، فنكونَ ممَّنْ يقولُ ولا يعملُ ، ويسمعُ ولا يقبلُ ، إذا سمعنا الوعظَ. . بكينا ، وإذا جاءَ وقتُ العملِ بما سمعناهُ . . عصينا ، فلا علامة للخذلانِ أعظمُ مِنْ هاذا ،

ربع المنجيات

ه المحمد معمد معمد المحمد المحمد والمحمد معمد معمد عمد معمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد والمحمد المحمد

فنسألُ اللهَ تعالىٰ أنْ يمنَّ بالتوفيقِ والرشدِ علينا بمنَّه وفضلِهِ .

ولنقتصرْ مِنْ حكايةِ أحوالِ الخائفينَ علىٰ ما أوردنا ، فإنَّ القليلَ مِنْ هــٰـذا يصادفُ القلبَ القابلَ فيكفي ، والكثيرَ منهُ وإنْ أُفيضَ على القلبِ الغافلِ. . فلا يغني .

ولقدْ صدق الراهبُ الذي حكىٰ عنهُ عيسىٰ بنُ مالكِ الخولانيُّ - وكانَ مِنْ شدَّةِ خيارِ العبَّادِ - أنَّهُ رآهُ علىٰ بابِ بيتِ المقدسِ واقفاً كهيئةِ المحزونِ مِنْ شدَّةِ الولهِ ، ما يكادُ يرقأُ دمعُهُ مِنْ كثرةِ البكاءِ ، فقالَ عيسىٰ : لمَّا رأيتُهُ . هالَني منظرُهُ ، فقلتُ : أيُّها الراهبُ ؛ أوصني بوصيَّةٍ أحفظُها عنكَ ، فقالَ : يا أخي ، بماذا أوصيكَ ؟ إنِ استطعتَ أنْ تكونَ بمنزلةِ رجلِ قدِ احتوشَتهُ السباعُ والهوامُّ فهوَ خائفٌ حَذِرٌ ، يخافُ أنْ يغفُلَ فتفترسَهُ السباعُ ، أوْ يسهوَ فتنهشَهُ الهوامُّ ، فهوَ مذعورُ القلبِ وَجِلٌ ، فهوَ في المخافةِ في ليلهِ وإنْ أمنَ المغترُّونَ ، وفي الحزنِ في نهارِهِ وإنْ فرحَ البطَّالونَ ، ثم ولَّىٰ وتركني ، فقلتُ : لوْ زدتني شيئاً عسىٰ أنْ ينفعني ، فقالَ : الظمآنُ يجزئُهُ مِنَ الماءِ أيسرُهُ (۱) .

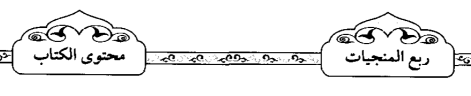
وقدْ صدقَ ، فإنَّ القلبَ الصافيَ يحرِّكُهُ أدنىٰ مخافةٍ ، والقلبَ الجامدَ تنبو عنهُ كلُّ المواعظِ .

<sup>(</sup>١) أورده مجير الدين الحنبلي في « الأنس الجليل » ( ١/ ٢٨٩) عن قاسم الزاهد بدلاً من الخولاني بنحوه .

وما ذكرَهُ مِنْ تقديرِهِ أَنَّهُ احتوشَتُهُ السباعُ والهوامُّ فلا ينبغي أَنْ يُظنَّ أَنَّهُ تقديرٌ ، بلْ هو تحقيقٌ ، فإنَّكَ لوْ شاهدتَ بنورِ البصيرةِ باطنكَ. لرأيتهُ مشحوناً بأصنافِ السباعِ وأنواعِ الهوامِّ ؛ مثلَ الغضبِ ، والشهوةِ ، والحقدِ ، والحسدِ ، والكبرِ ، والعجبِ ، والرياءِ ، وغيرِها ، وهي التي والحقدِ ، والحسدِ ، والكبرِ ، والعجبِ ، والرياءِ ، وغيرِها ، وهي التي لا تزالُ تفترسُكَ وتنهشُكَ إِنْ غفلتَ عنها لحظةً ، إلا أنَّكَ محجوبُ العينِ عنْ مشاهدتِها ، فإذا انكشفَ الغطاءُ ، ووُضعتَ في قبرِكَ . عاينتها وقدْ تمثَّلَتْ لكَ بصورِها وأشكالِها الموافقةِ لمعانيها ، فترى بعينكَ العقاربَ والحيَّاتِ قدْ أحدقَتْ بكَ في قبرِكَ ، وإنَّما هي صفاتُكَ الحاضرةُ الآنَ ، قدِ انكشفَ لكَ أحدقَتْ بكَ في قبرِكَ ، وإنَّما هي صفاتُكَ الحاضرةُ الآنَ ، قدِ انكشفَ لكَ صورُها ، فإنْ أردتَ أَنْ تقتلَها وتقهرَها وأنتَ قادرٌ عليها قبلَ الموتِ . . فافعلْ ، وإلا . . فوطِّنْ نفسكَ على لدغِها ونهشِها لصميمِ قلبِكَ فضلاً عنْ فافعلْ ، وإلا . . فوطِّنْ نفسكَ على لدغِها ونهشِها لصميمِ قلبِكَ فضلاً عنْ فاهر بشرتِكَ وجسمِكَ ، والسلامُ .

\* \* \*

تم كناب الرّجاء والمخوف وهو الكناب النّالث من ربع المنجي الترين المناب النّالث من ربع المنجي الترين المناب النّالث من ربع المنجي الله على ستيدنا محمر النّب ي وآله وسلامه المنت روانزهد مناب الفت روانزهد



## مُحُتَوى الحِتَابِ رُبعُ المُنْجِيَاتِ/القِسْمُ الأوّل

| ٧   | كتاب التوبة                                                |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ١.  | _ آدم عليه السلام قدوة لأبنائه في التوبة                   |
| 11  | ـ لا يطهر الإنسان إلا بإحدى نارين                          |
| ۱۳  | الركن الأول: في نفس التوبة                                 |
| ۱۳  | بيان حقيقة التوبة وحدها                                    |
| ۱۳  | التوبة: علم وحال وفعل                                      |
| 10  | _ «الندم توبة»                                             |
| ۱۷  | بيان وجُوب التوبة وفضلها                                   |
| ۱۷  | _ الواجب في الحقيقة هو الموصل إلى السعادة الأبدية          |
| 11  | ـ تحريجة: تألم القلب لا يدخل تحت الاختيار، فكيف يجب؟       |
| **  | ـ تحريجة: أفليس للعبد اختيار في الفعل والترك؟              |
| 24  | _ الردُّ على القائلين بالتولُّد                            |
| 4 £ | _ ﴿ وَمَارَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِكِنَ ٱللَّهَ رَمَىٰ ﴾ |
| 77  | _تحريجة: كيف يصدق من وجه وهو قاصر؟ هل من مثال لهذا؟        |
| ۲۸  | بيان أن وجوب التوبة على الفور                              |
| ۲۸  | _لكل علم موجب للعمل جزء إيمان خاص به                       |
| 44  | _الإيمان نيف وسبعون باباً                                  |
| 44  | _الإيمان كالإنسان                                          |
| ٣٠  | _مثال إيمان العاصي والمؤمن                                 |
| ٣٢  | _ لا خير في علم لا يشمر العمل                              |
|     |                                                            |

C CO 1

ربع المنجيات

102 02 02

| ٣٣ | بيان أن وجوب التوبة عام في الأشخاص والأحوال فلا ينفك عنه أحد ألبتة       |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥ | ـ التوبة عن الكفر والتوبة عن الغفلة                                      |
|    | ـ تحريجة: إذا كان طلب الكمال فضيلة فما معنى قولك: التوبة واجبة في        |
| ٣٦ | كل حال؟كل حال؟                                                           |
| ٣٨ | ــ الواجب له معنیان                                                      |
| ٣٩ | ـ فرق بين فتوى العامة وفتوى طلاَّب السعادات                              |
| ٤٤ | ـ خطر التسويف                                                            |
| ٤٦ | بيان أن التوبة إذا استجمعت شرائطها فهي مقبولة لا محالة                   |
| ٤٦ | - المحافظة على سلامة القلب                                               |
| ٤٧ | ـ من جهل قلبه فهو بغيره أجهل                                             |
| ٤٨ | ـ شواهد الآيات والأخبار والآثار                                          |
| ٥٥ | ـ تحريجة: فهل قبول التوبة واجب على الله كما تقول المعتزلة؟               |
| ٥٥ | - تحريجة: لا شك في الري بعد العطش، وثُمَّ شك في قبول التوبة بعد التوبة . |
| ٥٧ | الركن الثاني: فيما عنه التوبة، وهي الذنوب صغائرها وكبائرها               |
| ٥٧ | _حدُّ الذنبُ                                                             |
| ٥٧ | بيان أقسام الذنوب بالإضافة إلى صفات العبد                                |
| 77 | ـ الاختلاف في عدد الكبائر                                                |
| ٦٨ | ـ المقصود الأقصى ببعثة الأنبياء                                          |
| ٦٩ | ـ الكبائر على ثلاث مراتب                                                 |
| ٧٥ | ـ الكبيرة: ما لا تكفره الصلوات الخمس بحكم الشرع                          |
| ٧٥ | - تحريجة: كيف يرد الشرع بما يستحيل معرفة حدِّه؟                          |
| ٧٧ | - تحريجة: مرتكب الكبيرة لا تقبل شهادته، فكيف تبهم الكبيرة؟               |
|    | بيان كيفية توزع الدرجات والدركات في الآخرة على الحسنات والسيئات في       |
| ٧٩ | الدنيا                                                                   |

ୢ୷ୡୡ୕୷୷ୡୡ୕୷୷ୡୡ୕୷୷ୡୡ୕୷୷ୡୡ୕୷୷ୡୡ୷୷

<u>्</u> ७०० <u>ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢ</u>

| 117 | الركن الثالث: في تمام التوبة وشروطها في دوامها إلى آخر العمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117 | _كيفية تحصيل الندم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 114 | _ تحريجة: كيف نجد مرارة الذنوب وهي مشتهاة بالطبع؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 17. | ـ كيفية تدارك ما فات من الصلاة والصوم والزكاة والحج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 171 | _كيفية محو المعاصي التي بينه وبين الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 174 | ـ أثر الهموم في تكفير الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | ـ تحريجة: همُّ الإنسان غالباً بماله وولده وجاهه، وهو خطيئة، فكيف يكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٢٣ | كفارة؟كفارة المستمالة المستمال |
| 371 | ـ كيفية محو المعاصي التي بينه وبين العباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 170 | ـ لا يلزمه في التوبة أن يفضح نفسه ويطلبَ إقامة الحدِّ عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٢٨ | - الاستحلال المبهم لا يكفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 179 | ـ لا بد للتائب من تكثير الحسنات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 141 | ـ حكم التوبة عن بعض الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 371 | ـ التوبة لا تستدعي العصمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۳۸ | - تحريجة: فهل تصح توبة العاجز عن المعصية مطلقاً بعدما قارفها؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144 | _ تحريجة: أيهما أفضل: من سكنت شهوته، أم من بقيت وهو يجاهدها؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 127 | ـ ليس الجهاد مطلوباً لذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 187 | - تحريجة: أيهما أفضل: المتفكر في ذنبه على الدوام، أم الناسي له؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 128 | ـ ترك التفكُّر فيما له نظير في الدنيا كالحور والقصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 180 | ــ تنزُّل الأنبياء والأولياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 124 | بيان أقسام العباد في دوام التوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 108 | _اطلب المغفرة من موردها الصحيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | بيان ما ينبغي أن يبادر إليه التائب إن جرى عليه ذنب إما عن قصد وشهوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 104 | غالبة أو عن إلمام بحكم الاتفاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| <u>و 10</u>         |           | محتوى الكتاب <u>حق</u>                  |                                                          |
|---------------------|-----------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
|                     | ## 7 102- | محتوى الكتاب                            | ربع المنجيات محري ووجود وجود وجود وجود وجود وجود وجود وج |
|                     |           |                                         |                                                          |
| ્<br>ૄ              | ٠٢١       |                                         | ـ تحريجة: كيف ينفع الاستغفار مع وجود الإصرار؟            |
| 0                   | 177       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ـ أحسن أحوال العبد الرجوع إلى الله تعالى                 |
| <u>्</u> री<br>दूर् | 777       |                                         | ـ لا تحقرنً من المعروف شيئًا                             |
|                     | 371       |                                         | ـ الاستغفار باللسان لا يخلو عن فضل                       |
|                     | 371       |                                         | ـ أثر العادة في العون على الطاعة                         |
| 호<br>사              | 171       | إصرار                                   | الركن الرابع: في دواء التوبة وطريق العلاج لحل عقدة الا   |
| ်<br>နှ             | 179       |                                         | ـ سبب الإصرار الغفلة والشهوة                             |
| ्<br>१              | 179       |                                         | ـ تحريجة: أينفع كل علم لحل الإصرار أم لا بد من علم       |
| ફ<br>ૄ              | ۱۷۰       |                                         | ـ أمور يحتاج المريض إلى التصديق بها                      |
| <u>ရှိ</u>          | 177       | ة ومحلة                                 | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
|                     | ۱۷۲       |                                         | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                    |
|                     | ۱۷٤       | که؟                                     | ـ تحريجة: ما هو الطريق الذي يجب على الواعظ أن يسل        |
|                     | ۱۷٤       |                                         | ـ الأنواع النافعة في حل عقدة الإصرار وحمل الناس على      |
|                     | ۱۸۱       |                                         | ـ الأخبار والآثار في تعجيل العقوبة                       |
| ၁ <br> -<br> -      | ۱۸۳       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ـ الجنيد يشفع في ابن علوان                               |
| 3                   | ١٨٥       | حال القائل                              | ـ الكلام على قدر حال السائل أولى من أن يكون بحسب         |
| 9                   | ١٨٧       |                                         | ـ تحريجة: فإن كان الواعظ يتكلم في جمع وهو لا يدري        |
| 9                   | 191       |                                         | ـ حال الوعَّاظ الجهلة                                    |
| ()<br> <br> -       | 191       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ـ ركنا العلاج: طلب الطبيب، والصبر                        |
| 3                   | 191       |                                         | ـ حاصل علاج مرض الشهوة                                   |
| 9                   | 197       |                                         | ـ أول الأمر حضور مجالس الذكر                             |
| မှ                  | 194       |                                         | ـ تحريجة: فهل سبب المعصية هو فقد الإيمان؟                |
| )<br>               | 194       |                                         | _ سبب وقوع المؤمن بالذنوب                                |
| <u> </u>            | 190       | وجود الإيمان؟                           | _ تحريجة: فما علاج أسباب الإصرار على المعصية مع و        |
| Ž.                  |           |                                         |                                                          |
| Rt walk             | ha kar    | >>√o> o> o> o> o>                       | 779 <u>~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~</u>           |

119 (CD)

| 6 (V) 3      |                | (CV)         |
|--------------|----------------|--------------|
| ربع المنجيات | ~~Q.~~Q.~~Q.~~ | محتوى الكتاب |
| <del></del>  | _              |              |

|                                         | /@G Y D@\           |                     | /©© '                 |                                               | `               |
|-----------------------------------------|---------------------|---------------------|-----------------------|-----------------------------------------------|-----------------|
| 1 3 1 3 1 3 1 3 1 3 1 3 1 3 1 3 1 3 1 3 | ربع المنجيات        | ୷ୣ୕ୄ୕ଌୡୢ୷୕ୣଌଌୄ      | ، الكتاب<br>الكتاب    | محتوي<br>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | C COM 140       |
|                                         |                     |                     |                       |                                               |                 |
| 19                                      |                     |                     | ج الجاحد              | , ف <i>ي ع</i> لا                             | _ مثال بديع     |
| <b>Y••</b>                              | دهاله؟              | كر؟ وما علاجها لر   | <del>-</del>          |                                               | _               |
| Y                                       |                     |                     | الفكر وعلاجهما        | مان من                                        | ـ أمران مان     |
| 7.1                                     |                     |                     |                       | , التوفيق                                     | ر ـ بيان معنى   |
| 7.4                                     |                     | ب الصبر والشكر      | كتا                   |                                               |                 |
| Y . o                                   |                     | ت شکر               | نصف صبر ونصة          | سفان:                                         | _ الإيمان نه    |
| <b>↑ ۲.∨</b>                            |                     |                     | لصبر                  | <i>ل</i> : في ا                               | الشطر الأوا     |
| Y•V                                     | • • • • • • • • • • |                     |                       | •                                             |                 |
| Y•v                                     | • • • • • • • • • • |                     | الصبر                 | ، فضيلة                                       | ـ الآيات في     |
| 718                                     |                     |                     |                       |                                               | بيان حقيقة      |
| Y18                                     | مال                 | عارف وأحوال وأع     | ين منظومة من م        | مات الد                                       | ً _ جميع مقا    |
| Y18                                     |                     |                     | س                     | صية الإن                                      | ـ الصبر خاه     |
| 710                                     |                     |                     | عاية بني آدم          | لمنان بر                                      | ً ـ فضْل الله ا |
| 717                                     | ,                   |                     |                       |                                               | ـ حدُّ الصبر    |
| Y1A                                     |                     | ربة                 | الصحائف المكتر        | ئاتبون و                                      | ـ الكرام الك    |
| ۲۱۸                                     |                     | • • • • • • • • • • |                       | الصحائا                                       | _متى تنشر       |
| ¥ 719                                   |                     | ئېرى                | سغري للقيامة الك      | ليامة الص                                     | _ مشابهة الق    |
| YYE                                     |                     |                     | في سنِّ التمييز       | ر الهداية                                     | _ إشراق نور     |
| 778                                     |                     |                     | الصغير                | ۾ بقلب                                        | ـ عناية الولم   |
| 770                                     |                     | <i>, ,</i>          | ف الإيمان             | صبر نص                                        | بيان كون ال     |
| 740                                     |                     |                     | راً وسبعين باباً    . | يمان نيَّة                                    | _لِمَ كان الإ   |
| <b>∀ ۲۲</b> ٦                           |                     |                     |                       | م الإيماد                                     | _الصوم ربع      |
| <u> </u>                                | سبر                 | ضافة إلى ما عنه الع | تجدد للصبر بالإه      | ي التي ت                                      | بيان الأسام     |
|                                         |                     |                     |                       |                                               |                 |

<u>್ಯರಾಸ್ಪರ್ಯ ರಿಸ್ಪರಿಸ್ಪರಿಸ್ಥಾರಿಸ್</u>

ુલ્લું <del>વ</del>લું વલું

<u>୯୦</u> ୯୦

| پورس<br>محتوی الکتاب |                                    | ربع المنجيات |
|----------------------|------------------------------------|--------------|
| محوی الحاب           | <u>૽૽૽ૡઌૺૺ૽ૡઌ૽ૺૺૢ૽૽ૡઌ૽૽૽ૡઌઌ૱૽ૺ</u> | ربع المبجوت  |

\$ 02 02

<u> २८</u>

| 777                             | بيان انقسام الصبر بحسب اختلاف القوة والضعف                           |
|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 777                             | _الجناية على العقل                                                   |
| 744                             | _الصبر باعتبار عدد ما يصبر عنه                                       |
| 377                             | _الذين تخلُّوا عن المجاهدة مطلقاً هم أضل سبيلاً من الأنعام           |
| 377                             | _الصبر باعتبار العسر واليسر                                          |
| 740                             | _الصبر باعتبار حكمه                                                  |
| ۲۳۷                             | بيان مظان الحاجة إلى الصبر وأن العبد لا يستغني عنه في حال من الأحوال |
| 749                             | _ سبب عظم الصبر على السراء                                           |
| 737                             | _عسر الصبر على المعاصي المألوفة بالعادة                              |
| 737                             | _عسر الصبر عن المعاصي الميسورة                                       |
| 737                             | _ فضيلة هذا النوع من الصبر                                           |
|                                 | _ تحريجة: لا بد من وقوع كراهية للمصيبة ولا تدفع، فكيف تنال درجة      |
| 70.                             | الصبر؟                                                               |
| 701                             | _ توجع القلب وفيضان العين لا يخرج عن حد الصابرين والراضين            |
| 707                             |                                                                      |
| 101                             | ـ من كمال الصبر كتمان المصيبة                                        |
| 707                             |                                                                      |
|                                 | _ من كمال الصبر كتمان المصيبة                                        |
| 704                             | ـ من كمال الصبر كتمان المصيبة                                        |
| 707<br>707                      | ــ من كمال الصبر كتمان المصيبة                                       |
| 707<br>707<br>702               | من كمال الصبر كتمان المصيبة                                          |
| 707<br>707<br>705<br>707        | من كمال الصبر كتمان المصيبة                                          |
| 707<br>707<br>705<br>707<br>707 | - من كمال الصبر كتمان المصيبة                                        |
| 707<br>707<br>702<br>707<br>707 | - من كمال الصبر كتمان المصيبة                                        |

*ଢ଼୕ୠ୕୷ଢ଼୕ୠ୕୷*ଢ଼ୠ୷ଢ଼୕ୠ୷ଢ଼୕ୠ୷ଢ଼୕ୠ୷

| -<br>- | 2 02 02 02 02 02 02 02 02 02 02 02 02 02 | ربع المنجيات عن |                             | محتوى الكتاب                   | CC CONTRACT        |
|--------|------------------------------------------|-----------------|-----------------------------|--------------------------------|--------------------|
| 1      |                                          |                 | (                           |                                | ) — » <b>;</b>     |
|        | ۲٦٠                                      |                 | ن عن حديث النفس             | ناهدات كفُّ الباط              | ـ أشد المج         |
|        | 777                                      |                 |                             | العبد، ثم الفتح م              |                    |
|        | ۲٦٢                                      |                 |                             |                                | ـ التعرُّض ا       |
|        | <b>778</b>                               |                 | سرة معك في قلبك             | والمكاشفات حاض                 | ﴾ _الأحوال و       |
|        | ۲٦٤                                      |                 | ي<br>ل الصبر عن الخواطر     |                                |                    |
|        | ۲٦٥                                      |                 | زقة الخلق وحب الجاه .       |                                | _                  |
|        | 770                                      |                 |                             | الشيطان بالعبد و               |                    |
|        | ۲٦٧                                      |                 | لخلق إلى النعيم المقيم .    |                                |                    |
| İ      | ۲٦٧                                      |                 |                             |                                | _معنى الزه         |
|        | 779                                      |                 | ، بالعمل بعد العلم          | م الركون إلى الجاه             | ـ تتمة علاج        |
|        | <b>TVT</b>                               |                 |                             | ي: في الشكر                    | _                  |
|        | YVY                                      |                 |                             | -<br>کر                        | ﴾<br>﴿ _ أركان الش |
| <br>Y  | ۲۷۲                                      |                 |                             | ،: في نفس الشكر                | {<br>{ الركن الأول |
|        | <b>TVT</b>                               |                 |                             | الشكّر                         | بيان فضيلة         |
|        | <b>TVT</b>                               |                 |                             | , فضيلة الشكر                  | ـ الآيات في        |
|        | YVE .                                    |                 |                             | لبكاء أن ينقطع .               | ـ لا ينبغي ل       |
|        | YVV .                                    |                 |                             | كر وحقيقته                     | بيان حد الش        |
| Ŭ<br>  | ۲۷۷ .                                    |                 | الشكر                       | س إلى التوحيد إلى              | _ من التقديس       |
|        | YV9 .                                    |                 | نفي الشرك في الأفعال .      | مة من الله وحده ت              | ــ معرفة النع      |
|        | YV9 .                                    |                 |                             | مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ | ـ ﴿ وَمَا بِكُم    |
|        |                                          |                 | و عين الشكر                 |                                |                    |
|        | YA1 .                                    | الإنعام         | فرح بالمنعم دون النعمة و    | الحال أن يكون ال               | _شرط هذه           |
|        | ۲۸۳ .                                    |                 | لا بذكر الله تعالى          | لب حال الصحة إا                | _ لا يلتذ الق      |
|        | ۲۸٤ .                                    | اليصل إليه      | لميه، وبين من يريد نعم الله | ن يريد الله لينعم ع            | _ فرقٌ بين م       |
| 100    |                                          |                 |                             |                                |                    |
| 14     |                                          |                 |                             |                                |                    |

<u>ిలా ఉయా ఉయ్యాంచా చారా ఉయా ఉ</u>యా ఉ

ૡૢૢૢ૽૽ૡૢૢૢૢૢૢ૽૽ૡૢૢૢૢ

ત્**લ**ું ત્લું ુ

ec ec /

| 440      | _استنطاق السلف لشكر الله عز وجل                                |
|----------|----------------------------------------------------------------|
| 710      | ـ وفد الشكر                                                    |
| ۲۸۷      | ــ سبب تنوُّع الحدود والأجوبة عند الصوفية                      |
| <b>7</b> | بيان طريق كشف الغطاء عن الشكر في حق الله تعالى                 |
| <b>Y</b> | _تحريجة: كيف نشكر من هو غني عن شكرنا، وشكرنا نعمة من نعمه؟     |
| 444      | - تحريجة: كيف يكون العلم باستحالة الشكر شكراً؟                 |
| 79.      | ـ هو الشاكر والمشكور عز وجل                                    |
| 791      | _مثال لتقريب هذه الحقيقة وتفهيمها                              |
| 791      | ـ الصوفية ينعتون هذا النظر بالفناء                             |
| 791      | _ ضرورة العارفين أن يكونوا ضُحْكة للجاهلين                     |
| 794      | _ الأنبياء هم الكحَّالون الذين يكحلون الناس بإثمد التوحيد      |
| 498      | _ أسرار «أنت كما أثنيت على نفسك» أسرار «أنت كما أثنيت على نفسك |
| 490      | ـ غين الأنوار الأنوار                                          |
| 790      | ـ معنى «أفلا أكون عبداً شكوراً»                                |
| 797      | ـ مقام ظهور الشكر والشاكر والمشكور                             |
| 799      | ـ أنت شاكر لأنك محل الشكر، لا بمعنى أنك موجد للشكر             |
| 799      | ـ الخلْق مجاري قدر الله تعالى                                  |
| ۳.,      | ـ تحريجة: كيف نذمُّ أو نمدح والكل إلى الله سبحانه؟             |
| 4.1      | ـ سلاسل الأسباب والله الواحد القهار                            |
| 4.4      | بيان تمييز ما يحبه الله تعالى عما يكرهه                        |
| 4.1      | ـ كيف السبيل لمعرفة محابِّ الله تعالى                          |
| 4.4      | ـ حِكمَ الله تعالى جلية وخفية                                  |
| 4.8      | ـ معرفة الحكمة تعين على حسن توظيف النعمة                       |
| 4.5      | _ مثال للحكمة الخفية                                           |

744 50 / 102

ారా : రాజులా : రాజులా : రాజులా :

| ۲۰٦ | _ صور من كفران نعمة الذهب والفضة                                 |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ۲٠۸ | ـ تحريجة: فلِمَ جاز بيع أحد النقدين بالآخر وبيع الدرهم بمثله؟    |
| 4.4 | ـ إلحاق الأطعمة في قضايا الربا والحكمة فيه                       |
| ٣١١ | ـ لا ينبغي صرف الأشياء عن حِكَمِها                               |
| 717 | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
| 717 | _<br>_ ما هو مكروه في حق العامة محظور في حق العارفين             |
| 317 | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
| 317 | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
| 410 | ـ مثال يوضِّح أن لا مالك إلا الله عز سلطانه                      |
| ۲۱٦ | _ يد الفقيه لا تطال هذه الخفايا                                  |
| ۳۱۷ | _ فهم الحكمة يعين على أداء الشكر                                 |
|     | _ تحريجة: فعل العبد سواء أتى بالحكمة فشكر أو دفعها فكفر هو أيضاً |
| ٣١٨ | من فعل الله تعالى                                                |
| ۳۱۸ | _عجز اللغات عن بيان طرف من شريف المعاني العلوية                  |
| 777 | ـ ثمَّ أشياء لا تكتسب بالتعلم، ولكن بقوة اليقين                  |
| 377 | _عبرٌ في خيال الظل لمن اعتبر                                     |
| 477 | ـ في السلطان خير وإن كان ظالماً فاسقاً                           |
| 444 | الركن الثاني: ما عليه الشكر الركن الثاني: ما عليه الشكر          |
| 444 | بيان حقيقة النعمة وأقسامها                                       |
| ٢٣٦ | ـ أسباب قصور الخلق عن إدراك لذة العلم والحكمة                    |
| ۲۳۸ | _ أقسام القلوب                                                   |
| ۴۳۹ | _ الاعتبار اتصال بعالم الملكوت                                   |
|     | _ تحريجة: ما وجه الحاجة إلى النعم الخارجة كالمال والجاه في طريق  |
| 737 | الآخرة؟ا                                                         |

~co

|              | محتوى الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (6CVD)                                         |                                        |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------|
| TA MARKE     | محتوى الكتاب محتوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ربع المنجيات مورد دومه                         | A C                                    |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |                                        |
| 250          | أم لا؟أم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تحريجة: كرم العشيرة وشرف الأهل من النعم        |                                        |
| ٣٤٨          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تحريجة: فما غناء الفضائل البدنية؟              | _                                      |
| 40.          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المقصود بالجمال في هذا المقام                  | _                                      |
|              | لولد في حيز النعم وقد ورد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تحريجة: لِمَ أُدخلُ المالُ والجَّاهُ والنسب وا | _                                      |
| ٣0٠          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ئها؟                                           | 1                                      |
| 400          | الهداية والتأييد؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تحريجة: فما معنى النعم التوفيقية الراجعة إلى   | _                                      |
| <b>70</b> V  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | منازل الهداية                                  |                                        |
| 401          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حدُّ العصمة                                    | _                                      |
|              | لمسلها وخروجها عن الحصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بان وجه الأنموذج في كثرة نعم الله تعالى وتس    | بي                                     |
| 411          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الإحصاءا                                       |                                        |
| ١٢٣          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأسباب التي بها تتم نعمة الأكل                | _                                      |
| <b>* 777</b> | ، الإدراك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | طرف الأول: في نعم الله تعالى في خلق أسباب      | 11                                     |
| ٣٦٧ ﴿        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | طرف الثاني: في أصناف النعم في خلق الإرادا      |                                        |
| ٣٧٠          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | طرف الثالث: في نعم الله تعالى في خلق القدر     |                                        |
| ٣٧٧          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التأمُّل في النعمة يطلق اللسان بالشكر          |                                        |
| 444          | ٱلرُّوحُ مِنْ أَصْرِ رَبِّى﴾ وما زاد؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تحريجة: كيف تُمثِّل الروح وفي القرآن: ﴿ قُلِ ۗ | _                                      |
| ۳۸۰          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأمور الربانية لا تحتمل العقول وصفَها         | _                                      |
|              | ، التي منها تحصل الأطعمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | طرف الرابع: في نعم الله تعالى في الأصول        | ال                                     |
| ۳۸۳          | نعته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تصير صالحة لأنّ يصلّحها الآدمي بعد ذلك بص      | و                                      |
| <b>"</b> ለገ  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المنهي عنه في علم النجوم أمران                 | _                                      |
| ٣٨٨          | ىبنغە                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | المحبُّون لله لا يفتؤون يطلبون معرفة عجائب م   | -                                      |
| 49.          | الموصلة للأطعمة إليك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لطرف الخامس: في نعم الله تعالى في الأسباب      | Ji                                     |
| 441          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لطرف السادس: في إصلاح الأطعمة                  | <b>J</b> I                             |
| 490          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لطرف السابع: في إصلاح المصلحين                 | ۱۱ ,                                   |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                | 31%                                    |
| TP WAY       | 02 02 02 02 02 02                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 770                                            | W G                                    |
| -            | L'estate de la companya della companya della companya de la companya de la companya della compan |                                                | - ···································· |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                              |                                        |

3 3 3 3 3 S

| 247   | الطرف الثامن: في بيان نعمة الله تعالى في خلق الملائكة عليهم السلام   |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 291   | ـ صنَّاع البدن هم الملائكة                                           |
| ٤٠١   | _ تحريجة: فلِمَ تُعدَّدت الملائكة في أمر يُنصوَّر فيه انفراد العامل؟ |
| ٤٠١   | _ تعددت الأفعال لتعدد الصفات                                         |
| ٤٠٣   | _ لأنه أنعم عليك ظاهراً وباطناً أمرك بترك ظاهر الإثم وباطنه          |
| ٤٠٨   | بيان السبب الصارف للخلق عن الشكر                                     |
| ٤٠٨   | ـ من أسباب وجود الغفلة عن النعمة التشارك فيها                        |
| ٤١٠   | _الحديث عن النعم الخاصة                                              |
| ٤١٥   | _ الغفلة عن شكر النعم العظيمة                                        |
| ٤١٦   | _ المعرض عن الدنيا والمقبل عليها كلاهما متألم مع تخالف الثمرة        |
| ٤١٧   | _ تحريجة: فكيف لنا بردِّ القلوب الغافلة إلى الشكر؟                   |
| ٤١٨   | _النعمة إن لم تشكر زالت ولم تعد                                      |
| ٤٢.   | الركن الثالث: فيما يشترك فيه الصبر والشكر ويرتبط أحدهما بالآخر       |
| ٤٢.   | بيان وجه اجتماع الصبر والشكر على شيء واحد                            |
| ٤٢٠   | _ تحريجة: هل يجتمع الشكر مع الصبر؟ وكيف يكون كل ما أوجده الله نعمة؟  |
| 277   | _ صور يكون فيها الجهل نعمة                                           |
| £ Y £ | ـ كل حالة لا توصف بأنها بلاء مطلق أو نعمة مطلقة ففيها الصبر والشكر . |
| £ ¥ £ | _ تحريجة: كيف يجتمع الصبر والشكر وهما متضادان؟                       |
| £ Y £ | ـ خمسة أمور يُفرح بها في المصيبة                                     |
| 773   | ـ تحريجة: كيف أفرح بالمصيبة وغيري فعل من المعاصي أكثر ولم يصب؟       |
| ٤٣٠   | ــ قد يكون التألم ضرورياً، وأخبار في جزاء البلاء                     |
| 133   | بيان فضل النعمة على البلاء                                           |
| 133   | _ تحريجة: هل لنا أن نسأل الله تعالى البلاء؟                          |
| 233   | _ تحريجة: ورد عن بعضهم أنهم سألوا الله البلاء                        |
|       |                                                                      |

|               |                  | €3                                      | VD D                |                                         | (GVD)                     |                  |
|---------------|------------------|-----------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------|---------------------------|------------------|
|               | 10 × 02          | کتاب <u>۳۰۰۰</u>                        | <b>محتوي ال</b><br> |                                         | ربع المنجيات<br>          | <u> </u>         |
|               |                  | <del>-</del>                            |                     |                                         |                           |                  |
|               | <b>{ { { 1 1</b> |                                         |                     |                                         | من الصبر والشكر           | سان الأفضا       |
| <b>9</b>      | <b>£ £ V</b>     |                                         |                     | اللائق بغالب العوامٌ                    |                           | _                |
|               |                  |                                         | : 11                | 1                                       |                           | _                |
|               | 204              |                                         | من المعرف           | قد جاء الثناء عليه أفضلَ                | _                         |                  |
|               | 808              |                                         |                     |                                         | •                         | _ مثال بديع ك    |
|               | 807              |                                         |                     |                                         | ي المعرفتين               |                  |
| ြို့<br>နွဲ   | 207              |                                         |                     | والمعصية، والبلايا                      |                           | <del>-</del>     |
| 8             | ٤٦٠              |                                         | لعامة               | ل من الشكر الذي تفهمه ا                 | تفهمه العامة أفضا         | ـ الصبر الذي     |
| ે ટ           | 173              |                                         |                     | مابر                                    | ئرٌ فيها خير من الص       | _صورةٌ الشاء     |
| န             | 173              |                                         |                     | هذا الشاكر؟                             | أين ألم الصبر عند         | _تحريجة: و       |
| <u>ે</u><br>ુ | 275              |                                         |                     |                                         | شاكران                    | _ العاشقان ال    |
|               |                  |                                         |                     |                                         |                           |                  |
|               | 270              |                                         |                     | كتاب الرجاء والخوف                      |                           |                  |
|               | 279              |                                         |                     |                                         |                           | الشطر الأول:     |
|               | £79              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                     |                                         | •                         | ر بيان حقيقة الر |
|               | 279              | • • • • •                               |                     | √ı.                                     | ر بعد<br>لوصف مقاماً أو ح |                  |
| <b>9</b>      | ٤٧٠              |                                         |                     |                                         |                           | •                |
| <u>چ</u>      | -                | • • • • •                               |                     |                                         | لرجاء صادقاً<br>ا         | •                |
| 95            | ٤٧٠              |                                         |                     | نمي امر متردد فيه                       | ِجاء والخوف إلا ف         |                  |
| <b>7</b>      | 277              |                                         |                     |                                         |                           | _صناعة الرج      |
| ૢૼ            | ٤٧٣              |                                         |                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ر الجنة ببذر النار        |                  |
| ွှ            | <b>£ Y £</b>     |                                         |                     |                                         |                           | _ من اثار الرج   |
| 9             | ٤٧٦              |                                         |                     |                                         | ِجاء والترغيب فيه         |                  |
| 3             | ٤٧٦              |                                         |                     | على الخوف                               | الرجاء أعلى منها          | _ العبادة على    |
| ુ             | ٤٨١              |                                         | بغلب                | بحصل منه حال الرجاء وي                  | ماء والسبيل الذي <u>ب</u> | بيان دواء الرج   |
|               | ٤٨١              |                                         |                     | مند استخدام أدوية العلل                 | أن يكون حكيماً ع          | ـ على الواعظ     |
|               |                  |                                         |                     |                                         |                           |                  |
|               | <b>.</b>         |                                         |                     |                                         |                           |                  |

|        |       |                   |                     | Da        |             |               | <b>6</b> 4 |                         | _           |          |
|--------|-------|-------------------|---------------------|-----------|-------------|---------------|------------|-------------------------|-------------|----------|
| ·      | 及,微大0 | <sup>2</sup> ∴02× | چ<br>نجیات<br>نجیات | ربع الم   | ಿಕ <b>್</b> | €C93 93 93    | كتاب كتاب  | محتوى ال                | <u></u>     | 為一種      |
| ¥      |       |                   |                     |           |             |               |            |                         |             |          |
| *      | १९०   |                   |                     |           |             | التأديب .     | لرجاء في   | وف على ا                | تقديم الخ   | _        |
|        | ٥٠٩   |                   |                     |           | · • • • • • |               | •          | ن: في الخ               | •           |          |
|        | ٥٠٩   |                   |                     |           |             |               |            | • •                     | ان حقيقة    |          |
|        | ٥٠٩   |                   |                     |           | ، فوقهما    | ماء، بل حال   | نده ولا رج | ! خوف عن                | ابن وقته لا | <u> </u> |
| :<br>I | ۰۱۰   |                   |                     |           |             |               |            | ن العلم بال             |             | •        |
|        | 017   |                   |                     |           | . <b></b> . |               |            | ً<br>پيورثها ال         |             |          |
|        | 017   |                   |                     |           | لىعف        | ني القوة والغ | •          |                         | •           |          |
|        | 017   |                   |                     |           |             | ي<br>فاسكت .  |            |                         |             |          |
|        | ٥١٨   |                   |                     | لُهُ؟     | ف يُذمُّ حا | ِشهيد، فكي    |            |                         |             |          |
|        | 019   |                   |                     |           | •           | جوده كعدما    |            |                         |             |          |
|        | 07.   |                   |                     |           |             | ما يخاف ما    |            | ,                       |             |          |
|        | 04.   |                   |                     |           |             |               |            | ء<br>عارفين .           | 1           | •        |
|        | 071   |                   |                     |           |             |               |            | اوف المتق               |             | \$       |
|        | ٥٢٣   |                   |                     |           |             |               |            | ي<br>نُ أَن تَخْسُلُهُ} | -           | _        |
|        | 370   |                   |                     |           | نساري)      | اف السبع الد  |            |                         |             |          |
|        | 070   |                   |                     |           |             |               |            |                         |             |          |
|        | 070   |                   |                     |           |             |               |            |                         |             |          |
|        | ٥٢٧   |                   |                     |           |             |               | •          | الخوف وا                |             |          |
|        | ٥٢٧   |                   |                     |           |             | ولی عز وجا    |            |                         |             |          |
|        | 077   |                   |                     |           |             | ف             |            | -                       |             |          |
|        | ١٣٥   |                   |                     | • • • • • |             | طها الخوف     | لمعانٍ شر  | قوى أسام                | لورع والت   | ۱_       |
|        | ٥٣٥   |                   |                     |           |             |               |            | ر<br>ناء بمعنی ا        |             |          |
|        | ٠٤٠   |                   |                     | دالهما .  | جاء أو اعتد | ، أو غلبة الر | بة الخوف   | ضل هو غا                | ان أن الأف  | بيا      |
|        | ٥٤٠   |                   |                     |           |             | لخوف أفضل     |            |                         |             |          |
| T.     |       |                   |                     |           |             |               | _          |                         |             |          |
| á      |       |                   |                     |           |             |               |            |                         |             |          |

77A **C**C DY

eg eg

٠¢

ત્ર્લ<sub>ે</sub> ત્ર્લ ત્ર્લું ત્ર

ంపా ుకా ఉద్యా ందా చెంది. సం

|            |       |       | (GVD)               | _                                       | (CVD)                                       |                       |
|------------|-------|-------|---------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------|
|            | 1 10° | - O2- | محتوى الكتاب        |                                         | ربع المنجيات                                | ec ech line           |
|            |       |       |                     |                                         |                                             |                       |
|            | 0 { Y |       |                     | مر أن يغلب رجاؤه خوفه؟                  | لمَ لا ينبغي لمثل ع                         | ـ تحريحة: ا           |
| (*)<br>(*) | ٤٤ ٥  |       |                     |                                         | <del>-</del> '                              | ري.<br>ـ أخطر بشأد    |
| 0,         | 0 { 0 |       |                     | ما                                      | -<br>- ما يحمل على ال                       | . •                   |
|            | ०१२   |       |                     |                                         | - الأصلح غلبة الر-                          |                       |
|            | 087   | • •   | • • • • • • • • • • |                                         | ى بو طبيع طبيه بور.<br>للعبد حبُّ الله جلَّ |                       |
| 3          | 0 8 V | • •   | ,                   |                                         |                                             |                       |
| 3          | ٥٤٨   | • •   | • • • • • • • • •   | لا بإخراج حبِّ ما سواه<br>"             |                                             |                       |
| 3          |       | • •   |                     |                                         | نضل الرجاء عند الـ<br>                      | *                     |
| 3 <br> 4   | 00+   | • •   |                     |                                         | لذي به يستجلب -                             |                       |
| 3          | 00+   |       | • • • • • • • • •   |                                         | رتيب منازل الدين                            |                       |
| 3          | 001   | • •   | • • • • • • • • •   | امين                                    | الله تعالى على مق                           | ـ الخوف مز            |
|            | ٥٥٣   | • •   |                     | ,                                       | ى صفة الله تعالى                            | -                     |
|            | 008   |       |                     |                                         | نُعُ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ﴾ .                   | - ﴿ وَإِلَيْهِ يُرْجَ |
| Oro.       | 700   |       |                     | ئفين من الكُمَّل                        | مطالعة أخبار الخا                           | ـ المعالجة بـ         |
|            | ٥٦٠   |       |                     |                                         | يأمنون مكر الله                             | - الأنبياء لا         |
| .9<br>  .9 | 750   |       | • • • • • • • • •   | من مقام الثقة بوعد الله                 | ف من مكر الله أتمُّ                         | ـ مقام الخو           |
| 3          | 9770  |       |                     | ارفین                                   | بشيئة قطعَ نياط الع                         | ـ التعلُّق بالم       |
| ું         | ۷۲٥   |       |                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الخاتمة                                     | . لوائح سوء           |
| 93         | ٨٢٥   |       |                     |                                         |                                             | ے<br>ـ من علامار      |
| ွာ<br>်    | ۲۷٥   |       |                     |                                         |                                             | _                     |
| S          | ٥٧٢   |       |                     | اتمة؟                                   | فما معنى سوء الخ                            | _                     |
| <u>y</u>   | ٥٧٣   |       | يوم القيامة؟        | وب فلا يعاقب في قبره إلى                |                                             |                       |
| Ş          | ٥٧٥   |       |                     |                                         |                                             | 4                     |
| 3          | ٥٧٥   |       |                     | مي إلى سوء الخاتمة؟                     | -                                           |                       |
| 9<br>2     | ٥٧٥   |       |                     | · ي <sub>• ي</sub>                      | بة الاعتقادية                               |                       |
|            |       | - •   |                     |                                         |                                             |                       |
|            |       |       |                     |                                         |                                             |                       |

74 •(4)

-co -co

| 1 10 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | \ھڻ ¥ گھ/<br>ربع المنجيات |
|----------------------------------------|---------------------------|
|                                        |                           |

| ۰۷٦ .        | _ الشهوات هي المانعة من مطالعة الملكوت                      |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| . ۷۷م        | _الزهد والصلاح لا يدفع خطر البدعة                           |
| ۰۷۷ .        | ـ البُلْه أكثر أهل الجنة                                    |
| ٥٧٩ .        | ـ خطر حبِّ الدنيا                                           |
| ۰۸۲ .        | ـ ما يألفه الإنسان في حياته يعود ذكره عند موته              |
| ٥٨٣          | ـ كيف يخطر الخاطر                                           |
| ٥٨٤          | ـ لا سبيل لدفع الخواطر إلا بطول المجاهدة                    |
| 010          | ـ سوء الخاتمة راجع إلى أحوال القلب واختلاج الخواطر          |
| ٥٨٩          | _ الشهادة وموت الفُجأة                                      |
| ٥٩.          | ـ كيف يكون الاستعداد للخاتمة                                |
| 091          | - الأسباب الميسرة لذلك الاستعداد                            |
| 090          | بيان أحوال الأنبياء والملائكة عليهم الصلاة والسلام في الخوف |
| ۸۹۵          | _ أخبار داوود عليه السلام في الخوف                          |
| 7.0          | بيان أحوال الصحابة والتابعين والسلف الصالحين في شدة الخوف   |
| 175          | _ كثرة الخوف مرتبطة بصفاء القلب                             |
| 777          | _علامة الخذلان                                              |
| ٦٢٣          | _ الظمآن يجزئه من الماء أيسرُهُ                             |
| - <b>-</b> . | محتمى الكتاب                                                |

e<sub>G</sub> e<sub>G</sub>